
 

CONTOS DE BRUXAS: 
NARRATIVAS SOBRE MADRASTAS 

 
Jéssica Becker Moraes1 

Vanessa Soares Maurente2 
 
 
 

RESUMO 
 

A pesquisa está dedicada a ouvir e recontar histórias de quem exerce (ou exerceu) o 
papel de madrasta. Objetiva-se discutir a estigmatização do papel familiar de madrasta 
a partir dos contos infantis. Como aporte teórico, utilizam-se conceitos de autoras 
feministas, como as figurações de Donna Haraway e a teoria da bolsa da ficção científica 
de Ursula Le Guin. A metodologia é a cartografia, que permitiu, como resultado, a 
criação de uma história ficcional de uma madrasta que evidencia relações de afeto, de 
poder e de cuidado. 
 
PALAVRAS-CHAVE: madrasta, narrativa, figuração, cuidado. 

 
  

 

1 Psicóloga e Advogada. Mestrado em Psicologia Social e Institucional pela Universidade Federal do Rio 
Grande do Sul - UFRGS. Atualmente, é psicóloga organizacional na Procuradoria Geral do Estado do Rio 
Grande do Sul. Pesquisa sobre relações de gênero e familiares a partir de uma perspectiva feminista. Orcid-
ID: https://orcid.org/0009-0008-2034-6881. E-mail: adv.jessicabecker@gmail.com. 

2  Professora e pesquisadora do Programa de Pós-graduação em Psicologia Social da Universidade Federal 
do Rio Grande do Sul - UFRGS, professora colaboradora do Programa de Pós-graduação em Informática 
na Educação e Professora do Instituto de Psicologia da UFRGS. Coordena o Núcleo de Ecologias e Políticas 
Cognitivas (NUCOGS/UFRGS). Orcid-ID: https://orcid.org/0000-0003-1340-3450. E-mail: 
vanessamaurente@yahoo.com.br.   
 
 

https://orcid.org/0000-0003-1340-3450
mailto:adv.jessicabecker@gmail.com
https://orcid.org/0000-0003-1340-3450
mailto:vanessamaurente@yahoo.com.br


Contos de bruxas                 2 

Dossiê: Cultivando cuidado 

WITCH TALES: 
NARRATIVES ABOUT STEPMOTHERS  

 
 
 

ABSTRACT 
 
The research is dedicated to listening to and retelling stories of those who play (or have 
played) the role of stepmother. The aim is to discuss the stigmatization of this familiar 
role on fairytale. As a theoretical contribution, concepts from feminist authors are used, 
such as the figurations of Donna Haraway and the Carrier Bag Theory of Fiction of 
Ursula Le Guin a. The methodology is cartography, which allowed, as a result, the 
creation of a fictional story of a stepmother that highlights relationships of affection, 
power and care. 
 
KEYWORDS: stepmother, story, figuration, care. 
 
 

 

 

  



Moraes, J. & Maurente, V.                                             3 
 

Ayvu: Revista de Psicologia, v. 11, 2024 

ERA UMA VEZ: INTRODUÇÃO 

Vilanizadas nos contos infantis, invisibilizadas na literatura sobre a dinâmica 

familiar: ser madrasta é uma experiência, ao mesmo tempo, única e compartilhada pelas 

mulheres que se aventuram nesse papel. Neste artigo, a madrasta é tomada como uma 

figuração (HARAWAY, 1997) no movimento de tensionar as narrativas associadas a ela 

- e criar outras. O madrastar é, como o maternar, uma história que acontece no dia a dia, 

dentro de casa, na relação entre a mulher e a criança. Como criança, leia-se bebê, criança, 

adolescente e até adulto, desde que esteja inserido nessa relação de papeis familiares. São 

histórias pouco contadas e encantadas. Úrsula Le Guin (2020) diz que é difícil contar 

histórias interessantes sobre o cuidado cotidiano, mas não impossível. Em contraposição 

às histórias de bravura, heroísmo e morte, as histórias que alimentam, cuidam e encantam, 

podem, igualmente, emocionar e compor significados novos para pensar relações 

múltiplas e inventivas.  

Era uma vez… iniciam os contos de fadas, nos quais as bruxas e madrastas tem um 

papel secundário e antagonista - histórias que inundam o imaginário infantil. João e Maria 

viviam em uma família pobre, com seu pai e sua madrasta. Na falta de pão para todos 

comerem, a madrasta convenceu o pai de que a solução seria abandonar as crianças na 

floresta. João usou o pão que tinha para fazer marcações pelo caminho, mas os 

passarinhos comeram o pão e as crianças perderam o rumo de casa. Depois de vagarem 

pela floresta, encontraram uma casa cheia de doces e um simpático senhorzinho, que as 

convidou para entrar e se alimentar. Na verdade, era um bruxo que queria que 

engordassem para se alimentar delas. As crianças conseguiram se livrar do bruxo e, na 

fuga, levaram pedras preciosas para seu pai. Quando chegaram em casa, a madrasta já 

havia morrido. A família nunca mais passou fome e foram felizes. 

Branca de Neve era uma jovem princesa, órfã de mãe, que tinha uma madrasta 

vaidosa. Todos os dias, a rainha perguntava ao seu espelho mágico qual era a mulher mais 

bela do reino. Quando o espelho, ao invés de dar o título à rainha, disse que Branca de 

Neve era a mais bela, a rainha mandou matar a enteada. A caçadora entregou à rainha o 

coração de um animal e ajudou a moça a fugir pela floresta, onde ela conheceu sete anões 

e foi acolhida por eles em sua casa. Ao saber que havia sido enganada, a rainha fez um 

feitiço e, transformando-se em uma velhinha, ofereceu uma maçã envenenada a Branca 

de Neve, que desfaleceu. A mocinha foi salva por um beijo de um príncipe desconhecido, 



Contos de bruxas                 4 

Dossiê: Cultivando cuidado 

que a viu no velório. O amor desfez o feitiço, a madrasta morreu e o casal foi feliz para 

sempre. 

Cinderela era filha única. Quando sua mãe faleceu, seu pai casou-se com uma 

senhora, que tinha dois filhos homens. Na dinâmica da casa, a madrasta estabeleceu que 

Cinderela deveria fazer todo o trabalho, enquanto ela e seus filhos desfrutavam das 

regalias. No dia do grande baile, no qual o príncipe do reino iria escolher sua nova esposa, 

Cinderela foi proibida de ir. Mas, ajudada por sua fada madrinha, Cinderela foi ao baile 

e apaixonou-se pelo príncipe, e ele por ela. Na saída, ao fim do encanto, ela deixou para 

trás um sapatinho de cristal, que foi usado pelo príncipe para reencontrar sua amada, 

batendo de casa em casa. Apesar das tentativas da madrasta de evitar, o príncipe 

encontrou Cinderela, os dois se casaram e foram felizes para sempre. 

Em comum, histórias de um lugar distante, personagens da realeza, jovens 

inocentes e indefesos, pais omissos, mães falecidas e madrastas más. A madrasta 

mesquinha, a madrasta vaidosa e a madrasta abusiva povoam o nosso imaginário desde a 

mais tenra infância. Não há, em todas as histórias infantis comumente contadas, uma 

única madrasta boa[1] – nem uma única mãe “má”. Além disso, há uma pitada de 

provocação ao mudar o gênero das personagens secundárias bruxo, caçadora e filhos da 

madrasta3, colocando em xeque alguns estereótipos de gênero. Então, a história parece 

mais verossímil e moralmente aceitável quando a Cinderela fazia o trabalho doméstico 

sozinha enquanto os homens jovens da casa descansavam. 

Os contos de fadas clássicos exploram sentimentos comuns, como a raiva, a tristeza, 

o medo, o ciúme, a ambição, o amor e a alegria; falam também sobre atitudes, como a 

vingança, a coragem, a obediência, a honestidade e a amizade, oferecendo soluções para 

os problemas das protagonistas. Através das histórias, as crianças podem se conectar com 

esses sentimentos e atitudes, permitindo que se envolvam com o enredo e se comovam 

com a sorte das personagens (RESSURREIÇÃO, 2010). E, apesar de retratarem reinos 

distantes, elas servem como guias morais (OLIVEIRA; MELLO, 2016). 

A construção das personagens dos contos de fadas é bastante simplificada: quem é 

bom é sempre bom e quem é mau só faz coisas más. Sobra, então, às madrastas, serem 

 
3 Ainda ressaltando as lógicas discursivas por trás da caracterização das personagens, os “filhos da 
madrasta” da Cinderela são também “enteados do pai” da protagonista, sem que isso seja trazido à tona no 
conto. 



Moraes, J. & Maurente, V.                                             5 
 

Ayvu: Revista de Psicologia, v. 11, 2024 

más. Sobre a posição da madrasta nos contos infantis, reflete Elizabeth Church (2005, p. 

23): 
A figura da madrasta maldosa sinaliza para os atos e sentimentos que as mães não 
devem ter em relação aos filhos: ciúme, raiva e falta de amor. Em geral, as 
madrastas más são as únicas mulheres dos contos de fadas a deter algum poder, 
muitas vezes na condição de bruxas. As heroínas, por outro lado, são passivas e 
doces. Assim, as madrastas maldosas constituem um vigoroso exemplo de como 
não se deve ser. E, como no final das histórias as vilãs sempre são prejudicadas, 
os relatos podem ser interpretados como lições de moral para as mulheres ansiosas 
por transpor as barreiras do comportamento considerado aceitável. 

 
Nas histórias onde há madrastas, o pai é omisso, ausente ou enganado. O oposto do 

protagonismo dos personagens masculinos, onipresente em todas as épocas mundo afora. 

Por que não agem, protegendo suas crianças? 

Indiana Oliveira e Magda Mello (2016) pesquisaram as percepções infantis diante 

dos contos de fadas que colocam as madrastas como más e os pais como omissos, 

relatando que as crianças culpam as madrastas pela sorte das personagens e não atribuem 

responsabilidade alguma aos pais. Apontam que isso se deve à responsabilização 

feminina pela criação dos filhos e sugerem que a desconstrução da imagem de vilã de 

contos de fadas é necessária para a saúde das configurações familiares futuras. 

Luiza Brandão aponta que os contos infantis exploram a beleza como elemento 

central para a caracterização das personagens: para as protagonistas bondosas, beleza e 

juventude; para as antagonistas, feiura e velhice. Assim, “a beleza é amplamente utilizada 

como ferramenta para que se crie um sentimento de empatia pela personagem, reforçando 

quais mulheres devem ser objeto de afeto e cuidado e quais devem ser objeto de desprezo” 

(BRANDÃO, 2023, p. 65). E não é qualquer beleza: é uma beleza jovem branca europeia 

- e também magra e sem deficiências. Espelhando-se nas protagonistas, reforçam-se os 

imaginários de como as meninas devem ser - belas, frágeis e obedientes - em 

contraposição às bruxas - velhas, invejosas, ativas e autoritárias. Dessa forma, se faz a 

associação entre madrastas e bruxas nos contos, que se equivalem em monstruosidade. 

Em português, a palavra madrasta ainda tem a sonoridade de “má”, sinônimo de 

malvada. Entretanto, o “ma” tem a mesma raiz de mãe e maternar, o mater, em Latim. 

Em espanhol, por exemplo, madrastra fica muito mais parecido com madre - mãe. Aqui 

no Brasil, tem sido comuns as tentativas de desassociar madrasta e maldade com outras 

expressões, como madrinha (comum na vivência lésbica há algumas décadas), mãedrasta 

e boadrasta. Stefania Gomes e Daiane Bitencourt (2019) realizaram uma análise do termo 



Contos de bruxas                 6 

Dossiê: Cultivando cuidado 

madrasta e do neologismo “boadrasta”. Em sua pesquisa, partiram dos contos de fadas, 

dialogando com notícias de jornal e com um guia de boas práticas para exercer o papel 

de “boadrasta”. Elas explicam que a palavra é formada a partir de um blend semântico, 

que ocorre quando o nosso conhecimento de mundo gera a necessidade de substituir um 

segmento fonológico, gerando um novo efeito de significado, oposto ao original. As 

autoras concluem, porém, que “o termo boadrasta não consegue apagar o sentido negativo 

dessa figura, […] [pois] não tem força discursiva suficiente para apagar a historicidade 

negativa atribuída à figura” (GOMES; BITENCOURT, 2019, p.162). 

É preciso, por tudo isso, contar novas histórias. Outras nas quais não seja necessário 

atribuir o mal a alguém, a uma mulher passível de ser culpabilizada pelos acontecimentos. 

Outras nas quais várias personagens femininas tenham protagonismo. Outras nas quais 

pais sejam participativos. Outras nas quais mães não precisem estar mortas para permitir 

que madrastas tenham espaço. Outras que questionem estereótipos de gênero. Outras que 

valorizem mulheres de todas as idades. Histórias sobre cuidado e com cuidado. 

 

FIGURAÇÕES MADRÁSTICAS 

 

Donna Haraway, ao longo de sua obra, defende que a produção de conhecimento é 

uma prática política e que, portanto, o reconhecimento da perspectiva parcial de quem 

pesquisa é o que permite a objetividade. Ao contrário de uma ciência pretensamente 

isenta, a autora nos convida a explicitar posicionamentos e, a partir daí, subverter sentidos 

e produzir mundos (HARAWAY, 1995). Ela faz isso através das SF, sigla cunhada para 

se referir a diversas expressões – science fiction, speculative futures, speculative 

fabulation, science fantasy, speculative fiction, so far – que se encontram e se relacionam 

nesse movimento de pensar e criar mundos (HARAWAY, 2016). 

Haraway aplica as SFs, por exemplo, quando utiliza a figura do ciborgue: um 

híbrido entre máquina e organismo que torna ambígua a diferença entre o natural e o 

artificial. Com ele, a autora questiona a relação com a tecnologia e propõe a quebra de 

dicotomias como homem e mulher, mente e corpo, público e privado. O ensaio 

“Manifesto Ciborgue” critica os movimentos identitários, nos quais não há espaço para a 

diversidade, e convida à apropriação politicamente responsável da ciência e da tecnologia 

(HARAWAY, 1985/2019). A ciborgue é uma filha ilegítima da tecnociência, que se volta 



Moraes, J. & Maurente, V.                                             7 
 

Ayvu: Revista de Psicologia, v. 11, 2024 

contra o pai e questiona a própria tecnociência, evidenciando suas ambiguidades. Ao seu 

modo, a madrasta é um produto da família moderna que vai desajustar os papéis dentro 

da família, questionando e subvertendo o modelo, as funções e as míticas familiares. 

A ideia de subverter mundos é especialmente importante nessa pesquisa. Ao utilizar 

as figurações, é iniciado um processo de desarticulação de modos estáveis de relação com 

as violências instituídas pela lógica moderno-colonial. Ao narrar outras existências, as 

possibilidades se expandem: 
É importante o que usamos para pensar em outros assuntos (com); importa quais 
histórias contamos para contar outras histórias (com); importa que laços laceiam 
laços, que pensamentos pensam pensamentos, quais vínculos vinculam vínculos. 
Importa que histórias fazem mundos, que mundos fazem histórias. (HARAWAY, 
2013, s.p.) 

 
Evocam-se a potência das histórias, das imagens, dos sonhos, dos contos, das artes, 

das militâncias e dos saberes populares através das figurações. A partir delas, é possível 

discutir as materialidades e sociabilidades tecnológicas e científicas como estratégias 

ético-estético-políticas de deslocamento dos jogos narrativos que nos cercam. E então, 

numa espécie de realismo metafórico, contagiar os arranjos de singularidades dos nossos 

modos de existência (MAURENTE; COSTA; MARASCHIN, 2022). 

As figurações representam certo deslocamento do literal e do cotidiano: 
As figurações representam certo deslocamento do literal e do cotidiano que 
problematiza identificações e certezas, na medida que são “imagens 
performativas que podem ser habitadas.” (HARAWAY, 1997, p. 11).  
 

No contexto da madrastidade, uma das imagens cristalizadas que habitam o 

imaginário é o da “mãe santa” ou “mãe perfeita”, um ideal a ser perseguido pela madrasta 

para se mostrar tão dedicada e abnegada quanto todas as mães biológicas “devem” ser. A 

madrasta, então, sofre uma pressão para estar disposta a qualquer sacrifício em prol do 

bem-estar das crianças e da família (CHURCH, 2005). 

Nada é mais significativo sobre essa crença do que a personagem Virgem Maria, 

mãe de Jesus na cultura cristã. Ela, segundo a Bíblia, foi escolhida por Deus para gestar 

o filho dEle e aceitou sem questionamentos, demonstrando ser devota – ou seria 

obediente? –, mesmo que isso abalasse a possibilidade de casamento com José. Essa 

passagem é compartilhada por religiões cristãs e também pelo islamismo – neste, Jesus é 

considerado um grande profeta e Maria é considerada pura e virgem (Edison VEIGA, 

2022). 



Contos de bruxas                 8 

Dossiê: Cultivando cuidado 

Essa ideia de virgindade, apontam alguns historiadores, pode ter sido originada de 

um erro de tradução. Isso porque a notícia de que Deus enviaria um filho à Terra é do 

Antigo Testamento, de cerca de 700 a.C: “O Senhor lhes dará um sinal, uma virgem 

conceberá e vai dar à luz um filho, e colocará nele o nome de Emanuel” (Isaías), retomada 

no Evangelho de Mateus – que está no Novo Testamento. No entanto, 
Mateus usava a versão grega do Antigo Testamento – e não o hebraico original 
da obra. Originalmente, a profecia se referia a essa jovem grávida como almah. 
Na versão grega, a palavra foi vertida para “parthenos”. Almah significa “mulher 
jovem”. Parthenos vai um pouco além: “jovem intacta”, ou seja, uma mulher 
nunca tocada sexualmente. (VEIGA, 2022) 
 

Os dogmas da virgindade, devoção e impecabilidade de Maria atravessaram os 

séculos. Silvia Nunes (2000) analisa que a santidade de Maria foi criada em contraposição 

à pecaminosa Eva, no decorrer dos séculos de dominação cristã. Até o século XVII, a 

mulher era vista como irracional, emocional e impulsiva, como Eva, que sucumbiu ao 

diabo e gerou a expulsão do paraíso na história bíblica. A ligação da mulher com o mal 

levou a acontecimentos históricos, como a caça às bruxas na Inquisição. Já a partir do 

século XVIII, quando a burguesia precisava fortalecer a família nuclear e então restringir 

a mulher ao espaço doméstico e materno, a submissão da mulher passou a ser explicada 

e incentivada pela associação com Maria: abnegada, santa, recatada e, por isso, confiável 

para cuidar das crianças. 

A madrasta, por sua vez, poderia ser Lilith: outra figura lendária, cujas referências 

atravessam os séculos. Lilith é tomada como a primeira mulher, criada junto com Adão, 

quando diz no livro inaugural do Antigo Testamento: “Então, Deus criou o ser humano à 

sua imagem, à imagem de Deus o criou; homem e mulher os criou. Deus os abençoou e 

lhes disse: ― Sejam férteis e multipliquem‑se!” (Gênesis 1:27). É apenas mais adiante 

na narrativa (Gênesis 2:18-22) que Eva é criada a partir da costela de Adão. Lilith seria, 

portanto, essa mulher desaparecida da Bíblia, mas que aparece na mitologia judaica e 

mesopotâmica. Nessas histórias recontadas há milênios, Lilith é geralmente retratada 

como aquela que fará mal às crianças, mas em outras histórias surge como protetora 

(VENTURA, 2023, s.p.). Ora bruxa, ora fada, tal qual madrastas do ocidente no século 

XXI. 

 



Moraes, J. & Maurente, V.                                             9 
 

Ayvu: Revista de Psicologia, v. 11, 2024 

FABULANDO MADRASTIDADES 

Quando contamos uma história, seja de ficção ou de pretensa realidade, 

possibilitamos a quem nos ouve, ou lê, afetar-se por ela. Nesse movimento, podemos 

pensar nas conexões, padrões, jogos e narrativas que estabelecemos com as outras pessoas 

e erigir outras modulações, num movimento que Varela nomeou breakdown, ou colapso: 

uma experiência que nos faz sair de um modo de agir automatizado. Sobre o termo, 

explicam Verônica Gurgel e Virgínia Kastrup que 
Por um lado, o breakdown nos destitui de nossa presteza e somos forçados 
a pensar, tomar decisões ou aprender novas ações. Por outro, ele gera uma 
abertura que possibilita a criação de novos acoplamentos e modos de 
operar. Assim, podemos nos reinventar, criando novas maneiras de viver. 
(2017, p. 1131) 
 

Queremos, ao pesquisar a experiência de ser madrasta, provocar breakdowns, 

possibilitando a invenção de novas formas de perceber e vivenciar a experiência de 

exercer o cuidado das pessoas. Isso se mostra especialmente importante quando temos, 

na literatura, evidências de que as madrastas ficam com poucas referências de como se 

portar e de qual papel exercer, oscilando entre espelhar-se na figura da mãe e afastar-se 

das funções de cuidado (BORGES, 2007). No cotidiano, surge para elas a necessidade de 

lidar com expectativas, frustrações, fantasias, receios e idealizações construídas no 

relacionamento com o cônjuge e com as crianças-enteadas (DANTAS et al., 2019). 

Essa confusão própria da experiência de ser madrasta repercute, inclusive, na 

literatura voltada para elas. O livro 100% Madrasta, de Roberta Palermo, apresenta um 

guia de etiqueta pós-separação, com orientações para as madrastas tais como “pode 

palpitar e opinar sobre a educação da criança, dirigindo-se exclusivamente ao pai, sem 

nunca interferir” e “enfrenta as saias-justas com os enteados na casa dos sogros, ou onde 

quer que seja, com um sorriso no rosto. Depois resolve em casa com o marido” 

(PALERMO, 2007, p. 226-227). Em outras palavras: silencie-se e finja que tudo está 

bem, sempre. 

Na pesquisa desenvolvida foi feito o contrário: escutar o que está silenciado e erguer 

a voz para dizer o que não seria ouvido em outros espaços. A expressão “erguer a voz” 

dá nome à tradução em português de um livro de bell hooks (2019/1989) em que ela conta 

suas vivências como mulher negra em espaços de educação – como filha, aluna, colega, 

professora. Na publicação, ela convida as leitoras a quebrar o silêncio e, assim, conectar-



Contos de bruxas                 10 

Dossiê: Cultivando cuidado 

se com outras pessoas, em outros lugares, que também estão silenciadas. E, dentro do 

estereótipo da família nuclear, a madrasta ocupa um lugar silenciado, de quem deve se 

adaptar ao que está posto, já que escolheu estar naquele relacionamento sabendo da 

circunstância de que teria crianças-enteadas. 

 Firmando as bases da pesquisa nessas referências e dialogando com a cartografia 

(PASSOS; KASTRUP; ESCÓSSIA, 2015) e com a Teoria da Bolsa na Contação de 

Histórias (LE GUIN, 2020), foi criada uma história ficcional que permeia as discussões 

teóricas e ilustra as belezas e dilemas de ser madrasta e se deparar com temas como o 

casamento, o divórcio, a relação com as figuras masculinas da família, os papeis 

desempenhados, as questões raciais e o afeto pela enteada. Dois trechos, que ilustram a 

discussão, são expostos abaixo: 
Liliana seguia incansável na tarefa de transformar aquele apartamento 
vazio em um lar. Vazio de móveis e cheio de lembranças – que não eram 
dela. Na verdade, eram fantasias de como Douglas e sua ex-esposa tinham 
sido felizes lá. Fantasias que ganharam tonalidades quando Lili encontrou 
uma caixa com fotos do ex-casal: de viagens, de momentos em família, da 
pequena Mel recém-nascida e do casamento. Ah, que casamento dos 
sonhos! Teve vestido, igreja, festa, lua de mel, flores, músicos, centenas de 
convidados. Tudo lindo, digno de novela. Lili imergiu naquele cenário e 
sofreu com cada detalhe. Era um deslumbre triste. Numa anotação, Lili 
ainda encontrou os votos de casamento de Douglas: “És a mulher mais 
incrível que eu poderia imaginar. Estou pronto para todas as aventuras do 
teu lado. Para sempre”. Eram as palavras mais bonitas que Lili havia 
ouvido em um casamento. Ela conseguiu transportar-se para a cena: o 
noivo, segurando a mão da noiva, lhe prometia amor e parceria eternas. 
Nesse cenário, ela seria a garçonete, ou então aquela que não estava na 
festa, mas “pagou a conta” de quem se divertiu. Não teve coragem de jogar 
a caixa no lixo. Fechou-a, querendo esquecer que aquela história existiu.  
 
… 
 
Era feriado, daqueles no meio da semana. Também era o dia que Lili e 
Doug faziam quatro meses de namoro. Que intenso! Ela propôs uma tarde 
no parque, em família! Lili ficou na pracinha com Mel, enquanto Douglas 
foi buscar algo para comerem. Uma mulher sentou-se por ali e começou a 
puxar papo sobre maternidade. Logo, Mel se desequilibrou em um 
brinquedo e ralou os joelhos. Lili foi buscá-la e ofereceu seu colo, mas a 
menina negou: “Lili, quero ir pra casa do papai!”. A mulher da pracinha 
ofereceu água para colocarem no ferimento e questionou “Tua patroa vai 
ficar muito braba?”. Liliana, confusa com a situação, demorou alguns 
segundos a entender que aquela mulher concluiu que ela era a babá de Mel, 
já que não foi chamada de “mãe” e elas têm tons de pele diferentes. “Que 
audácia! Ela nem perguntou a nossa relação e já concluiu que sou babá! 
Racista!”. Por sorte, Doug chegou com a pipoca bem na hora e levou-as 
pra casa. Sorte de quem? 
 



Moraes, J. & Maurente, V.                                             11 
 

Ayvu: Revista de Psicologia, v. 11, 2024 

No primeiro trecho, a personagem depara-se com as recordações do casamento de 

seu namorado, vendo e imaginando os detalhes daquele momento único. No madrastar, é 

comum existir um fantasma do antigo relacionamento e uma (inevitável?) comparação. 

Até mesmo a convivência com enteados/as, que compartilham características físicas e de 

personalidade com seus genitores, pode alimentar as fantasias. No trecho seguinte, a 

madrasta age exercendo o cuidado da enteada e depara-se com a desconhecida na 

pracinha, que chega a conclusões racistas ao perceber que não havia vínculos biológicos 

entre Liliana e a criança que estava sob seus cuidados. 

Quando nos propomos a ouvir, contar e criar histórias de madrastar, abrimos espaço 

para a reflexão: as figurações de Haraway nos inspiram a imaginar outros padrões de 

relação, produzindo breakdowns e colocando em xeque as expectativas sobre o 

comportamento feminino. 

 

INSPIRANDO NOVAS HISTÓRIAS: CONSIDERAÇÕES FINAIS 
 

 
Este “Conto de Bruxas” evidencia relações de afeto, de poder e de cuidado que 

podem existir - e existem! - na vida da madrasta, na sua relação com as crianças-enteadas 

e demais círculos em que ocupa esse papel social. Adstrita entre ser bruxa e ser mãe 

abnegada, a madrasta não encontra espaço, mas nós podemos encontrar inspiração para 

criar novas narrativas. Como figuração, a madrasta é um ponto de encontro - e de ironia 

- entre a falência do casamento e a aposta nos relacionamentos; entre o cuidado como um 

dever e o cuidado como uma peça fundamental da nossa organização social; entre o 

rechaço ao ideal de maternidade e a construção de outros maternares. 

É preciso, por tudo isso, criar e repercutir histórias madrásticas. 

 

com tudo isso. Não se pretende concluir, mas se convidar à ouvir e contar histórias. 
 

 
 

Sobre o artigo:  
Recebido: 09 de agosto de 2024 

Revisado: 25 de outubro de 2024  
Aceito: 25 de março de 2025 

  



Contos de bruxas                 12 

Dossiê: Cultivando cuidado 

REFERÊNCIAS 
 
 

BÍBLIA SAGRADA. Gênesis. Tradução Nova Versão Internacional (NVI). Disponível 
em: https://www.bible.com/pt/bible/129/GEN.1.27.NVI. Acesso em: 1 ago. 2024. 

BORGES, Fernanda Carlos. Mulher do Pai: essa estranha posição dentro das novas 
famílias. São Paulo: Summus, 2007.  

CHURCH, Elisabeth. Uma estranha no ninho. São Paulo: Globo, 2005. 

DANTAS, Cristina Ribeiro Teixeira et al. Repercussões da Parentalidade na 
Conjugalidade do Casal Recasado: revelações das madrastas. Psicologia Clínica e 
Cultura, vol. 35, 2019. Disponível em: https://doi.org/10.1590/0102.3772e3545. Acesso 
em: 20 out. 2022.  

GOMES, Stephania Ariadna; BITENCOURT, Daiane Rodrigues de Oliveira. O lado 
sombrio do termo "MADRASTA”: O funcionamento da memória discursiva. Revista do 
Sell, v. 8, n. 1, p. 146-163, 2019. Disponível em: 
https://seer.uftm.edu.br/revistaeletronica/index.php/sell/article/view/3745. Acesso em: 
12 dez. 2022.  

GURGEL, Veronica Torres; KASTRUP, Virginia. Ressonâncias Entre a Abordagem da 
Enação e a Psicologia Clínica. Estud. pesqui. psicol. [online], vol.17, n. 3, p. 1122-
1139, 2017.  

HARAWAY, Donna. 
ModestWitness@Second_Millenium.FemaleMan©_Meets_OncoMouse™: 
Feminism and Technoscience. New York and London: Routledge, 1997.  

HARAWAY, Donna. Manifesto ciborgue: Ciência, tecnologia e feminismo-socialista no 
final do século XX. In: Tomaz Tadeu (org.). Antropologia do ciborgue: As vertigens 
do pós-humano. Belo Horizonte: Autêntica Editora, 2009. (Originalmente publicado em 
1985)  

HARAWAY, Donna. SF: Science Fiction, Speculative Fabulation, String Figures, So Far. 
Trad. Thiago Mota Cardoso e Luiza Dias Flores. Ada: A Journal of Gender, New 
Media, and Technology, n. 3. 2013.   

HARAWAY, Donna. Staying with the Trouble: Making Kin in the Chthulucene. 
Durham and London: Duke University Press, 2016.  

HOOKS, bell. Erguer a voz: pensar como feminista, pensar como negra. Trad. Cátia 
Bocaiuva Maringolo. São Paulo: Elefante, 2019. (Originalmente publicado em 1989)  

LE GUIN, Ursula K. The carrier bag of fiction. [s.l.]: Ignota Books, 2020.  

LUGONES, María. Rumo a um feminismo descolonial. Rev. Estud. Fem., Florianópolis, 
v. 22, n. 3, p. 935-952, set. 2014. Disponível em: 
https://periodicos.ufsc.br/index.php/ref/article/view/36755. Acesso em: 4 fev. 2023.  

https://www.bible.com/pt/bible/129/GEN.1.27.NVI
https://doi.org/10.1590/0102.3772e3545
https://seer.uftm.edu.br/revistaeletronica/index.php/sell/article/view/3745
https://periodicos.ufsc.br/index.php/ref/article/view/36755


Moraes, J. & Maurente, V.                                             13 
 

Ayvu: Revista de Psicologia, v. 11, 2024 

MAURENTE, Vanessa; COSTA, Luis Artur; MARASCHIN, Cleci. Ensaios para 
figurações: indústria do gênero e ilhas dos afetos. Mnemosine, v. 18, n. 2, 2022. 
Disponível em: https://doi.org/10.12957/mnemosine.2022.71184. Acesso em: 10 out. 
2022.  

NUNES, Silvia Alexim. O corpo do diabo entre a cruz e a caldeirinha: um estudo 
sobre a mulher, o masoquismo e a feminilidade. Rio de Janeiro: Civilização Brasileira, 
2000.  

OLIVEIRA Indiana; MELLO Magda Medianeira de. A imaginação das crianças diante 
do papel da madrasta nos contos de fadas. Diaphora, v. 5, n. 1, 2016. Disponível em: 
http://www.sprgs.org.br/diaphora/ojs/index.php/diaphora/article/view/120. Acesso em: 
11 mar. 2023.  

OLIVEIRA, Thais Gomes de; MAURENTE, Vanessa. Entre histórias, entre mãos: 
reverberações de uma oficina de uma-a-uma. In: Oficinando em Rede: co-habitar 
tempos impossíveis. Rio de Janeiro: ABRAPSO, 2023. 

PALERMO, Roberta. 100% Madrasta: quebrando as barreiras do preconceito. São 
Paulo: Integrare, 2007.  

PASSOS, Eduardo.; KASTRUP, Virgínia.; ESCOSSIA, Liliana da. (orgs.). Pistas do 
Método da Cartografia: pesquisa intervenção e produção de subjetividade. Porto 
Alegre: Sulina, 2015. Disponível em: https://desarquivo.org/sites/default/files/virginia-
kastrup-liliana-da-escossia-eduardo-passos-pistas-para-o-metodo-da-cartografia.pdf. 
Acesso em: 05 abr. 2022. 

RESSURREIÇÃO, Juliana Boeira da. A importância dos contos de fadas no 
desenvolvimento da imaginação. Disponível em: 
http://facos.edu.br/publicacoes/revistas/ensiqlopedia/outubro_2010/pdf/a_importancia_
dos_contos_ de_fadas_no_desenvolvimento_da_imaginacao.pdf. Acesso em: 10 mar. 
2023. 

VEIGA, Edison. Maria: como nasceu o dogma da virgindade da mãe de Jesus? BBC 
News Brasil, 2022. Disponível em: https://www.bbc.com/portuguese/geral-60863750. 
Acesso em: 23 mar. 2023.  

VENTURA, Dalia. Quem foi Lilith, 'primeira mulher de Adão', e por que ela renunciou 
ao Paraíso. BBC News Brasil. 2023. Disponível em  
https://www.bbc.com/portuguese/articles/cy0rx10e28po, acesso em 10/04/2023. 

 

https://doi.org/10.12957/mnemosine.2022.71184
http://www.sprgs.org.br/diaphora/ojs/index.php/diaphora/article/view/120
https://desarquivo.org/sites/default/files/virginia-kastrup-liliana-da-escossia-eduardo-passos-pistas-para-o-metodo-da-cartografia.pdf
https://desarquivo.org/sites/default/files/virginia-kastrup-liliana-da-escossia-eduardo-passos-pistas-para-o-metodo-da-cartografia.pdf
https://www.bbc.com/portuguese/geral-60863750
https://www.bbc.com/portuguese/articles/cy0rx10e28po

