
 

SILÊNCIOS SINGULARES DE UMA DOR POLÍTICA: 
O QUE FAZ QUERER VIVER ENTRE JOVENS MBYÁ GUARANI DA GRANDE 

FLORIANÓPOLIS 
 

Marina de Azevedo1 
Iacã Macerata2 
Silvia Zonatto3 

Gennis Araí4 
 
 
 

RESUMO 
 

O presente artigo propõe uma reflexão acerca do acontecimento suicídio entre 
adolescentes e jovens dos territórios indígenas no entorno da região metropolitana de 
Florianópolis. Através de um relato de experiência de escuta de jovens indígenas Mbyá 
Guarani realizada pela Rede de Saúde Senti(mental) Daniel Kuaray Timóteo e o 
Laboratório Afinidades de pesquisa (CIEN), busca-se abordar esta questão através de 
perguntas que permitam uma aproximação e a construção de entendimentos sobre a 
situação que apontem formas de enfrentamento. O conceito de corpo-território é 
utilizado como chave de análise, no sentido de ampliar a concepção de saúde e enfatizar 
que o que se passa no corpo de uma pessoa é atravessado por muitos outros vetores que 
atravessam seu espaço de vida. 
 
PALAVRAS-CHAVE: suicídio, jovens indígenas, saúde mental, corpo-território. 

 
  

 

1 Psicóloga. Possui graduação em psicologia pela Pontifícia Universidade Católica de São Paulo (PUC-SP), 
Mestranda em Planejamento Territorial e Socioambiental pela Universidade Estadual de Santa Catarina. 
Integrante do Projeto de Extensão Escuta Bem Viver, da Universidade Federal de Santa Catarina. Orcid-
ID: https://orcid.org/0009-0002-6577-0148.  E-mail: marinarisi2020@gmail.com.  

2  Psicólogo. Possui graduação em Psicologia pela Pontifícia Universidade Católica do Rio Grande do Sul, 
Mestrado e Doutorado em Psicologia pela Universidade Federal Fluminense (UFF). Professor Adjunto do 
Departamento de Psicologia do Centro de Filosofia e Ciências Humanas da Universidade Federal de Santa 
Catarina e do Programa de Pós-Graduação em Psicologia da Universidade Federal de Santa Catarina. Orcid-
ID: https://orcid.org/0000-0001-7947-3705. E-mail: i.macerata@ufsc.br.  
 
3  Psicóloga. Possui graduação em Psicologia pela Universidade Federal do Rio Grande do Sul e 
especialização em Psicoterapia Junguiana pela (UFRGS), especialista em Psicoterapia Junguiana pela 
Universidade Paulista (UNIP). É extensionista no Projeto Escuta Bem Viver (UFSC) e Cocriadora do Rubra 
Terra. Orcid-ID: https://orcid.org/0009-0001-4872-6391. E-mail: silvia.azonatto@gmail.com. 
 
4  Diretora da EEBI Wherá Tupã Poty Djá. Graduação em LII do Sul da Mata Atlântica- conhecimento 
Ambiental (UFSC).  Possui mestra em Antropologia Social (UFSC). Faz doutorado em Antropologia Social 
na Universidade Federal de Santa Catarina (UFSC). Orcid-ID: https://orcid.org/0009-0000-5540-4991. E-
mail: gennismt@gmail.com.  
 
 

https://orcid.org/0009-0002-6577-0148
mailto:marinarisi2020@gmail.com
https://orcid.org/0000-0001-7947-3705
mailto:i.macerata@ufsc.br
https://orcid.org/0009-0001-4872-6391
mailto:silvia.azonatto@gmail.com
https://orcid.org/0009-0000-5540-4991
mailto:gennismt@gmail.com


Silêncios singulares de uma dor política                 2 

Dossiê: Cultivando cuidado 

UNIQUE SILENCES OF A POLITICAL PAIN: 
WHAT MAKES YOU WANT TO LIVE AMONG THE YOUNG MBYÁ GUARANI OF GRATER 

FLORIANÓPOLIS 
 
 
 

ABSTRACT 
 
This article proposes a reflection on the occurrence of suicide among adolescents and 
young people from indigenous territories around the metropolitan region of 
Florianópolis. Through a report of the experience of listening to young Mbyá Guarani 
indigenous people carried out by the Indigenous Senti(mental) Health Network and the 
Research Affinities Laboratory (CIEN), we seek to address this issue through questions 
that allow an approach and the construction of understandings about the situation that 
point to ways of coping. The concept of body-territory is used as a key for analysis, in 
order to broaden the conception of health and emphasize that what happens in a person's 
body is traversed by many other vectors that cross their living space. 
 
KEYWORDS: suicide, indigenous youth, mental healh, body-territory. 
 
 
 
 
  



De Azevedo, Macerata, Zonatto & Araí.                                  
           3 
 

Ayvu: Revista de Psicologia, v. 11, 2024 

INTRODUÇÃO 

Abordar o suicídio entre jovens indígenas não é uma tarefa fácil. Sendo uma mulher 

branca, não tive nenhum registro do que é colocar o corpo para defender o próprio 

território5. Meu corpo, carregando os embates de ser mulher cisgênero e mãe, posicionado 

pelos privilégios em ser branca, passa a escutar as ausências e abandonos aos quais nunca 

experimentou. Torno-me corpo-testemunho. E agora, ao oferecer-me ao testemunho do 

encontro, cada violência que acompanha o desejo de morrer padece também o meu corpo. 

É este corpo-testemunho que morre e vive ao mesmo tempo que pesquisa. 

 A dificuldade da tarefa se inicia desde aí: falar de um lugar que não está inscrito 

no corpo do mundo em que nasci, fui criada e não me reconheço, pois a branquitude segue 

legitimando seus privilégios e fazendo do Estado arma para matar e empobrecer vidas. A 

pobreza tira das pessoas muitas coisas: o desejo é uma delas (Silvestre, 2019). Viver fica 

às margens de sobreviver, ainda assim o corpo-território6 produz resistências contra os 

alvos da violência.  

 Advertida do lugar privilegiado que habito, pois “não posso desprender-me deste 

lugar de classe porque ele me habita mesmo que eu não o quisesse ou fugisse de habitá-

lo” (Silvestre, 2019, p.73), me proponho a perguntar ao invés de resolver - generosidade 

ocidental - e, principalmente, não universalizar as singularidades que compõem os 

contextos de sofrimentos. Um movimento que amplia as compreensões e tensiona os 

sentidos hegemônicos, permitindo que o que se encontra oprimido e silenciado possa 

respirar e, quem sabe, falar. Um gesto que se recusa a oferecer respostas, mas convoca 

novas perguntas-geradoras de mundos (Silvestre, 2019). 

 Adentrar a questão do suicídio entre jovens indígenas Mbyá Guarani é tocar nas 

vísceras das violências perpetradas pelo povo branco contra outros povos, desde a 

colonização e seus efeitos até os dias de hoje. As questões que levam uma pessoa a 

cometer um ato contra a própria vida esbarram em uma série de violências que precarizam 

 
5  Mesmo o artigo sendo de autoria coletiva optamos por redigir este trecho na primeira pessoa do singular, 
para transmitir a experiência da autora que foi a campo. Agradecemos a comunidade pelo acolhimento e 
confiança na execução conjunta deste trabalho.  
6 Segundo o Colectivo Miradas Críticas del Territorio desde el Feminismo, a noção de corpo-território 
emerge a partir de mobilizações sociais de mulheres indígenas da América Latina e caribenha, dos 
Feminismos Latinoamericanos Decoloniales; Feminismos Latinoamericanos Comunitários; Teologías 
feministas de la Liberación e Geógrafas feministas. 



Silêncios singulares de uma dor política                 4 

Dossiê: Cultivando cuidado 

a vida ao ponto limite com a morte. Também é me deparar com a fronteira de proximidade 

que a morte tem com a vida e as formas de resistências que se reinventam nos locais e 

tempos. O ato é contra a própria vida, mas não pode ser tomado como uma escolha 

individual. Assim, é imprescindível desviar dos discursos que individualizam o problema 

e atribuem exclusivamente aos diagnósticos psiquiátricos, sob a ótica da biomedicina, a 

causa do ato extremo, como se se tratasse apenas de uma questão de saúde mental.  

 O horizonte da crise climática traz à tona a realidade de que estamos adoecendo 

junto com o planeta. A pandemia de Covid-19, como marco histórico do século XXI, 

antecipou uma crise global que já estava em curso e criou novos paradigmas de saúde e 

doença, sociabilidade, tecnologia, entre outros (Schwarcz, 2020). Neste contexto, 

vivemos também uma epidemia de diagnósticos de doenças mentais, marcada por um 

processo crescente de medicalização da vida. A dimensão social e coletiva dos sintomas 

é frequentemente anestesiada e tratada de forma individualizada; nesse sentido, a 

medicalização torna-se uma estratégia de contenção da crise subjetiva, a contemporânea 

“crise da saúde mental”, à beira de eclodir como expressão do mal-estar social latente. 

Doente está a própria sociedade ocidental – moldada pelas lógicas capitalistas, patriarcais 

e coloniais - que, operando através de políticas extrativistas e de morte, se suicida.  

 Foi em 2022 que entrei em contato com a questão do suicídio entre jovens 

indígenas, através do pedido de ajuda de um médico profissional do Polo Base 

Florianópolis do Distrito Sanitário Especial Indígena Interior Sul (DSEI/ISUL), devido à 

morte de uma menina Mbyá Guarani que se enforcara dentro de sua aldeia.  Endereçada 

aos profissionais de saúde mental, a solicitação chegou devido às lacunas tanto de 

profissionais da área, como de recursos para lidar com tais demandas vindas dos 

territórios atendidos. A partir disso, uma rede de profissionais da área da saúde, educação 

e ciências humanas se mobilizou para se debruçar nas questões concernentes ao suicídio 

entre indígenas, principalmente de jovens (15 a 29 anos) Mbyá Guarani, moradores da 

região da Grande Florianópolis. Atuo como psicóloga da Rede de Saúde (senti)Mental 

Daniel Kuaray Timóteo 7 e pesquisadora do Laboratório Afinidades, ligado ao Centro 

 
7 Rede informal que reúne profissionais da saúde, antropologia e pessoas ligadas as universidades públicas 
da região que se reuniram para pensar e propor ações de promoção e cuidado em saúde mental para pessoas 
indígenas da região da Grande Florianópolis.  



De Azevedo, Macerata, Zonatto & Araí.                                  
           5 
 

Ayvu: Revista de Psicologia, v. 11, 2024 

Interdisciplinar de Estudos sobre a Criança (CIEN)8. Neste artigo, propomos uma 

reflexão sobre o acontecimento do suicídio entre jovens Mbyá Guarani, nos entornos da 

região metropolitana de Florianópolis, a partir do relato do que emerge da experiência 

das rodas de conversas realizadas em territórios Mbyá Guarani. As rodas foram 

articuladas pelos profissionais da Rede de Saúde Senti(mental) Daniel Kuaray Timóteo e 

Equipe Multidisciplinar de Saúde Indígena (EMSI) do Polo Base Florianópolis, junto 

com os moradores da comunidade, lideranças indígenas, professores e professoras 

indígenas, entre Junho de 2023 a Dezembro de 2024.  

Diante da complexidade da questão, fica evidente que são muitos aspectos que 

estão em jogo no acontecimento do suicídio entre jovens indígenas. Aspectos objetivos e 

subjetivos se entrelaçam, portanto tal problemática implica necessariamente a 

subjetividade e convoca práticas de cuidado e reparação comprometidas com um conceito 

de saúde que não normatize os modos de viver. Ou seja, colocar em tensão a aparente 

normalidade capitalista, marcada por uma lógica homogeneizante e universalizante, 

problematizando seus efeitos sobre as diversidades de corpos e modos de viver, sem, 

contudo, substituí-la por outra “normalidade” (Silvestre, 2019).  

Assim, utiliza-se a noção de corpo-território para ressaltar a dimensão coletiva do 

existir como algo imanente aos modos de vida indígenas e, por isso, fundamental à 

atuação de profissionais de saúde que se proponham a assistir essa população. Entende-

se que o conceito de corpo-território permite ampliar a compreensão de saúde e 

demonstrar os diversos vetores coletivos que atravessam a saúde do corpo de uma pessoa, 

vetores sócio-culturais, históricos, econômicos, geopolíticos, ecológicos e etc. Também 

porque este conceito fala de uma perspectiva das mulheres indígenas que, em defesa de 

seus corpos- territórios, e por meio de práticas de cuidado, recuperam a própria saúde, 

fortalecem suas comunidades e promovem o bem viver coletivo. Essas ações favorecem 

a resiliência e a restauração das conexões que sustentam a vida e garantem a existência 

de florestas, crianças, jovens, anciões e do planeta como um todo. 

 

 
8 O Centro Interdisciplinar de Estudos sobre a Criança (CIEN) é uma instância do Campo Freudiano, que 
visa acolher profissionais interessados no trabalho interdisciplinar com crianças e adolescentes, apostando 
na conversação como dispositivo principal para o trabalho. As conversações são feitas em rodas e 
possibilitam a palavra circular a partir de impasses que os adolescentes e jovens vivenciam. Acontecem em 
diferentes contextos e instituições por onde circulam na região de Florianópolis/SC. 
 



Silêncios singulares de uma dor política                 6 

Dossiê: Cultivando cuidado 

CORPO-TERRITÓRIO: UM GRITO EM DEFESA DA VIDA  

 

A defesa de seus territórios, protagonizada por mulheres indígenas de Abya Yala, 

se dá a partir da luta contra os vários tipos de violências sofridas neles e em seus corpos. 

Segundo Cabnal (2010), existiu uma convergência de violências patriarcais quando, a 

partir da invasão colonial europeia, as subordinações que já existiam de outros modos nos 

territórios indígenas se intensificam nos corpos das mulheres e homens indígenas, assim 

como nos corpos das pessoas negras.  
Assim, se cria e se funde um novo modelo econômico sobre os corpos e 
sobre a terra. Toda a territorialidade Abya Yala vai ser expropriada, bem 
como os corpos de homens e mulheres indígenas e os corpos de homens e 
mulheres negras. Compreender essas categorias é importante para 
compreender a forma de economia que se consolida em Abya Yala, visto 
que violência sexual, genocídio, saques e invasões são as bases fundantes 
desse modelo (CABNAL, p. 19, 2010).  
 

 É dessa forma que se instala, de uma maneira mais cruel, a violência patriarcal, 

pois introduz-se, a partir das práticas coloniais, desigualdades que se interseccionam 

pelos marcadores sociais de raça, classe e gênero, fenômeno que não existia 

anteriormente à invasão. Havia outra relação entre os corpos, como ressalta a  autora, 

devido à pluralidade da vida concebida pelos povos indígenas, que vai além das 

dicotomias binárias ocidentais e acolhe uma noção de corpo plural que engloba uma 

diversidade de formas de vida, humanas e não humanas, materiais e espirituais. Se 

instaura a subalternização dos corpos a partir da raça, estando os corpos historicamente 

marcados como não brancos em posições de inferioridade e passíveis à exploração. O 

racismo é parte intrínseca da lógica colonial e estrutura as relações de poder e privilégios, 

já que opera através da negação da própria racialidade. 

 O conceito de corpo-território surge do pensamento e movimento de mulheres 

indígenas, feministas comunitárias, particularmente do contexto latino-americano e 

caribenho. Ele estabelece uma conexão íntima entre o corpo e a terra, sugerindo que a 

exploração dos territórios se inicia a partir da violação dos corpos, principalmente das 

mulheres. Esse entendimento destaca como as opressões de gênero e raça se entrelaçam 

com questões ambientais e territoriais, e a luta das mulheres indígenas é justamente pela 

proteção de seus corpos em defesa dos seus territórios ancestrais, vistos como extensões 

um do outro (Hernández, 2017). Articular as categorias território e corpo revela como as 

experiências cotidianas moldam a luta por direitos e reconhecimento e possibilita uma 



De Azevedo, Macerata, Zonatto & Araí.                                  
           7 
 

Ayvu: Revista de Psicologia, v. 11, 2024 

análise mais minuciosa em diferentes escalas. Para Hernández (2017), o corpo-território 

não é apenas um conceito teórico, mas uma demanda política que emerge das experiências 

e reflexões coletivas de mulheres indígenas que veem suas lutas por direitos corporais e 

territoriais como inseparáveis.   

 Ao levantar essas questões, as feministas comunitárias - como se autodenominam 

- chamam a atenção para a necessidade de abordagens interseccionais que reconheçam e 

respeitem esses entrelaçamentos, promovendo uma luta mais ampla e inclusiva pela 

saúde, justiça social e ambiental. Nesse grito, mulheres do Sul Global em defesa pela terra 

incorporam o conceito em suas lutas e ganham força contra as opressões patriarcais e em 

defesa de seus territórios, como é o caso no Brasil da Marcha das Mulheres Indígenas, 

formada por mulheres da floresta, do campo e das águas. Em carta ao Governo Federal 

brasileiro elas reivindicam:  
O território é nossa própria vida, nosso corpo, nosso espírito. Lutar pelos 
direitos de nossos territórios é lutar pelo nosso direito à vida. A vida e o 
território são a mesma coisa, pois a terra nos dá nosso alimento, nossa 
medicina tradicional, nossa saúde e nossa dignidade. Perder o território é 
perder nossa mãe. Quem tem território, tem mãe, tem colo. E quem tem 
colo tem cura (1ª Marcha das Mulheres Indígenas, 2019)9. 

  

Essa perspectiva demonstra a complexidade de camadas de significado que 

compõem a relação entre corpo, território e existência, especialmente nos modos de vida 

indígena. Segundo Tuxá (2022), a pessoa se constrói e se enraíza a partir da 

territorialidade. Nessa relação intrínseca entre território e subjetividade, o corpo-território 

carrega histórias e memórias coletivas que mantêm viva a herança ancestral. Os fazeres 

coletivos moldam a identidade de um povo e a subjetividade de uma pessoa. Para a autora, 

a formação da subjetividade na pessoa passa por sua experiência que vive com "o 

eu/território (…) a territorialidade produz a consciência daquilo que me constitui 

enquanto sujeito social formadora dos processos subjetivos, onde se encontra elementos 

para a manutenção da cultura” (TUXÁ,2022, p.15). Ainda no mesmo artigo, a psicóloga 

indígena destaca que o território representa a própria vida, sendo sua degradação uma 

morte, fator determinante para a saúde do corpo e para a construção de perspectivas de 

futuro que sustentam a existência e mantém os seres de pé sonhando.  

Afinal, a serviço de quem está a fratura do corpo, subjetividade e território? 

 
9 Trecho do documento escrito ao Governo Federal brasileiro, pelas mulheres na 1ª Marcha das Mulheres 
Indígenas, em Agosto de 2019. 



Silêncios singulares de uma dor política                 8 

Dossiê: Cultivando cuidado 

No dispositivo de conquista da expansão colonial, como discute Federici (2004), 

assim como o território foi explorado e apropriado, os corpos foram subalternizados e 

submetidos a um controle rígido, tanto no âmbito do trabalho produtivo quanto 

reprodutivo. Durante a transição para o capitalismo, os corpos racializados e das mulheres 

foram assimilados à condição de recursos naturais e assim como a terra, ar e água, se 

tornaram passíveis de exploração para a acumulação de capital. Essa degradação foi 

sistemática e central para consolidar o capitalismo e suas estruturas patriarcais, em um 

projeto de colonização da terra e dos corpos, como ressalta a autora.  

 A complexidade histórica das opressões coloniais e neocoloniais revela por que o 

Sul Global é palco dos maiores índices de violências contra a vida de corpos racializados 

e dissidentes das normas hegemônicas de gênero e sexualidade (Resende et al., 2022). 

Essas violências, enraizadas em dinâmicas coloniais, patriarcais e capitalistas, não apenas 

se manifestam de forma explícita, por meio de agressões físicas e institucionais, mas se 

reflete, ainda, nas estatísticas das violências contra a própria vida, demonstrando que os 

impactos dessas estruturas atravessam subjetividades e afetam diretamente os modos de 

viver e de sofrer atuais. 

 É nesse sentido que o conceito de corpo-território é fundamental para a 

compreensão de que a “saúde mental” dos corpos não pode ser dissociada da saúde do 

território em que esses corpos estão inseridos. A saúde se sustenta nos territórios. 

Priorizar a saúde no planejamento dos territórios e na construção de políticas públicas 

nunca foi o foco do Estado brasileiro, tampouco é interessante para o modo de produção 

e subjetivação capitalistas. Integrar a saúde ao planejamento territorial é um desafio 

repleto de contradições, pois envolve um embate direto entre a saúde do planeta e os 

interesses do capital. Enquanto o processo de subjetivação da cosmovisão ocidental 

capitalista trata o território como mera delimitação geográfica, fonte de recursos e 

propriedade privada de usurpação (assim como os corpos), a cosmovisão dos povos 

indígenas coloca a saúde no centro de suas práticas e modo de viver em uma relação 

imanente com o território. Esse conflito revela a dificuldade de promover políticas 

públicas que priorizem o direito à saúde dos corpos-territórios, já que implicam ações que 

vão para muito além de indivíduos e população. Ações que necessariamente entram em 

conflito direto com as dinâmicas de especulação imobiliária e exploração dos ditos 

recursos naturais, que atendem às demandas do capital. 



De Azevedo, Macerata, Zonatto & Araí.                                  
           9 
 

Ayvu: Revista de Psicologia, v. 11, 2024 

JOVENS INDÍGENAS E O VÍRUS DO SUICÍDIO  

 

 O suicídio continua sendo uma das principais causas de morte no mundo. Segundo 

a última pesquisa realizada pela Organização Mundial da Saúde, mais de 700 mil pessoas 

tiraram a própria vida em 2019, o que representa uma em cada 100 mortes no planeta 

(OMS, 2021). Porém, esse trágico acontecimento não se dá de maneira uniforme, pelo 

contrário: as interseccionalidades de raça/etnia, classe, gênero e idade denunciam as 

desigualdades sociais e explicitam como as opressões se manifestam de forma específica 

e singular, afetando sobretudo os corpos racializados. 

 No Brasil, os índices vêm aumentando ao longo das últimas décadas. Entre 1990 

e 2019, a taxa de suicídio subiu em 46% e nos anos seguintes a situação se agravou: 

durante a pandemia de COVID-19 (entre 2019 e 2021), o suicídio aumentou em mais de 

15%, equivalente a uma morte autoprovocada a cada 34 minutos. Esses dados 

posicionaram o suicídio como a 27ª principal causa de morte no Brasil, a 2ª entre 

adolescentes de 10 a 19 anos e a 4ª entre jovens de 20 a 29 anos, segundo o Boletim 

Epidemiológico do Ministério da Saúde (2024).  

 O crescimento das taxas de suicídio  nas últimas duas décadas entre adolescentes 

e jovens tornou-se um sério problema para a saúde pública do país, sendo os índices mais 

elevados registrados entre jovens indígenas. Enquanto na população não indígena os 

suicídios ocorrem predominantemente em pessoas com mais de 60 anos, entre os 

indígenas a maior prevalência se dá durante a adolescência e juventude (Araujo et al., 

2023). Além disso, os dados do Boletim Epidemiológico do Ministério da Saúde (2024) 

indicam que a incidência de suicídio entre os povos indígenas é quase três vezes maior 

do que na população não indígena. Sendo os povos indígenas os principais defensores das 

florestas, esse grave problema se estende para a saúde global, visto que impõe desafios 

para as perspectivas de futuro e perpetuação da vida no planeta.  

 Os dados relativos ao suicídio costumam ser subnotificados, se caracterizando 

como um problema ocultado, segundo Orellana et al. (2019), e “jogado para baixo do 

tapete”, como se diz no dito popular. O forte estigma social associado ao suicídio faz com 

que, muitas vezes, familiares e autoridades optem por reclassificar a causa da morte – 

seja como acidente, causa indeterminada ou mesmo outra condição médica – evitando o 

rótulo de suicídio. Dessa forma, além dos números incompletos, esconde-se um cenário 



Silêncios singulares de uma dor política                 10 

Dossiê: Cultivando cuidado 

de angústia e sofrimento que demanda maior transparência, informação e políticas 

públicas para romper o tabu e os preconceitos associados ao suicídio. Esses fatores fazem 

com que os números oficiais subestimem a real dimensão do suicídio e, por trás desses 

dados ocultados, permanece um profundo sofrimento psíquico que precisa ser melhor 

compreendido e enfrentado. Somente em 2011 a notificação de suicídio passou a ser 

obrigatória, através do Sistema de Informação de Mortalidade (SIM) do Ministério da 

Saúde. Trazer luz à questão tira “de baixo do tapete” uma trama de problemas sociais que 

dizem respeito ao modus operandi do poder, por isso, podem ser considerados dados 

propositalmente ocultados.  

 Um estudo realizado pela Fundação Oswaldo Cruz (Araujo et al.,2023) revela que 

a população indígena registrou a maior taxa de suicídio do país em 2022. Segundo o 

epidemiologista Jesem Orellana, não se pode atribuir a causa exclusivamente como sendo 

um problema de saúde mental.  Essas mortes não estão necessariamente ligadas a 

transtornos mentais diagnosticados, mas sim às dificuldades socioambientais enfrentadas, 

especialmente pelos jovens. Destaca ainda que a falta de políticas públicas eficazes em 

áreas como saúde, educação, esporte e lazer contribui significativamente para esse 

cenário. O sofrimento contínuo causado pelo racismo, conflitos e diversas formas de 

violência leva muitos indígenas a um ponto de exaustão emocional, o que torna essa 

população mais vulnerável ao suicídio.  

 As transformações culturais impostas pela sociedade ocidental capitalista, que 

subalterniza e marginaliza outras culturas, determina a condição psicossocial de um povo 

e contribui para a vulnerabilização e empobrecimento de tal população (Braga et al., 

2021). Segundo o Ministério da Saúde (2013), os povos indígenas enfrentam alguns dos 

piores índices sociais do país, incluindo fome, desnutrição, altas taxas de mortalidade 

infantil e doenças relacionadas ao saneamento ambiental inadequado (DRSAI), altos 

índices de problemas psicossociais, como ansiedade, depressão, abuso de substâncias 

psicoativas e suicídio, configurando-se como uma população em situação de 

vulnerabilidade.  

 O Conselho Indigenista Missionário desde 1996 publica anualmente um relatório 

que denuncia as violências contra os povos indígenas do Brasil. O último relatório, de 

2023 atualiza os dados de suicídio, com um aumento de 56% na taxa se comparada ao 

ano anterior (CIMI, 2024). De várias formas, hegemonicamente, a sociedade brasileira 



De Azevedo, Macerata, Zonatto & Araí.                                  
           11 
 

Ayvu: Revista de Psicologia, v. 11, 2024 

tem buscado o apagamento de suas singularidades étnicorraciais e isso não está escrito 

nas estatísticas. Os dados são um reflexo de um processo histórico de colonização e 

expropriação dos corpos-territórios que se atualiza nos dias de hoje.  

 Os territórios indígenas são lugares de conflito e interesse capitalista e continuam 

sendo invadidos por grandes empreendimentos e práticas neocolonialistas que causam 

danos psicossociais. As violências contra os corpos-territórios indígenas produzem uma 

realidade de encerramento territorial, resultado da expansão incessante da civilização 

ocidental capitalista e dos constantes conflitos por terras. Essa situação resulta na perda 

de territórios físicos, mas também na erosão de territórios simbólicos essenciais para a 

preservação dos valores e práticas culturais, pilares da identidade e da existência desses 

povos (Morgado, 1991). A saúde do corpo dos povos indígenas está intrinsecamente 

ligada à terra e aos seus territórios, o que torna esses determinantes sociais essenciais para 

a compreensão dos impactos diretos sobre a saúde mental das pessoas e bem viver das 

comunidades (Wayhs et al., 2019). 

 As possíveis raízes dos sofrimentos subjetivos relacionados ao ato de tirar a 

própria vida dizem respeito, justamente, às consequências do exercício de poder da 

sociedade capitalista patriarcal e seus devastadores impactos (Grubits et al., 2011). É 

consenso na literatura sobre suicídio em contexto indígena que, entre os efeitos dessa 

condição de vulnerabilidade imposta, está o empobrecimento dos povos, seus territórios 

e modo de viver: fome e alimentação industrializada (cesta básica), dificuldades em 

cultivar os alimentos tradicionais, poluição dos rios e desmatamento, uso de agrotóxicos, 

abuso de substâncias psicoativas, uso excessivo de plataformas digitais e redes sociais, 

distanciamento da cultura tradicional e das práticas espirituais, racismo e preconceito, 

violência de gênero (física, sexual, psicológica) intra e extracomunitária, falta de 

assistência pública e ações de desmonte das políticas públicas voltadas para essa 

população (Oliveira, 2019). 

 A maneira como o desejo de tirar a própria vida se espalhou pelo imaginário dos 

jovens Guaraní-Kaiowá, aliado ao curto intervalo de tempo entre uma morte e outra, 

levou Morgado (1991) a descrever o fenômeno como tendo um "caráter epidêmico" há 

33 anos. Os índices não pararam de crescer e acometeram outras etnias indígenas - como 

o caso dos Mbyá Guarani da grande Florianópolis - refletindo uma situação crítica que se 

intensifica ao longo dos anos e se espalha pelos territórios indígenas do Brasil.  



Silêncios singulares de uma dor política                 12 

Dossiê: Cultivando cuidado 

 O relato da tchedjaryi 10(anciã) Mbyá Guarani, durante roda de conversa, dá o tom 

do que vem afetando os territórios indígenas do sul do país. Ela descreve a sensação 

epidêmica do suicídio como um vírus a se espalhar de aldeia em aldeia, carregando o 

coração dos jovens. É importante destacar que essa problemática possui uma 

temporalidade- espacialidade que a caracterizam como um fenômeno recente para o povo 

Mbyá Guarani e com raízes que se estendem para fora das comunidades indígenas. 

 Da mesma forma, a cacica de uma das aldeias da Grande Florianópolis enfatiza a 

relevância do apoio também de profissionais não indígenas da saúde no enfrentamento da 

problemática. Assim como as enfermidades consideradas orgânicas pelo conhecimento 

biomédico ocidental aparecem nos territórios indígenas do contato com a sociedade não 

indígena, as chamadas doenças mentais também são consequências desse encontro. 

Embora possam parecer "invisíveis" sob a perspectiva de uma racionalidade ocidental, 

essas doenças têm um impacto significativo nos corpos-territórios indígenas e, 

infelizmente, o vírus do suicídio não se cura com apenas uma pílula.  

 Diante dessa situação alarmante, caciques e cacicas da região de Santa Catarina e 

Rio Grande do Sul se reuniram em agosto de 2023, juntamente com profissionais de saúde 

do DSEI/ISUL, para debater a questão e propor ações de enfrentamento. Durante a 

conversa em roda, uma das cacicas expressou sua inquietação ao consultar o karai, um 

dos xamãs mais antigos do povo Mbyá Guarani, sobre o que estaria ocorrendo com os 

jovens. Em sua sabedoria, ele respondeu que essa doença, que já havia afetado os não 

indígenas e agora se alastrou entre os indígenas, resulta em um esvaziamento do corpo 

dos jovens. Isso que o ancião chama de doença seria o suicídio? Justamente, não. É a 

disseminação do uso das telas e tecnologias digitais. 

 

ENTRE O SILÊNCIO E A PALAVRA: O QUE TE FAZ VIVER?  

 
Sentir maravilhoso, ir brincar. Descobrir novas coisas, fazer coisas novas. 
Mas tem momentos vem as coisas que não agüento. E acaba querendo nos 

matar por não conseguir resistir, achando que vai melhorar mas fica pior. E 
qual é a saída? É a morte. As pessoas pensam assim. Mas a realidade é 

sentar, conversar e se acalmar  
(Resposta de um jovem Mbyá Guarani, 2023)11. 

 
10 Segundo Gennis Ara´i (2020), cada aldeia tem seu próprio modo de escrever, esta é uma discussão 
importante de se pontuar, quando vamos falar de grafia Guarani. 
11Resposta escrita por um jovem Mbyá Guarani, em roda de conversa, Setembro 2023. 



De Azevedo, Macerata, Zonatto & Araí.                                  
           13 
 

Ayvu: Revista de Psicologia, v. 11, 2024 

  

 Durante o ano de 2022 até os dias de hoje, a Rede de Saúde Senti(mental) Daniel 

Kuaray Timóteo acompanhou novos casos de suicídio registrados no DSEI/ISUl, 

principalmente entre jovens Mbyá Guarani e um surto de ideações suicidas, depressão, 

ansiedade e outras questões que agravam a problemática e realçam seu “caráter 

epidêmico” (MORGADO, 1991). Relato aqui algumas das reflexões que foram 

levantadas nas rodas de conversas realizadas em territórios Mbyá Guarani, junto com 

adolescentes e jovens, de 13 a 21 anos, e os adultos e adultas que os acompanham na vida 

comunitária. As rodas foram articuladas pelos profissionais da Rede de Saúde 

Senti(mental) Daniel Kuaray Timóteo com a EMSI do Polo Base Florianópolis, junto aos 

moradores da comunidade, lideranças indígenas, professores e professoras indígenas, 

entre Junho de 2023 a Dezembro de 2024. Em alguns momentos, optamos por preservar 

espaços de escuta diferenciados, organizando rodas de conversa separadas entre meninas 

e meninos. Essa decisão partiu da percepção do silêncio e da dificuldade de expressão 

demonstrados por algumas meninas em contextos de maior exposição. Também foram 

realizadas rodas específicas com os profissionais da escola, com o intuito de dialogar 

sobre as escutas e percepções em torno dos sofrimentos manifestados pelos jovens. Ao 

final do ciclo de encontros, promoveram-se rodas ampliadas, envolvendo todas as pessoas 

participantes, com o objetivo de avaliar os efeitos das conversas e de planejar de forma 

coletiva, a partir do interesse dos jovens, os próximos encontros em roda. 

 Primeiramente, uma questão de gênero atravessou as conversas, apontando para 

uma diferença entre os múltiplos dizeres dos meninos e o silêncio das meninas. No caso 

dos meninos (13-21 anos), as rodas favoreceram um dizer sobre algo que parece que não 

poder ser dito, o tabu do suicídio. Aos poucos, a dificuldade de nomear esse 

acontecimento foi se dissolvendo e possibilitou marcar as estratégias de enfrentamento 

contra a tristeza e o sofrimento que impulsionam o ato de se suicidar. Através da 

brincadeira, ironia e zombaria, os meninos falam sobre suas dores e se interditam: “Que 

triste! Então você vai se matar agora, é? Vai nada!”. O humor e a ironia são fundamentais, 

como nos alerta Veras (2023), já que são jeitos de fazer operar uma mudança subjetiva 

de passagem do trágico para o cômico. É no laço coletivo do futebol e do grupo de amigos 

que esses meninos podem contornar o desejo de morrer e seguir sustentando os 

(des)compassos da vida.  



Silêncios singulares de uma dor política                 14 

Dossiê: Cultivando cuidado 

 Já com as meninas (14-20 anos), as conversas foram regadas de silêncio. 

Privilegiar um espaço só de meninas e mulheres, com a presença da diretora e professora 

da escola, e escrever de forma anônima possibilitou arejar o silêncio ensurdecedor delas. 

Vieram à tona os incômodos com o corpo e a dificuldade em se mostrar, pontuando partes 

que elas não gostam do próprio corpo, assim como as partes do corpo onde a tristeza fica 

presa e as palavras “engasgadas”, “guardar tudo”, “ficar em silêncio” e “dificuldade em 

falar e saber se alguém pode escutar” foram frases proferidas por elas. Cada uma a seu 

modo, elas apontaram para um conflito com os próprios corpos em relação às pressões 

sociais, como o padrão de beleza hegemônico da sociedade não indígena, o que é esperado 

no processo de se tornar mulher dentro e fora de suas culturas, e a quebra de confiança 

no laço social. Segundo Gennis Araí´i (2020), a tradição da mulher Guarani se reinventa: 
Em meio às várias mudanças culturais, a tradição da mulher Guarani vive e 
resiste. Mesmo a cultura estando sempre em processo de transformação, 
resistimos para que não haja interferências ruins em nosso kunhague rekó. 
O nosso ciclo de vida feminino é muito importante para manter a nosso 
modo de ser. Pois cada fase da nossa vida como mulher é uma transformação 
do corpo e do espírito, é um novo recomeçar (ARA´I, 2020, p. 52). 

 

 Ao falarmos sobre os fatores que contribuem para o sofrimento e aumento de 

casos de suicídio entre jovens, vêm à tona as mudanças no modo de viver ocasionada pelo 

uso das telas, smartphones e redes sociais. Na cosmovisão Mbyá Guarani o nhande seria 

o que os não indígenas chamam de “nós, nosso”, a coletividade (Martins, 2024). Segundo 

esses e essas jovens, as interações mediadas pelo celular e mundo virtual estão tirando o 

convívio comunitário e acabam interferindo no nhanderekó - “hábitos, costumes, rituais 

e cultura que constituem o modo de viver Guarani” (Martins, 2024).  Antes, se reuniam 

com maior frequência em espaços comunitários, como o refeitório, a opy (casa de reza), 

o campo de futebol, o rio, no entanto, é comum que passem mais tempo isolados em suas 

casas, dentro de cômodos e entre as paredes do mundo virtual.  O celular, descrito como 

“um amor de cárcere privado”, representa esse paradoxo entre o que promove a vida e o 

que pode aprisioná-la, no que dizem estarem vivendo atualmente. Essa sensação de 

aprisionamento estaria ligada a um lugar “entre” culturas que os jovens parecem estar 

habitando: entre a cultura Mbyá Guarani e a cultura não indígena? A indagação dos jovens 

de onde fica o nhande em meio às constantes influências da sociedade ocidental 

capitalista, que individualiza processos coletivos, parece apontar para invenções de saídas 

para os modos de sofrer atuais.  



De Azevedo, Macerata, Zonatto & Araí.                                  
           15 
 

Ayvu: Revista de Psicologia, v. 11, 2024 

[...]para o Guarani, vale muito o modo como vivemos em grupo e 
respeitamos a Natureza, como nossas narrativas ancestrais estão muito além 
do modo de produção ocidental do capitalismo, por exemplo, que só explora 
a terra, tira tudo da terra, e não se preocupa em viver com a terra. [...]Tenho 
dito nas minhas aulas na aldeia e nas conversas com os pesquisadores djuruá, 
que não é apenas o corpo físico, também o corpo social sofre. Essa 
concepção de vida do Guarani é muito próxima daqueles que lutam contra 
os excessos do capitalismo, por exemplo (MARTINS, 2024, p.67). 

 

 Por que estão pensando tanto em suicídio (“viral”)? Foi a questão levantada 

pelos/as profissionais da escola que acompanham os/as jovens. A palavra atropelamento 

circulou pelos dizeres, apontando para um sentido de aceleração do tempo e modo de 

viver, com as demandas de trabalho, família, subsistência e dar conta de tudo. Em meio 

ao dia a dia acelerado dos moldes capitalista neoliberal, os/as professoras têm buscado 

brechas de silêncio para observar e escutar os jovens em suas singularidades e demandas, 

reconhecendo a importância do cuidado no cotidiano da escola. Gestos que parecem 

simples, como perguntar “como você está hoje?”, ganham força como práticas de cuidado 

que abrem espaço e tempo de pausa nos atropelamentos da vida e reforçam o silêncio, a 

escuta e a observação como pilares da cultura Mbyá Guarani.  

 A pergunta sobre o que os motiva a viver parece dar contorno a esse corpo que, 

ao se esvaziar, como diz o karai Mbyá Guarani, cria linhas de fuga ao sofrimento e 

inventa novas formas de desejar e fazer viver. Dando contorno à palavra corpo, seja em 

sua língua ancestral, seja em português, foi possível outro destino que ligasse esses e 

essas jovens à possibilidades do que faz viver e criar formas de enfrentar os sofrimentos 

atuais e o desejo de morrer.  

A Rede de Saúde Senti(mental) Daniel Kuaray Timóteo segue articulando 

trabalhos com a saúde pública, as universidades de Florianópolis e outros dispositivos 

que promovam saúde, em um sentido amplo, em defesa dos territórios e vidas indígenas. 

Em Novembro de 2024 é criado o nome “Rede de Saúde Senti(mental) Daniel Kuaray 

Timóteo” em homenagem ao professor indígena e ativista que morreu vítima de um 

acidente, tentando salvar a vida de um jovem estudante de sua aldeia. Um exemplo 

de resistência e inspiração para a educação de jovens e crianças indígenas, que 

colocou seu corpo em defesa de seu povo e território.  

 

  



Silêncios singulares de uma dor política                 16 

Dossiê: Cultivando cuidado 

CONSIDERAÇÕES FINAIS  

 

 O suicídio entre jovens indígenas é um problema grave de saúde pública, que 

resulta de uma interação complexa de aspectos sociais, culturais, políticos e ecológicos. 

Como mencionado anteriormente, este artigo teve o objetivo de refletir sobre essa 

complexidade e levantar novas questões a respeito de como enfrentá-lo em vez de buscar 

soluções definitivas. 

Como é possível perceber, existem muitos desafios que envolvem esta 

problemática. Tanto a lacuna de profissionais da área de atenção psicossocial quanto a 

ausência de processos de capacitação no campo da saúde mental voltado para os 

profissionais que já atuam nos territórios indígenas contribui para a precarização ao 

enfrentamento do problema. Destaca-se aqui, a importância de que o processo de 

prevenção e promoção sejam  ações continuadas nos territórios e não somente pontuais, 

como palestras sobre o suicídio no mês do Setembro Amarelo. Os dispositivos de cuidado 

podem ser implementados e, principalmente, construídos conjuntamente com as 

comunidades, instituições indígenas, como a escola, e com os profissionais da área da 

saúde e saúde mental. A exemplo disso, destaca-se a roda de conversa, sabedoria ancestral 

muito anterior à psicologia que busca fazer a palavra circular e favorecer o dizer sobre 

certos assuntos que, como a diretora de uma escola indígena salientou, “não tem espaço 

para serem falados no dia a dia da escola”.   

 Garantir a saúde dessas meninas e meninos e a promoção do desejo de viver tem 

a ver também com ampliação do entendimento do conceito de saúde, caminho que as 

cosmovisões indígenas podem auxiliar, como é o caso do conceito corpo-território. Vale 

registrar que para o povo Mbyá Guarani, por exemplo, o acesso à terra é um elemento 

material e simbólico fundamental na travessia da infância à vida adulta. Sem a terra, onde 

e como os corpos dos jovens podem fazer essa travessia? Sendo assim, a demarcação de 

terra também é garantia da saúde para os corpos indígenas.   

 Além disso, torna-se essencial ampliar e qualificar as notificações de violência 

interpessoal e autoprovocada e fortalecer a atuação dos serviços de saúde, com formação 

voltadas às questões de saúde mental e bem viver, especializadas aos povos indígenas. 

Por fim, os questionamentos levantados chamam atenção para a necessidade de 

fortalecimento de ações de promoção da saúde mental voltados para a juventude indígena, 



De Azevedo, Macerata, Zonatto & Araí.                                  
           17 
 

Ayvu: Revista de Psicologia, v. 11, 2024 

em parceria com outras áreas como cultura e lazer, assistência social, meio ambiente e, 

principalmente, em consonância com o fortalecimento da ciência indígena e suas práticas 

tradicionais, que ampliam o conceito de saúde ao bem viver e dão pistas para enfrentar as 

problemáticas que vêm atingindo os territórios indígenas.  

 
 
 

Sobre o artigo:  
Recebido: 09 de agosto de 2024 

Revisado: 25 de outubro de 2024  
Aceito: 25 de março de 2025 

  



Silêncios singulares de uma dor política                 18 

Dossiê: Cultivando cuidado 

REFERÊNCIAS 
 
 

ABIPSI. Articulação Brasileira dos Indígenas Psicólogos(as). Pintando a psicologia de 
jenipapo e urucum., São Leopoldo, Casa Leiria: 2022. Disponível em: 
<http://www.guaritadigital.com.br/casaleiria/olma/pintandoapsicologia/index.html>. 
Acesso em: 1 maio. 2024.  

ALVES, F. J. O. et al. The rising trends of self-harm in Brazil: an ecological analysis of 
notifications, hospitalisations, and mortality between 2011 and 2022. The Lancet 
Regional Health – Americas, v. 31, p. 1-14, 2024.  

ARA´Í, G. Kunhangue arandu rekó, ta´ánga re a´egui nhembopara: sabedoria dos 
ciclos de vida das mulheres Guarani em pinturas e palavras. TCC (Trabalho de 
Conclusão de Curso) -Licenciatura Intercultural Indígena do Sul da Mata Atlântica, 2020, 
52. Universidade Federal de Santa Catarina, Florianópolis: 2020. 

ARAUJO, J. A. P. et al. Suicide Among Indigenous Peoples In Brazil from 2000 to 2020. 
Social Science Research Network, Rochester-NY, v. -, p. 1-26, 2023. Disponível em: 
<https://papers.ssrn.com/abstract=4316877>. Acesso em: 1 maio. 2024. 

BATISTA, M. Q.; ZANELLO, V. Saúde mental em contextos indígenas: Escassez de 
pesquisas brasileiras, invisibilidade das diferenças. Estudos de Psicologia, Brasília, v. 
21, n. 4, 2016.  

BONADIMAN, C. S. C.; NAGHAVI, M.; MELO, A. P. S. The burden of suicide in 
Brazil: findings from the Global Burden of Disease Study 2019. Revista da Sociedade 
Brasileira de Medicina Tropical, Minas Gerais, v. 55, p. 1-9, 2022.  

BRAGA, C. M. R. et al. Suicídio na população indígena e não indígena: uma contribuição 
para a gestão em saúde. Revista Brasileira de Enfermagem, Brasília v. 73, p. 1-8, 2021.  

BRASIL. Fundação Nacional de Saúde. Política Nacional de Atenção à Saúde dos Povos  
Indígenas. Brasília: Ministério da Saúde, 2002.  

BRASIL. Ministério da Saúde.Portaria GM/MS nº 2.759/2007. Estabelece diretrizes 
gerais para a Política de Atenção Integral à Saúde Mental das Populações Indígenas 
e cria o Comitê Gestor. Brasília, 2007. 

BRASIL. Fundação Nacional de Saúde. Política Nacional de Atenção à Saúde dos 
Povos Indígenas. Brasília: Ministério da Saúde, 2012.  

BRASIL. Ministério da Saúde. Atenção psicossocial dos povos indígenas: tecendo 
redes para promoção do bem viver. Brasília: 2019. 

BRASIL. Ministério da Saúde. Cadernos de atenção básica: saúde mental. Brasília: 
2013  

BRASIL. Ministério da Saúde. Referências Técnicas Para Atuação De Psicólogas(os) 
Junto Aos Povos Indígenas. Brasília, DF: 2022. 

http://www.guaritadigital.com.br/casaleiria/olma/pintandoapsicologia/index.html
https://papers.ssrn.com/abstract=4316877


De Azevedo, Macerata, Zonatto & Araí.                                  
           19 
 

Ayvu: Revista de Psicologia, v. 11, 2024 

CABNAL, Lorena. Acercamiento a la construcción de la propuesta de pensamiento  
epistémico de las mujeres indígenas feministas comunitarias de Abya Yala. In: LAS,v.-
,p. 1-8, 2010.  

 CIMI. Boletim Mundo: Índice de suicídios entre indígenas no MS é o maior em 28 
anos, 23 maio 2024. Disponível em: <https://cimi.org.br/2014/05/36096/>. Acesso  em: 
1 novembro, 2024.  

CTI. Centro de Trabalho Indigenista. Documento final Marcha das Mulheres 
Indígenas: Território: nosso corpo, nosso espírito, Brasília, 2019. Disponível em: 
<https://trabalhoindigenista.org.br/documento-final-marcha-das-mulheres-indigenas-
territorio-nosso-corpo-nosso-espirito/>. Acesso em: 5 abr. 2025 

FEDERICI, Silvia. Calibã e a Bruxa: mulheres, corpo e acumulação primitiva. São 
Paulo:  Elefante, 2004. 

GRUBITS, S.; FREIRE, H. B. G.; NORIEGA, J. A. V. Suicídios de jovens 
Guarani/Kaiowá de Mato Grosso do Sul, Brasil. Psicologia: Ciência e Profissão, v. 31, 
p. 504–517, 2011.  

GUZMÁN, N.; TRIANA, D. Julieta Paredes: hilando el feminismo comunitario. Ciencia 
Política, v. 14, n. 28, p. 21–47, 2019.  

HERNÁNDEZ, D. T. C. Una mirada  muy otra a los territórios-cuerpos femininos. 
Centro de Estudios Superiores de México y Centroamerica (CESMECA-UNICACH). 
Mexico, 2017 

MARTINS, Daniel. Yvy Marã En’yn: o corpo, os ritos de morte e a pandemia 
COVID-19. 2014, 142. Dissertação ( Mestre em Antropologia Social)- PPGAS, 
Universidade Federal de Santa Catarina. Florianópolis: 2024. 

MORGADO, A. F. Epidemia de suicídio entre os Guaraní-Kaiwá: indagando suas causas  
e avançando a hipótese do recuo impossível. Cadernos de Saúde Pública, v. 7, p. 585– 
598, 1991.  

OLIVEIRA, C. S. D.; LOTUFO NETO, F. Suicídio entre povos indígenas: um panorama 
estatístico brasileiro. Archives of Clinical Psychiatry (São Paulo), v. 30, n. 1, p. 4–10, 
2003.  

OMS. Organição Mundial de Saúde. Suicide worldwide in 2019: Global Health 
Estimates. Geneva, Switzerland: World Health Organization, 2021. 

ORELLANA, J. D. Y.; SOUZA, C. C. DE; SOUZA, M. L. P. DE. Hidden Suicides of the 
Indigenous People of the Brazilian Amazon: Gender, Alcohol and Familial Clustering. 
Rev. colomb. psiquiatr, p. 133–139, 2019.  

SEGOVIAS, F. Feminismos diversos: el feminismo comunitario [online]. ACSUR, 2010.  
Disponível em https://porunavidavivible.files.wordpress.com/2012/09/feminismos 
comunitario-lorena-cabnal.pdf. Acesso 10/09/2024.  

SILVESTRE, Helena. Notas sobre a fome. São Paulo: Ciclo Contínuo Editoria, 2019. 

https://trabalhoindigenista.org.br/documento-final-marcha-das-mulheres-indigenas-territorio-nosso-corpo-nosso-espirito/
https://trabalhoindigenista.org.br/documento-final-marcha-das-mulheres-indigenas-territorio-nosso-corpo-nosso-espirito/


Silêncios singulares de uma dor política                 20 

Dossiê: Cultivando cuidado 

SOUZA, R. S. B. DE et al. Suicídio e povos indígenas brasileiros: revisão sistemática. 
Revista Panamericana de Salud Pública, v. 44, p. 1-58, 3 jul. 2020.  

SCHWARCZ, Lilia. Quando acaba o século XX. São Paulo: Companhia das Letras, 
2020 

TUXÁ, Itaynara. Territorialidade e Subjetividade: um caminho de retomada do ser.  
Pintando a psicologia de jenipapo e urucum: narrativas de indígenas psicólogos (as) 
no Brasil, São Leopoldo-RS: Casa Leiria, 2022. Disponível em: 
<http://www.guaritadigital.com.br/casaleiria/olma/pintandoapsicologia/index.html>.  
Acesso em: 1/09/2024.  

VERAS, Marcelo. A morte de si. São Paulo: Cult Editora, 2023. 

WAYHS, A. et al. Políticas públicas em saúde mental indígena no Brasil. Mato Grosso 
do Sul: Universidade Estadual De Mato Grosso do Sul, 2019. 

  

 


