
EDITORIAL 
 
 

O TEMPO COMO DURAÇÃO NOS 10 ANOS DA AYVU: REVISTA DE PSICOLOGIA  

 
 

Camilo Venturi 
Beatriz Sancovschi 

Everson Rach Vargas 
Maria Clara de Almeida Carijó 

Rafael Mendonça Dias 
 
 
 
 

O conceito mais conhecido cunhado pelo filósofo francês Henri Bergson é, sem 

dúvida, o conceito de duração. Mesmo que o seu sentido tenha se transformado e se 

tornado mais complexo desde a primeira vez em que Bergson o menciona, no seu Ensaio 

sobre os Dados Imediatos da Consciência (2011), o conceito de duração permaneceu 

como uma chave de leitura fundamental para praticamente todos os seus escritos. Na base 

deste conceito está uma distinção fundamental entre o tempo contaminado por imagens e 

categorias espaciais (o tempo espacializado) e o tempo “puro”, que Bergson chamaria de 

duração. O tempo espacializado seria aquele incorporado em nossos dispositivos de 

contagem e orientação temporal, como relógios, cronômetros, calendários, mas também 

seria aquele adotado pela ciência moderna e pelo senso comum. Essa impregnação do 

tempo por coordenadas espaciais adviria da associação do tempo ao movimento dos 

corpos no espaço. Como o percurso de um corpo no espaço pode ser dividido e 

subdividido em partes exatamente iguais, homogêneas, na imagem espacializada do 

tempo, cada instante é concebido como unidade quantitativa de medida, que pode ser 

tanto dividida em partes menores quanto acrescida de outras unidades. A imagem do 

tempo decorrente desta contaminação com propriedades espaciais é a de um conjunto de 

instantes discretos, que se somam uns aos outros, enfileirando-se uns atrás dos outros, 

justapondo-se sem jamais se confundirem, feito um colar de contas infinitamente grande 

que vai se expandindo progressivamente à medida que o tempo progride em direção ao 

futuro. Tal imagem temporal espacializada, tão velha quanto a própria filosofia, foi 

expressa de forma lapidar na Física de Aristóteles, quando este definiu o tempo como “a 

medida do movimento segundo o antes e o depois” (Reale, 2012). No cerne da filosofia 

bergsoniana está justamente a crítica a essa imagem espacializada do tempo, que faz parte 



Editorial 

Ayvu: Revista de Psicologia, v. 11, 2024 

2 

do nosso senso comum e da qual nos servimos para organizar a nossa vida prática, 

sincronizar nossas ações, marcar compromissos, datar fatos históricos etc. Embora útil, 

tal imagem corresponderia, na crítica de Bergson, a um “misto mal-elaborado” do qual a 

filosofia deveria se livrar se quisesse pensar o tempo em estado puro puro, livre de 

qualquer dimensão espacial, que ele definiu justamente com o conceito de duração.  

Uma das propriedades centrais da duração é o seu caráter qualitativo. Diferente 

do tempo espacializado, que segue o modelo matemático do número, e em que cada 

instante é equiparado a uma unidade entre outras, o tempo como duração envolve uma 

multiplicidade qualitativa singular de instantes: sabemos que o tempo como duração está 

passando, que os instantes são múltiplos e variados, mas não sabemos precisar exatamente 

quantos instantes passaram. Para explicitar essa dinâmica qualitativa da duração, Bergson 

apela no Ensaio sobre os Dados Imediatos da Consciência (2011) para o tempo tal como 

é experimentado pela consciência: na vida consciente, há uma multiplicidade qualitativa 

de eventos ocorrendo simultaneamente e sucessivamente, uns dando origem a outros, em 

uma ordem metaestável permanente. Esses eventos são experimentados ora como mais 

intensos ora menos intensos, ora mais rápidos ora menos rápidos, ora em aceleração ora 

desacelerando. É um fato trivial que, na vida cotidiana, possam haver tardes velozes e 

madrugadas lentas. Assim, concebido como duração, o tempo deixaria de ser um mero 

continente neutro, homogêneo, exterior, que apenas mede a passagem dos instantes, o 

movimento dos corpos no espaço, para se tornar um produto dos próprios eventos e 

corpos em movimento, que fundariam temporalidades singulares, dotadas de qualidades 

próprias, heterogêneas. Como formulado em um célebre exemplo, repetido em mais de 

uma vez nos seus escritos, a realidade da duração e sua qualidade singular é evidente para 

quem aguarda que um torrão de açúcar se dissolva antes de beber o seu café1 (Bergson, 

2005).  

Outra propriedade fundamental da duração é a interpenetração dos instantes: é 

impossível saber quando um instante acaba de começar e quando um outro imediatamente 

anterior cessou por inteiro. Em outras palavras, o tempo como duração é aquele que 

 
1 Como formulado em A evolução criadora:  

Caso queira preparar-me um copo de água com açúcar, por mais que faça, preciso 
esperar que o açúcar derreta. Esse pequeno fato está repleto de lições. Pois o tempo 
que preciso esperar já não é mais esse tempo matemático que ainda se aplicaria com 
a mesma propriedade ao longo da história inteira do mundo material ainda que esta se 
esparramasse de um só golpe no espaço. Ele coincide com minha impaciência, isto é, 
com uma certa porção de minha própria duração, que não pode ser prolongada ou 
encurtada à vontade. (Bergson, 2005, p. 10). 



Editorial 

Ayvu: Revista de Psicologia, v. 11, 2024 

3 

carrega em si tanto o passado quanto o futuro iminente. Se assim não fosse, o instante 

presente não existiria, posto que consistiria apenas em um ponto efêmero que dá lugar ao 

ponto seguinte, sem qualquer espessura. Essa última propriedade se relaciona diretamente 

com a seguinte, que só será desenvolvida por Bergson a partir da publicação do seu livro 

mais conhecido, Matéria e Memória (1999): não é possível pensar a duração sem 

considerar a memória. Mesmo que, de direito, seja possível pensarmos em uma 

“percepção pura” voltada exclusivamente para a seleção de imagens que servem à nossa 

ação presente, desconectada de todo o passado que passou e, por isso mesmo, se tornou 

inútil, de fato, esse tipo de percepção não existe. Para Bergson, cada novo instante que 

experimentamos carrega na ponta de si, de uma forma contraída, tudo aquilo que passou 

e que constitui a nossa história. Assim, todo o passado atravessa cada experiência que 

temos no presente. Diferente da imagem espacializada de tempo, que concebe cada 

instante como deixando de existir na medida em que passa, para Bergson o passado é 

aquilo que, ao passar, se conserva integralmente; aquilo que nunca deixa de existir, mas 

que permanece vivo como uma nuvem de virtualidade que cerca a experiência do nosso 

presente e do nosso futuro iminente. Essa nuvem de virtualidade, segundo Bergson, é o 

que faz do futuro mais do que uma mera realização do possível, como se o futuro já 

estivesse integralmente determinado pelo passado; o virtual, esse passado real que nunca 

deixa de existir, é o que faz com que o futuro tenha uma abertura radical à indeterminação, 

à atualização do imprevisível, como o filósofo desenvolve no seu artigo “O possível e o 

real” (Bergson, 2006). Como interpreta Deleuze, o virtual é o que proporciona, ao se 

atualizar, o ato de criação (Deleuze, 1998).  

Nesse ano de 2024, a Ayvu: Revista de Psicologia completa 10 anos. Essa marca, 

que é uma expressão do tempo espacializado, tal como Bergson o define, nos situa no 

coração da contagem prática do tempo na vida social. Podemos adotar essa passagem 

convencional do tempo para fazer um balanço objetivo daquilo que fizemos desde o 

primeiríssimo número de lançamento da revista em 2014: publicamos 15 números, 

repletos de artigos inéditos, traduções, relatos de experiência, distribuídos entre dossiês 

temáticos e em números regulares. Além disso, desde a sua fundação, a revista promoveu 

uma série de eventos de extensão, chamando professores, autores, artistas e indivíduos da 

sociedade civil para debater publicamente os mais variados temas. Cada evento destes 

pode ser atribuído a uma data do calendário ao longo desta última década. Tudo isto pode 

ser inclusive quantificado, medido e submetido aos critérios de avaliação das agências de 

fomento, aos indexadores de periódicos acadêmicos e às normas dos programas de pós-



Editorial 

Ayvu: Revista de Psicologia, v. 11, 2024 

4 

graduação. No entanto, ao invés de celebrar esse cálculo, gostaríamos muito mais de 

comemorar esse marco do ponto de vista da sua duração, da experiência profunda de viver 

a passagem do tempo fazendo parte desse projeto coletivo. Se há algo que a filosofia de 

Bergson nos faz constatar é o caráter radicalmente qualitativo da passagem do tempo. 

Essa ideia é muito sugestiva quando pensamos no que tem sido a Ayvu, desde a sua 

invenção, na cidade de Volta Redonda (RJ), em um dos vários departamentos de 

psicologia da Universidade Federal Fluminense.   

Desde o número de abertura, a revista se comportou como um verdadeiro 

organismo vivo que, como sugere a teoria da auto-poiese, inventa a si mesmo e o mundo 

(Maturana e Varela, 1995), com um ritmo que lhe é próprio, criando uma temporalidade 

singular a partir da rede de relações que teceu na medida em que sua existência foi se 

desdobrando. Por mais que exista uma condução ativa por parte dos editores para 

organizá-la e dar uma direção, editar uma revista sempre envolve uma boa dose de acaso 

e de abertura para a alteridade. Isso não foi diferente com a Ayvu. Nunca controlamos a 

intensidade do fluxo dos artigos que nos foram enviados, as propostas para dossiês 

temáticos sugeridas por colaboradores externos, a resposta dos avaliadores aos nossos 

convites para realizar pareceres, a recepção dos leitores e, até mesmo, a nossa capacidade 

para dar conta da massa de trabalho que a edição de um periódico acadêmico exige. Todos 

os processos aconteceram segundo uma temporalidade própria, necessária: houve 

momentos de desaceleração dos processos de trabalho, de diminuição dos ritmos, 

seguidos de momentos intensos de aceleração e de finalização de projetos; houve 

momentos de consolidação de hábitos e outros de reinvenção das próprias práticas; houve 

momentos de continuidade com práticas estabelecidas e outros de ruptura. Em outras 

palavras, a temporalidade imanente a essa revista sempre foi viva, heterogênea. Todavia, 

o mais importante de tudo é que, desde a inauguração desse projeto, nunca houve uma 

interrupção do processo, parada, estancamento. A Ayvu sempre esteve em movimento, 

como qualquer ser individuado que vive.  

Essa passagem do tempo também nos lembra que, da sua fundação até o presente, 

a Ayvu passou por diversas transformações imprevisíveis e precisou ser reinventada 

algumas vezes, em um movimento de constante vir a ser. Passaram pela revista uma série 

de editores colaboradores, editores convidados, alunos de graduação, autores e 

pareceristas. Desde o primeiro número, a revista passou por múltiplas composições, com 

entradas e saídas de novos membros. Cada um destes corpos tão diferentes entre si que 

compuseram em um dado momento esse corpo maior, que é a revista, imprimiu a sua 



Editorial 

Ayvu: Revista de Psicologia, v. 11, 2024 

5 

marca, o seu rosto, e o resultado final tem sido desde então um produto desses encontros. 

Um exemplo dessa mutação foi a passagem do sistema de publicação semestral para a 

publicação em fluxo contínuo, adotada no ano de 2019, a partir da entrada no projeto de 

novos editores. Outro exemplo foi a incorporação do Instituto de Psicologia da UFRJ, em 

2018, como instituição parceira no projeto, com a inclusão posterior de professores e 

alunos desse instituto no corpo de editores da revista. Contudo, mais do que essas 

mudanças macroscópicas, ruidosas, as principais mudanças pelas quais a Ayvu passou 

nesses dez anos se fizeram sentir no dia a dia da revista, através daquilo que Leibniz 

chamava de “pequenas percepções”(Gil, 2005): nos gestos cotidianos os mais sutis, nas 

relações que se estabeleciam em cada nova configuração, no modo de fazer as reunião e, 

sobretudo, na circulação de afetos que a revista proporcionou em cada trabalho coletivo, 

envolvendo editores, alunos, convidados, pareceristas, autores e leitores. Os textos 

publicados pouco a pouco foram a condensação dessa teia de relações.  

Na medida em que a “história natural” da revista foi se criando, o seu passado, 

repleto de personagens, ideias, projetos, sonhos, conceitos, veio servindo de nuvem 

virtual para cada nova ação que desempenhamos no presente. Mesmo em momentos de 

crise, quando as condições para tocar o projeto estavam longe do ideal, essa revista 

sempre foi movida por um desejo coletivo que a tem feito perdurar no tempo, durar como 

ente individuado que persevera no seu ser. Se pudéssemos destacar um único elemento 

para caracterizar esse desejo desde o início, atravessando toda a história da Ayvu até o 

presente, elegeríamos a afirmação de uma liberdade radical. Esse desejo de liberdade 

implica uma recusa igualmente radical de fazer qualquer aliança com estruturas de poder, 

custe o que custar. Esse tem sido o nosso maior trunfo: publicar única e exclusivamente 

aquilo que faz sentido para nós, sem colocar em primeiro plano qualquer adequação 

àquilo que é valorizado pelo “capitalismo universitário”, que estrutura o ecossistema de 

qualquer periódico científico no mundo atual. Sem conceções, seguimos, em companhia 

daqueles que nos dão sustentação, ao enviarem seus textos, colaborarem com pareceres 

e, sobretudo, lerem o material publicado. O acúmulo dessas experiências é que foi 

caracterizando o cerne da memória da Ayvu: Revista de Psicologia e que constitui a 

nuvem de virtualidade, que orienta cada uma das nossas ações como editores no plano 

teórico, estético, ético e político.  

Como organismo vivo que é, não sabemos exatamente até quando a Ayvu: Revista 

de Psicologia se manterá viva. Porém, enquanto houver na multiplicidade heterogênea de 

corpos que compõem essa revista o desejo coletivo de construir uma Psicologia 



Editorial 

Ayvu: Revista de Psicologia, v. 11, 2024 

6 

concernida com a sua diversidade interna e com suas múltiplas interfaces, capaz de fazer 

um exame crítico do seu tempo e sempre atenta às implicações teóricas, éticas e políticas 

daquilo que publica, essa revista insistirá em produzir novos números; sem conceções, 

acordos ou favores! A todos os que fizeram parte desse projeto até aqui, o nosso muito 

obrigado. 

 

 

 

 

 

 

  



Editorial 

Ayvu: Revista de Psicologia, v. 11, 2024 

7 

REFERÊNCIAS 
 
 

BERGSON, H. Matéria e memória. São Paulo: Editora Martins Fontes, 1999. 
 
BERGSON, H. O pensamento e o movente. São Paulo: Editora Martins Fontes, 2006. 
 
BERGSON, H. Essai sur les données immédiates de la conscience. Paris: Presses 
Universitaires de France, 2011. 
 
BERGSON, H. A evolução criadora. São Paulo: Editora Martins Fontes, 2005. 
 
DELEUZE, G. “O atual e o virtual”. In DELEUZE, G. & PARNET, C. Diálogos. São 
Paulo: Editora Escuta, 1998, p. 171-179. 
 
GIL, José. “As pequenas percepções”. IN FEITOSA, C. et al. Razão nômade. Rio de 
Janeiro: Forense Universitária, 2005, p. 19-32. 
 
MATURANA, Humberto & VARELA, Francisco. A árvore do conhecimento: as bases 
biológicas do entendimento humano. Campinas: Psy II, 1995. 
 
REALE, Giovanni. Introdução a Aristóteles. Rio de Janeiro: Contraponto, 2012. 
  

 

 

 

 
 


