
104

Mito e culto dionisíacos: 
o deus ambivalente

Marcelo Hanser Saraiva1

Resumo: O presente estudo examina Dioniso, a divindade religiosa grega, como 
expressão simbólica máxima da coincidentia oppositorum, destacando sua ambi-
valência constitutiva. Deus da liberação extática e da loucura, da vida e da morte, 
do prazer e do horror, Dioniso encarna a ruptura de toda oposição estável. Seu 
culto e mito operam por meio da tensão entre forças antagônicas que não se 
anulam, mas coexistem em conflito produtivo. Filho de uma mortal e de Zeus, 
ele nasce, morre e renasce; traz o vinho que alegra e enlouquece; promove a co-
munhão e a dissolução do eu. A máscara, símbolo central de sua epifania, revela 
ocultando, encarna sua identidade fluida e sua presença dissonante. No culto, 
suas práticas — danças, gritos, transes — abrem passagem para uma experiência 
liminar em que os opostos se tocam. Como xénos, é sempre o outro que desesta-
biliza a pólis, mediando o limiar entre humano e divino, ordem e caos. A recor-
rência do desmembramento, da morte feminina e da loucura coletiva expõe o 
reverso trágico do êxtase. Dioniso é simultaneamente redenção e ameaça, cura e 
ferida, luz e abismo. Seu culto, longe de celebrar apenas a vida, expõe o paradoxo 
essencial do sagrado: só há criação onde há ruptura.

Palavras-chave: Dioniso; ambivalência; êxtase; metamorfose; transgressão.

Em muitas formas manifesta-se o divino,
[Pollai morphai tōn daimoniōn]

muitas coisas cumprem os deuses contra toda expectativa.
O que se esperava, não se realizou;

1	  Doutorando em filosofia pela Universität Stuttgart, Baden-Württemberg, 
Alemanha, vinculado ao Stuttgart Research Centre for Text Studies e bolsista do 
programa CAPES/DAAD para doutorado pleno no exterior. 



Mito e culto dionisíacos: o deus ambivalente

105

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.67662  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 104-133, jul./dez. 2025

mas o deus achou caminho para o que ninguém jamais esperara.
Assim se cumpriu este acontecimento.2

(Eurípides, As Bacantes, v. 1388-1392)

Introdução

A hipótese central deste texto é a de que o dispositivo lógico-
-conceitual da “coincidência de opostos” (coincidentia oppositorum) 
consolidou-se, ao longo do tempo, como a principal modalidade 
descritiva do deus grego Dioniso. A multiplicidade e a ambivalên-
cia da figuração de Dioniso não se revelam apenas quando conside-
rado em seu contexto moderno mais recorrente de aparecimento, 
desde os românticos e pós-românticos (como Schelling, Creuzer 
e Bachofen), além da obra de Nietzsche, passando pela filologia e 
história da religião, até a literatura e a cultura popular do século 
XX, mas também já a partir de seu enraizamento antigo na figura 
cultual, iconográfica e mitológica da deidade. As próprias fontes 
antigas fazem reluzir sua polimorfia de modo ainda mais desnor-
teante, como lembram as palavras do epílogo dramático de As Ba-
cantes, citado na epígrafe. Um pouco por isso, uma das principais 
coletâneas de trabalho científico acerca do tema, organizada em 
1993 por Thomas Carpenter e Christopher Faraone, escolheu por 
título a expressão “máscaras de Dioniso”3. Nas palavras deste últi-
mo, que introduz as esferas magnas de atuação do deus:

2	  Minha tradução.
3	  Só a título ilustrativo deste “motivo hermenêutico”, presente em todos os 
principais trabalhos científicos sobre o deus grego: Em Detienne (1986, p. 7-9), 
após descrever suas múltiplas formas de manifestação e sua errância nômade, 
seja no mito, seja no culto, o autor se pergunta retoricamente: “Esse deus duplo, 
não seria, afinal, o mesmo?” (minha tradução); outros exemplos eloquentes são: 
Henrichs (2013, p. 554-582), que escreve uma conclusão à coletânea organizada 
por Bernabé et al. (2013), denominada, precisamente, “Dionysos: One or Many?”; 
já a coletânea organizada por Schlesier (2011) conta com textos providos de títu-
los como “Heis Dionysos! – One Dionysos? A Polytheistic Perspective”, de Henk S. 
Versnel. Neste último texto, que retoma uma longa discussão (p. ex., entre o plu-
ralista Mikalson vs. a unitarista Sourvinou-Inwood), o autor propõe a interessan-



Mito e culto dionisíacos: o deus ambivalente

106

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.67662  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 104-133, jul./dez. 2025

Ele é, sem dúvida, o mais complexo e multifacetado 
de todos os deuses gregos, surgindo alternadamen-
te como o inventor urbano do vinho e do simpósio; 
o senhor da loucura e da embriaguez incontroláveis; 
o patrono cívico da música e do teatro atenienses; 
o caçador selvagem que dilacera suas vítimas com 
as próprias mãos e as devora cruas; uma divindade 
da fertilidade, simbolizada pelo falo ereto; e o deus 
enigmático que consola os moribundos e os liberta 
do temor da morte. Para o observador moderno, ele 
se apresenta como um feixe de contradições: ora fi-
gura maníaca e destruidora, ora criança inocente, ela 
mesma cruelmente morta e esquartejada. Os poetas o 
descrevem como um deus estrangeiro, trajando ves-
tes orientais ou trácias, uma aparente adição tardia 
ao panteão helênico; essa imagem, contudo, é direta-
mente desmentida pela presença de seu nome entre 
as divindades inscritas nas tabuinhas lineares B de 
Pilos, datadas de cerca de 1250 a.C., e que figuram 
entre os mais antigos registros escritos da Grécia 
continental. Seu culto é curiosamente marcado pelo 
gênero do devoto — os homens o exaltavam bebendo 

te – e elementar – pergunta sobre a percepção dos gregos antigos em relação a 
suas próprias divindades – se as percebiam como múltiplas ou como variações do 
mesmo Ser – isto é, se os vários epítetos, segundo as distintas regiões e povos, por 
exemplo, devem ser considerados como diferenciações funcionais de um único 
deus ou indicações de deuses distintos. Curiosamente, e a despeito de toda a sua 
ostensiva polimorfia e da abundância de epítetos segundo os diferentes cultos re-
gionais, Dioniso é um dos únicos deuses, cuja aclamação “Heis Dionysos” (consta-
tável desde o papiro de Gurob, do séc. III a.C.), inédita na literatura grega anterior, 
apelava justamente à sua unidade - o que o autor interpreta como uma forma de 
“henoteísmo”, ou seja, de devoção privilegiada a um deus, sem negar a existência 
de outros, e não a alguma forma de protomonoteísmo. Assim, segundo a tese “ca-
maleônica” do autor, os antigos não tinham necessidade de unificar ou distinguir 
rigidamente os deuses; a coexistência de diferentes versões de uma mesma di-
vindade não gerava contradição, pois a religião grega era essencialmente prática 
e flexível – a identidade dos deuses variava conforme o local, o ritual e a percep-
ção comunitária. O erro da visão monoteísta e moderna, segundo o autor, está em 
tentar impor uma lógica sistemática a um politeísmo que não exigia consistência 
absoluta (sobre o tema, cf., também, BLUMENBERG (2006 [1979, 1984], p. 14, 76-77, 
108s), e SCHUSTER (2015 [1993], p. 196). A chave para compreender essa concep-
ção é aceitar que, para os gregos, os deuses podiam ser, ao mesmo tempo, unos e 
múltiplos, sem que isso representasse uma contradição no âmbito da experiência 
histórico-concreta.



Mito e culto dionisíacos: o deus ambivalente

107

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.67662  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 104-133, jul./dez. 2025

vinho nos simpósios, enquanto as mulheres dança-
vam, separadas, nas montanhas. Na arte e na litera-
tura, é por vezes representado como um jovem efe-
minado, mas mais frequentemente como um homem 
barbudo, distinguível de Zeus ou Posêidon apenas 
pelo cântaro que empunha ou pela coroa de hera que 
o adorna (Carpenter; Faraone, 1993, p. 1-24).

Entre as deidades gregas, Dioniso destaca-se por ser simul-
taneamente o mais visível, caracterizado por um aparecer espan-
toso e desconcertante, pleno de efeitos – os mais sublimes e os 
mais atrozes –, mas também por ser o mais enigmático, ocultando 
sua identidade divina por meio de múltiplas manifestações ilu-
sórias, máscaras e disfarces. No mencionado compêndio, Albert 
Henrichs destaca algumas das mais flagrantes intersecções entre 
suas esferas de atuação: o vinho e o teatro manipulam a aparência 
e criam ilusão – emulam, mas também transcendem – em suma, 
transfiguram – a realidade cotidiana. A aptidão para o despertar 
de estados alterados – embriaguez, ilusão, transe, êxtase, loucura 
– sugere uma intensificação de capacidades físicas e mentais, que 
pode levar tanto à liberação da individualidade quanto à destrui-
ção pessoal. O aspecto que o liga ao vinho e à celebração (sympo-
sion, thoinē, panēgyris, heortē), trazendo êxtase e amor enlevado, 
coexiste ambivalentemente com o deus do frenesi furioso, da sel-
vageria bruta e sangrenta e do trâmite com a morte. Por sua vez, 

4	  Minha tradução. Novamente, a título de exemplo de como essa multiplici-
dade também atinge a literatura científica do séc. XX, antropólogos discordam 
acerca de aspectos, os mais básicos, o que talvez aponte justamente para a coe-
xistência dos opostos, em Dioniso: por um lado, Ruth Benedict (1934, p. 79-80), 
destacando o dionisíaco como o impulso de transcender os sentidos e romper 
para outra ordem de experiência; por outro lado, E. A. Hoebel (1958, p. 647) apre-
sentando-o com ênfase na experiência sensorial (numa linha parecida a Mischa 
Titiev, 1954, p. 436). Aplicando categorias junguianas, Melville Herskovits clas-
sificou o dionisíaco como “extrovertido”, enquanto Felix Keesing o identificou 
como “introvertido” (cf. SMITH, 1964, p. 251-265). Ele tem sido associado tanto a 
convenções grupais quanto à inspiração individual, à liberação das inibições e 
à busca de experiências espirituais que transcendem o princípio do prazer. Cf. 
BAEUMER, 1964, p. 11-17.



Mito e culto dionisíacos: o deus ambivalente

108

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.67662  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 104-133, jul./dez. 2025

o séquito de mênades e a ligação com a terra e os mortos com-
partilham características de marginalidade, remetendo a ativi-
dades ritualísticas fora da pólis, como nas Dionísias Rurais. Seu 
culto compartilha elementos com o da deusa frígia Cibele, como a 
dança extática e a música percussiva, e seu mito, com o do egípcio 
Osíris, um deus ctônico da vegetação associado à morte e ressur-
reição (Larson, 2007, p. 126)5; Dioniso também se situa na mar-
gem simbólica que rompe com o modelo clássico da sophrosyne 
(moderação) dos deuses olímpicos, ao lado de figuras mitológicas, 
como Ares, na medida em que ambos fazem irromper elementos 
disruptivos dentro do panteão grego – enquanto Ares representa 
o aspecto caótico e sangrento da guerra, Dioniso é o deus que traz 
o êxtase e a loucura, rompendo simbolicamente a ordem social 
da pólis.

Em todo caso, vale dizer que, para os gregos, Dioniso abarca-
va múltiplas facetas que coexistiam, por vezes, sem um denomi-
nador comum. Dioniso adota, justamente, uma identidade fluida 
e mutável, caracterizada por disfarces e transmutações, incluin-
do um limiar tênue com a humanidade: apesar de sua natureza 
divina, Dioniso aparece nos mitos, frequentemente, em forma 
humana, ao menos ao nível da primeira aparição (espécie de 
teste de sua credibilidade enquanto deidade), além de ser con-
tinuamente associado à mortalidade – a Mãe mortal (Sêmele); o 
duplo nascimento (mortal e divino) – a morte e o renascimento 
–, no âmbito do mito órfico de Dioniso Zagreu; e o envolvimento 
com seguidores mortais (sátiros, ninfas, mênades). Essa conexão 
com a finitude é também um dos polos mediadores das releituras 

5	  Sobre a identificação entre Dioniso e Osíris, ela vem desde a autointerpre-
tação dos gregos antigos, como em Heródoto, em diferentes lugares de suas His-
tórias (cf. Livro II, 42.2-3; II. 144; e II. 156.4-5), e, sempre ainda, cerca de 400 anos 
depois, na Biblioteca Histórica de Diodoro Sículo (Livro I, 25.2-3), e, um pouco 
mais tarde, em Plutarco, De Iside et Osiride 35, 362B e 364 D-F, para quem Dio-
niso é “idêntico” (ὁ αὐτός ἐστι) a Osíris – cada qual, pois, perpetuando o mesmo 
modelo hermenêutico. Cf. MARTÍN-HERNÁNDEZ 2013, p. 250-260 e EDMONDS 
III, 2013, p. 415-432.



Mito e culto dionisíacos: o deus ambivalente

109

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.67662  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 104-133, jul./dez. 2025

modernas, onde o problema do sofrimento, da finitude e vulne-
rabilidade humanas, bem como, ao mesmo tempo, do êxtase e do 
deleite sensível, aparece em destaque. Analogamente, o motivo 
punitivo aproxima-o da passio humana, ao mesmo tempo em que 
denota sua capacidade metamórfica. Seus dons ambíguos – vinho 
inebriante e êxtase ritual –, suas aparições em contexto huma-
no entre participantes de banquetes (sympotes, sympotai) e como 
líder de danças báquicas criam laços emocionais intensos com 
seus adoradores, borrando também os limites entre humano e 
divino – ainda que, diante destes, ele conserve sua individuali-
dade divina, nunca atingindo uma fusão completa e literal com 
o elemento humano6. Diferente da concepção cristã e ocidental 
moderna de divindade – que separa o sagrado do mundo material 
–, os deuses antigos estavam sujeitos às forças que eles próprios 
regiam: assim como Perséfone, rainha dos mortos, é raptada na 
flor da juventude, Dioniso, pletora da vida, deve nascer, crescer, 
morrer e retornar. Ele não é um deus distante e transcendente, 
mas uma divindade visceralmente ligada à experiência humana 
e à imanência, participando tanto da criação quanto da destruição.

As ambivalências dionisíacas: familiar / estrangeiro; masculi-
no / feminino; ativo / passivo; vida / morte; humano / divino; co-
munhão / vingança; liberação / loucura; prazer / dor.

6	  Outro sinal significativo dessa liminaridade é o fato singular de que o deus 
e seus seguidores recebem, dentre outros, o mesmo nome: Βάκχος (Bákkhos) e 
βάκχοι (bákkhoi, “bacantes masculinos”), βάκχαι (bákkhai, “bacantes femininas”) 
– ainda que ele conserve uma pluralidade de epítetos distintivos: Ἀρχέβακχος 
(“o primeiro Bacante”); Ὀρσιβάκχας (Orsibákkhas, “o que desperta os Bacantes”); 
Τελετάρχα (Teletárkha, “o mestre dos ritos”); Ἁγέτα κωμῶν (Hagéta komôn, “o líder 
dos cortejos”). Segundo Schlieser (2011, p. 174), a principal característica do 
“deus báquico”, aqui, não é o vinho, mas sua relação com mulheres eroticamente 
experientes e ativas, como ninfas e mênades. A primeira menção a Dioniso na 
literatura grega, na Ilíada (VI, 132), já o cognomina mainómenos (μαινόμενος – 
“louco, furioso”). Dioniso não apenas induz a loucura, mas ele próprio é frequen-
temente descrito como mainomenos – Cf. GÖDDE, 2011, p. 98s, e SANTAMARÍA, 
2013, p. 38-57.



Mito e culto dionisíacos: o deus ambivalente

110

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.67662  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 104-133, jul./dez. 2025

A origem do culto dionisíaco tem sido objeto de intensas 
controvérsias: enquanto, no final do século XIX, estudiosos como 
Erwin Rohde e Martin Nilsson, em consonância com Friedrich 
Nietzsche7, levaram a cabo uma interpretação alóctone, vendo em 
Dioniso um culto trácio ou frígio, marcado pelo êxtase violento e 
alheio ao espírito helênico, cuja integração à pólis teria se dado 
de modo gradual e conflituoso, outros, como Walter Otto8, propu-
seram uma hipótese autoctonista, segundo a qual Dioniso seria 
um deus genuinamente grego, já presente na tradição homéri-
ca. A descoberta de tabletes em Linear B contendo referências 
ao deus em contextos religiosos micênicos e minoicos fortaleceu 
esta última perspectiva, hoje majoritária9. A recorrência mítica 
da resistência à sua aceitação (os chamados “mitos de chegada”) 
é interpretada, nesse contexto, não como evidência histórica de 
um culto estrangeiro, mas como expressão simbólica da natureza 
paradoxal e transgressiva de Dioniso, cuja divindade é sempre ob-
jeto de conflito, jamais de reconhecimento imediato. Com efeito, 

7	  Cf. NIETZSCHE, 1999 [1872], KSA 1, 31; ROHDE, 1890-1894, p. 330-332; NIL-
SSON, 1927; WILAMOWITZ-MOELLENDORFF 1955 [1931-1932], I, p. 143 e, nota 
de rodapé 3. Na perspectiva alóctone, a escassa menção a Dioniso em Homero 
indicaria que o deus ainda não integrava plenamente a religião grega, sendo 
seu culto inicialmente marginal e associado a práticas femininas (Cf. ROHDE, 
1890-1894, p. 330 e WILAMOWITZ-MOELLENDORFF, op. cit., II, p. 66 e, para uma 
crítica, não muito mais tarde, cf. OTTO, 2011 [1933], p. 115-116). Segundo Röhde, 
sua aceitação progressiva teria se dado por meio de um processo de “humaniza-
ção”, culminando em sua centralidade no teatro trágico. Nilsson (1925, p. 32-33 e 
p. 205-210), por sua vez, propôs uma distinção entre um Dioniso trácio, extático 
e estrangeiro, e um Dioniso grego mais racionalizado e integrado à ordem da 
pólis, refletindo diferentes fases de assimilação do culto (Cf. OTTO, 2011 [1933], 
p. 118-119 para uma crítica à leitura de Wilhelm Mannhardt, que está na base 
dessa ênfase sobre o aspecto vegetativo do deus, enquanto Otto salienta o ca-
ráter selvagem, orgiástico e simbólico de morte e renascimento presente em 
seus mitos e ritos). Essa concepção é hoje relativizada por estudos que ressaltam a 
amplitude e diversidade do culto dionisíaco no interior da religiosidade clássica.
8	  OTTO, 2011 [1933], p. 51-61. Para um balanço crítico deste livro pioneiro de 
Otto, em face do estado de arte atual da pesquisa, cf. BREMMER, 2013, p. 4-22. 
Concomitantemente a Otto, a hipótese autoctonista também germinava do ou-
tro lado do Reno, cf. PICARD, 1932, p. 94-97. 
9	  Cf. KERÉNYI, 1994 [1976], p. 19-88, e BERNABÉ, 2013, p. 23-37.



Mito e culto dionisíacos: o deus ambivalente

111

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.67662  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 104-133, jul./dez. 2025

a narrativa mitológica dramatiza perigos e transgressões associa-
dos ao deus, bem como sua inapagável natureza “estrangeira” (xe-
nos), fosse aonde fosse, incluindo, até mesmo, locais onde seu rito 
já era reconhecido ou a terra de onde ele mesmo proveio10 – num 
curto-circuito entre o estranho e o familiar.

Por sua vez, a genealogia mitológica de Dioniso, tal como a 
conhecemos nas reconstruções modernas, muitas vezes arbi-
trariamente fundindo narrativas distantes em seus contextos de 
emergência, pressupõe um longo processo de sincretismo entre 
as tradições órficas e as mitologias gregas mais amplas, especial-
mente durante a era helenística e neoplatônica11. Frequentemen-
te descrito como o filho mais jovem e imortal de Zeus, sua origem 
mitológica apresenta variações significativas: ora concebido por 
uma mortal, Sêmele, ora por Perséfone, deusa da agricultura e da 
vegetação – em uma tradição que o vincula ao submundo, confe-
rindo-lhe o epíteto de Chthonios (o “terrestre”), destinado a assu-
mir o lugar de Zeus. Nesta última versão, derivada das doutrinas 

10	  OTTO, 2011 [1933], p. 71, e KERÉNYI 1994 [1976], p. 116-118. Mais recente-
mente, Detienne (1986, p. 21-27), Graf; Johnston (2007, p. 100) e Gödde (2011, p. 
101) convergiram com essa posição, sem aderirem à interpretação metafísica 
de Otto. Já foi argumentado que as Grandes Dionisíacas (τὰ Διονύσια ἐν ἄστει) de 
Atenas teriam suas origens nesse tipo de ritual de “hospitalidade”, no qual há 
uma encenação desse processo gradual de aceitação do deus – cf. SOURVINOU-
-INWOOD, 1994, p. 69-100 e SOURVINOU-INWOOD, 2003, p. 151. Sobre o uso do 
termo xenismos e correlatos, no contexto de Dioniso, cf. PLUTARCO, Vitae Paral-
lelae. Demetrios, cap. 12, bem como APOLODORO, Biblioteca III, cap. 14, § 7.
11	  Sobre a relação entre a tradição órfica e o mito e culto de Dioniso: “Orfeu 
morreu nas mãos das mulheres trácias porque elas se enfureceram com sua 
indiferença [aloofness]. Os vasos mostram que essa vulgata precedeu Ésquilo no 
tempo: ele já conhecia uma história em que Orfeu encontrava seu fim na Trácia, 
pelas mãos de mulheres. Ele também sabia de uma relação especial entre Orfeu 
e Dioniso. A única conexão desse tipo de que temos conhecimento é atestada 
mais tarde: Orfeu é o poeta dos mistérios báquicos; afirmado explicitamente em 
uma série de textos posteriores, isso é aludido nas ainda um tanto enigmáticas 
tábuas de osso de Olbia, datadas da segunda metade do século V. A peça Bassarai 
traz esse tema para os anos 470 ou 460; alguns vasos o atestam para meados do 
século. Orfeu não é, portanto, apenas um poeta poderoso; sua poesia está, desde 
uma fase precoce, associada aos cultos de mistério báquicos.” (GRAF; JOHNS-
TON, 2007, p. 86 e notas 20 e 21, minha tradução).



Mito e culto dionisíacos: o deus ambivalente

112

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.67662  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 104-133, jul./dez. 2025

órficas, é sugestiva sua proximidade com o deus Hades, o deus 
dos mortos e do mundo inferior. Em certas versões, Hades é iden-
tificado como Zeus Katachthonios – o Zeus subterrâneo –, e é sob 
esse epíteto que Zeus é apresentado como pai de Dioniso12. Ade-
mais, iconograficamente, Dioniso aparece ocupando espaços tra-
dicionalmente associados a Hades, como na cena representada 
em um vaso atribuído a Xenocles, em que ele recebe Perséfone, 
conduzida por Hermes e enviada por sua mãe, Deméter13. A inter-
pretação dessa imagem sugere tanto um matrimônio, quanto um 
ciclo de ida e volta entre os mundos superior e inferior, elemento 
central do mito e culto dionisíacos.

A epifania literária e iconográfica de Dioniso, descontadas 
as versões teriomórficas de suas transfigurações, é articulada a 
partir de duas imagens principais. De um lado, ele surge como 
uma criança delicada, criada sob os cuidados de amas de leite; de 
outro, aparece como uma figura masculina adulta barbada e ves-
tindo um quitão longo que cobre completamente seu corpo, às vezes 
complementado por uma pele de cervo ou leopardo (o himation), ou, 
alternativamente, sobretudo a partir do último quarto do séc. V 
a.C., como jovem imberbe, frequentemente nu ou seminu, levemente 
efeminado – transformação representacional esta (perda de tra-
ços marcadamente masculinos) já notada por Diodoro Sículo, no 
século I a.C.14 Essa dualidade reflete sua própria natureza: em-
bora filho do soberano Zeus, entidade eminentemente masculina, 

12	  DIODORO SÍCULO apud KERÉNYI, 2013 [1951-1958], p. 183. Ademais, He-
ráclito (DK, Frg. 15) sugere que Dioniso e Hades são uma mesma entidade.
13	  KERÉNYI, 2013 [1951-1958], p. 183.
14	  DIODORO SÍCULO, Biblioteca Histórica IV, 5.2. Sobre essa iconografia, cf. 
CARPENTER, 1993, p. 185-206. O autor conjectura, de modo consistente, até que 
ponto não teria sido o teatro grego do séc. V responsável pela difusão icono-
gráfica, neste período, do motivo do “Dioniso jovem e imberbe, segurando um 
animal dilacerado”, enquanto suposta representação do tema mitológico da lou-
cura imposta por Hera ao jovem Dioniso. Para monografias mais aprofundadas 
sobre a iconografia dionisíaca, cf. FAHLBUSCH, 2004; ISLER-KERÉNYI, 2015; e 
HEINEMANN, 2016.



Mito e culto dionisíacos: o deus ambivalente

113

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.67662  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 104-133, jul./dez. 2025

associada à ordem e ao comando bem como à conquista amoro-
sa e sempre fértil progenitura, Dioniso é profundamente ligado 
ao universo feminino. Enquanto Zeus representa a normativida-
de própria ao regime patriarcal, Dioniso aproxima-se do delírio, 
do êxtase e da transgressão das fronteiras, tanto físicas quanto 
simbólicas.

Segundo Michael Jameson (1993, p. 44-64), a iconografia 
de Dioniso apresenta variações significativas na expressão de 
sua sexualidade, dependendo da composição das cenas. Quando 
acompanhado apenas por mulheres, o erotismo é sutil, manifes-
tando-se pela dança e pelo frenesi, enquanto a presença dos sáti-
ros intensifica a conotação sexual, com representações explícitas 
de excitação e desejo15. No entanto, a partir do século V a.C., os 
sátiros perdem suas ereções e tornam-se menos indecorosos, re-
fletindo uma transformação na visão do deus. Dioniso, embora 
envolto em um ambiente de erotismo, nunca participa ativamen-
te de interações sexuais nas pinturas de vasos, mantendo uma 
postura passiva e distante. Diferentemente de outras divindades 
masculinas, como Zeus e Apolo, ele nunca é retratado com atribu-
tos de virilidade exposta16. A partir da segunda metade do século 
V a.C., sua iconografia se altera ainda mais, apresentando-o como 

15	  Diferente dos sátiros, Dioniso nunca é representado com uma ereção, pois, 
na arte grega, esse atributo é reservado a figuras cômicas e aos próprios sátiros, 
com exceção de Pã e dos hermas. Mesmo quando trajado com um quitão cur-
to, suas partes íntimas permanecem ocultas, o que o distingue de deuses como 
Zeus, Poseidon e Apolo, frequentemente retratados nus, exibindo sua virilidade.
16	  Nos cultos, Dioniso era representado de forma variada, muitas vezes como 
um tronco ou coluna com uma máscara e um quitão, diferindo dos hermas de 
Hermes (pilares de pedra ou madeira, geralmente quadrangulares e encima-
dos por uma cabeça esculpida de Hermes e ornados com um falo esculpido em 
relevo na parte frontal). Essa ausência levanta questões sobre sua relação com 
a sexualidade no culto. Embora alguns vejam essas colunas como símbolos fáli-
cos, não há evidências inequívocas a esse respeito. Apesar disso, festivais dioni-
síacos incluíam, de fato, grandes falos cerimoniais, que pareciam ser elementos 
rituais, e não representações diretas do deus. A relação de Dioniso com o falo 
era indireta, refletindo sua “proximidade distante”, em relação ao erótico.



Mito e culto dionisíacos: o deus ambivalente

114

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.67662  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 104-133, jul./dez. 2025

um jovem imberbe e andrógino, reforçando a ambiguidade de 
sua masculinidade17.

Essa fluidez identitária de Dioniso reflete-se tanto em sua 
iconografia quanto nos mitos e no culto. Apesar de estar associa-
do ao falo, ao erotismo e ao êxtase, ele não se encaixa no modelo 
tradicional de um deus viril e guerreiro, embora participe de ba-
talhas míticas, como a gigantomaquia e a luta contra os titãs. Na 
Ilíada, sua fragilidade destaca-se quando foge apavorado para o 
colo de Tétis, e na comédia grega, como em As Rãs, quando ele é 
ridicularizado como um personagem covarde, que urina de medo 
diante de Cérbero. Essa representação contrasta fortemente com 
outros deuses masculinos, como Ares e Apolo, ou heróis épicos, 
cujo papel é claramente associado à força (bíā). Diferentemente 
de outras divindades masculinas, que se afirmam belicamente, 
Dioniso vence, nos mitos, por meio da sedução e pelas artimanhas 
da metamorfose. O amor de Dioniso pelas mulheres não é brutal e 
conquistador como o de Zeus ou Ares, mas místico e arrebatador 
– ele não coleciona amantes, e sua relação mais profunda é com 
Ariadne. 

17	  A peça chamada Krokotós, túnica de cor açafrão mencionada na comédia 
grega e presente em sua representação, tem conotações femininas, o que refor-
ça a associação do deus à androginia. Com a transição para sua imagem jovem e 
imberbe, Dioniso também sofre uma transformação iconográfica: começa a ser 
representado nu ou seminu, mas, para compensar essa exposição, sua postura 
e aparência tornam-se ainda mais delicadas e graciosas. Essa representação re-
mete à descrição feita por Eurípides em As Bacantes (v. 453-457), em que Dioni-
so aparece como um jovem afeminado e sedutor, cujas madeixas “não [pertecem 
ao universo] da luta” (plókamos te gár sou tanáos, ou pálēs hýpo, v. 455) – caracte-
rização que não deixa de sinalizar certa semelhança com o Páris da Ilíada. Em 
Ésquilo (RADT, 1985, TrGF III, Frg. 61), ho gýnis (“o efeminado”); e na tragédia 
grega de Eurípedes (Bacch., v. 353) é referido como ho gynaikeios (também “o 
efeminado”); por vezes, também se encontra o termo arsenóthēlys (“masculino-
-feminino”) e thelymorphos (“de forma feminina”). Para seus adversários, como 
Penteu, em As Bacantes, sua aparência estrangeira e andrógina é motivo de des-
prezo e desconfiança – enquanto é exatamente esse aspecto de sua aparição, 
dentre outros, que lhe confere poder.



Mito e culto dionisíacos: o deus ambivalente

115

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.67662  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 104-133, jul./dez. 2025

Seu culto, por sua vez, explora o sexual sem vinculá-lo dire-
tamente ao desejo carnal, funcionando mais como um espaço de 
suspensão das normas vigentes nesse campo da experiência. A 
iconografia evolui para reforçar essa ambivalência: enquanto os 
ritos dionisíacos incluem procissões fálicas e mênades em tran-
se, Dioniso mantém-se distante do erotismo explícito ou ativo. 
Ele simboliza a libertação e o desejo, mas não age, ele mesmo, 
como um ser sexualizado. Mesmo nas representações do banque-
te, Dioniso, com seu kantharos suspenso no ar, é o deus do vinho 
e da sociabilidade, e não exatamente da prática sexual desenfre-
ada. Sua presença nas cenas é passiva: ele pode estar bebendo, 
dançando ou simplesmente observando, mas não demonstra in-
teresse erótico pelas mênades. Dessa forma, Dioniso não pode ser 
classificado como um deus da sexualidade no sentido convencio-
nal, como Afrodite ou Eros. Essa tensão entre masculinidade e 
feminilidade, entre desejo ativo e distanciamento, faz dele uma 
figura paradoxal, que transcende as categorias rígidas de gênero 
e se estabelece como um mediador de experiências liminares. 

Voltando à genealogia mitológica, ela permite ressaltar, por 
sua vez, ainda outro aspecto de sua ambivalência, a saber, a coin-
cidência entre vida e morte, essencial no simbolismo dionisíaco. 
A narrativa órfica do nascimento de Dioniso, seu desmembra-
mento (sparagmos) pelos Titãs e subsequente renascimento con-
figuram-no como uma personificação da transgressão da lineari-
dade vital. Nasce duas vezes, é ao mesmo tempo filho de um deus 
e de uma mortal, e sobrevive à morte. É, assim, desde sua origem, 
portador do paradoxo: vitalidade que passa pela dissolução, so-
brevivência que depende da ruptura. O mito órfico reforça essa 
imagem: Dioniso é Zagreu, desmembrado ainda criança, e retor-
na transfigurado18. Esse mito tensiona os limites da concepção 

18	  Segundo o mito, Dioniso é concebido por Perséfone e Zeus (em forma de 
serpente), sendo designado por este como seu herdeiro. Entretanto, é despeda-
çado pelos Titãs – instigados por Hera – que o atraem com brinquedos e o devo-
ram. Zeus vinga-se fulminando os Titãs, salvando o coração de Dioniso, que em 



Mito e culto dionisíacos: o deus ambivalente

116

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.67662  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 104-133, jul./dez. 2025

antropomórfica dos deuses gregos, ao incluir sofrimento e morte 
como experiências inseparavelmente divinas e se associa tanto 
ao simbolismo dos ciclos agrários quanto à videira e ao vinho, 
que será explorado no próximo tópico. Também o nascimento de 
Dioniso, resultado da morte de sua mãe mortal, Sêmele, fulmina-
da por Zeus, seguido de seu renascimento da coxa divina, expres-
sa simbolicamente sua natureza ambígua: ele é ao mesmo tempo 

versões distintas é engolido pelo próprio Zeus ou confiado a Réia. Dioniso re-
nasce em Sêmele, reafirmando sua natureza imortal (sobre as principais fontes 
para esse mito, cf. CABRAL, 2013). No contexto órfico, Dioniso assume o epíteto 
de Lísio (“o Libertador”), papel central na escatologia iniciática revelada em tá-
buas funerárias de ouro (lamellae) do período clássico e helenístico, que instru-
íam os mortos sobre como alcançar a salvação (cf. ROMAN, 2010, p. 137-139, e 
GRAF, 2013, p. 239-258). Essas tábuas revelam crenças sobre o renascimento da 
alma, o julgamento por Perséfone, e a libertação pós-morte proporcionada por 
Dioniso, exigindo conhecimento ritual para escapar das punições infernais. O 
mito assume, assim, uma dimensão soteriológica, vinculando Dioniso à criação 
e redenção humanas. 
Cabe observar, de passagem, que a tradição órfica primitiva (se é que podemos 
falar de uma tradição única) enfatiza o desmembramento de Zagreu, sendo este 
também numerosamente representado na iconografia clássica, mas não há evi-
dências diretas nas fontes mais antigas de que os Titãs tenham devorado sua 
carne, como já, há mais de oitenta anos, Ivan Linforth (1941, p. 307-364) cha-
mou a atenção. Segundo Stella Georgoudi (2011, p. 52): “Three later authors do 
refer to this fact, but not in the same manner. Plutarch, in the 2nd century C.E., 
mentions ‘the sufferings (pathe) of the dismemberment of Dionysos’, and the 
punishment of the Titans ‘after they have tasted his blood (γευσαμένων τοῦ φόνου)’; 
Olympiodoros, in the 6th century C.E., says that they ate of the flesh (τῶν σαρκῶν 
αὐτοῦ ἀπογεύεσθαι), and finally, according to the Latin author Firmicus Maternus 
(4th century C.E.), the Titans cut up the body, divided the parts among them-
selves, cooked them in various ways and devoured them completely (membra 
consumunt). [nota de rodapé 31: Plutarch, De esu carnium, 1.7 = Mor. 996c; Olim-
piodoros, In Plat. Phaorg. Comment. 61c (Norvin) = OF, fr. 220 Kern; Firmicus Ma-
ternus, Err. prof. rel. 6.3 = OF, fr. 214 Kern].” Sobre as fontes, um tanto tardias, 
para o mito de Zagreu, cf. OLSHAUSEN, 2002, p. 665-666. Segundo Edmonds III 
(2013, p. 417-419), mesmo evidências mitográficas sólidas do desmembramen-
to de Dioniso só ocorrem a partir do período helenístico, em autores como o 
poeta Euforion, o historiador Diodoro Sículo e o filósofo Filodemo. No período 
neoplatônico, o mito foi reinterpretado como uma alegoria do Um e do Múltiplo. 
Clemente de Alexandria, por fim, fornece o primeiro relato detalhado (numa 
perspectiva cristã-moralista) do desmembramento de Dioniso (Cf. Protréptico 
[“Exortação aos Gregos”] 2.17.2–18.2 = OF 588 I – obs.: o Protréptico visava con-
vencer pagãos a se converterem ao cristianismo, desqualificando as religiões de 
mistério e os respectivos mitos).



Mito e culto dionisíacos: o deus ambivalente

117

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.67662  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 104-133, jul./dez. 2025

nascido do fogo e da carne, do celestial e do ctônico, da morte e da 
vida, do raio divino e da visão insuportável. 

A já mencionada centralidade do feminino nesse mito pro-
longa-se no culto: ninfas e mulheres desempenham papéis fun-
damentais, como nutrizes (titthai), devotas ou bacantes, median-
do o acesso ao êxtase. No entanto, elas também são objeto da ira 
de Dioniso, pois o mito reencena a resistência ao culto, incluindo 
de mulheres que se recusam a conhecê-lo, sendo punidas com 
loucura, infanticídio e transformação monstruosa – como nas 
histórias das Miníades, Proítides e Cadmeias19. O feminino, por-
tanto, aparece duplamente: como via de acesso extático à comu-
nhão com o deus e como foco de sua vingança. A maternidade que 
alimenta também destrói; o delírio que liberta também aniquila. 
O culto dionisíaco é, assim, uma transgressão contida: uma liber-
dade sob possessão, uma subversão autorizada pela divindade20. 

A força paradoxal de Dioniso manifesta-se, sobretudo, na 
punição infligida àqueles que, em sua hybris, o rejeitam. Reis, 
como Licurgo e Penteu, encarnam a resistência racional e pa-
triarcal ao êxtase dionisíaco, sendo ambos literalmente despe-
daçados, por se oporem ao deus. A loucura imposta a Licurgo o 

19	  Cf. HARD, 2019, p. 174 e notas respectivas.
20	  Ainda sobre o papel central das mulheres no culto a Dioniso, este é docu-
mentado na atuação feminina nos coros rituais e na estrutura dos thiasoi em 
diferentes cidades gregas, como Magnesia, Elis e Atenas. Nessas práticas, mu-
lheres deixavam temporariamente o lar e suas funções domésticas para viver 
a experiência do êxtase dionisíaco nas montanhas (ὀρειβασία) – uma forma de 
liberdade ritualizada e controlada, marcada por música, dança, trajes específi-
cos e uso de objetos simbólicos. Essa liberdade, contudo, não era emancipadora 
no sentido moderno, pois as mulheres eram “possuídas” pelo deus, numa forma 
de transgressão religiosa e temporária. O culto de Dioniso, embora simbolica-
mente desafiasse a ordem patriarcal (representada, por exemplo, por Hera – que 
no mito se opõe fortemente a Dioniso), estava integrado às estruturas cívico-
-religiosas da pólis. O conflito entre Dioniso e Hera representa a tensão entre 
o feminino doméstico e o feminino extático. Sobre o papel feminino do mito e 
culto dionisíacos, cf. OTTO, 2011 [1933], p. 75, 110-120 e 159; DODDS 1973 [1951]; 
HENRICHS, 1978, p. 123-137; BREMMER, 1984, p. 270-279; JACCOTTET, 2003, p. 
244-247, v. 2; GRAF, 2004, p. 111-112; PORRES CABALLERO, 2013, p. 171.



Mito e culto dionisíacos: o deus ambivalente

118

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.67662  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 104-133, jul./dez. 2025

leva a confundir o filho com uma videira, assassinando-o, antes 
de ser morto pela própria comunidade que busca aplacar a este-
rilidade causada pela ira divina; já Penteu, travestido e possuído, 
é despedaçado pela própria mãe21. As punições funcionam como 
autojustificativas míticas para o culto, reforçando a ideia de que 
apenas a submissão ao deus pode evitar a ruína. Mas, para além 
disso, e diferentemente da loucura provocada por outros deuses, 
geralmente de caráter exclusivamente punitivo, a loucura dionisí-
aca exibe também uma dimensão positiva essencial – ela envolve 
uma experiência transgressora coletiva, fundamental na religião 
das póleis gregas. Na experiência dionisíaca, considerada a totali-
dade das fontes, o mesmo estado de loucura pode ser uma bênção 
ou uma maldição: se aceito voluntariamente, conduz à bem-aven-
turança mística e à integração no culto; se resistido, leva à des-
truição e ao caos – ou assim o mito sinaliza.

No mito, o deus realiza, ainda, uma catábase22, descendo ao 
Hades para resgatar sua mãe, Sêmele, conferindo-lhe imorta-
lidade – mais um elemento que sinaliza sua função mediadora 
entre morte e vida, reforçando sua condição liminar. Nos mitos 
marítimos, como o dos piratas tirrenos (isto é, etruscos), narra-
do no Sétimo Hino Homérico23, o mar – tradicionalmente estéril24 
– torna-se fértil sob sua presença. Nesse episódio, a divindade, 

21	  Embora Cadmo, pai de Sêmele, tenha sido menos hostil a Dioniso do que 
Penteu, no contexto de sua chegada, mais tarde, a Tebas, ele ainda assim fez par-
te de uma linhagem que duvidou ou resistiu ao culto do deus. Após o triunfo 
de Dioniso, Cadmo também é expulso da cidade, carregando a culpa do crime 
de sua família. Como punição adicional, Dioniso o transforma em conquistador 
bárbaro, obrigando-o a liderar um exército que saqueia cidades gregas, incluin-
do, até mesmo, o santuário de Apolo, em Delfos. Somente após esse ato de impie-
dade máxima, Cadmo recebe a promessa de que será libertado de sua maldição 
e levado para os Campos Elísios. Cf. Eurípides, Bacch., v. 1314-1315, 1330-1338 e 
1354-1360; e PLATÃO, Leg. IX, 854b-c.
22	  Para outros exemplos antigos – gregos, egípcios e bíblicos –, do motivo nar-
rativo da κατάβασις (katábasis), cf. HUß 1999, p. 328-330.
23	  Cf. APOLODORO, Biblioteca III, cap. 5, § 1 e OVÍDIO, Met., III.582-691.
24	  Cf. HOMERO, Od., I, 183, IX, 28-29, 59-73 e 108-111, bem como HOMERO, Il., IX.



Mito e culto dionisíacos: o deus ambivalente

119

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.67662  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 104-133, jul./dez. 2025

apresentando-se como um jovem de cabelos escuros e vestes púr-
puras, é capturada pelos marinheiros, os quais, crendo tratar-se 
de um príncipe, planejam exigir um alto resgate. No entanto, ao 
tentarem amarrá-lo, as cordas caem espontaneamente de seus 
pulsos e tornozelos; apenas o timoneiro percebe a verdadeira 
natureza da figura divina e alerta os demais, sugerindo estarem 
diante de Zeus, Apolo ou Poseidon. O capitão ignora o aviso e or-
dena que as velas sejam içadas. Então, eventos sobrenaturais co-
meçam a ocorrer: vinho flui pelo convés, videiras brotam no mas-
tro e o convés se cobre de hera e grinaldas. 

O mar bem como as fontes, cavernas e os pântanos, ambien-
tes úmidos e femininos, são espaços de manifestação do deus25. 
A ambivalência da água – ora vivificante, ora destrutiva – reflete 
a própria natureza de Dioniso: ele é o deus que gera e dissolve, 
embriaga e enlouquece. A água de seus mitos é, ao mesmo tempo, 
o mar infinito, que engole, acolhe e esconde, e a seiva da videi-
ra, que ferve, exalta e embebeda. No vinho, a umidade torna-se 
fogo, manifestando essa dupla face do deus: a energia criadora e 
o delírio destrutivo. Dioniso é tanto a suavidade das fontes quanto 

25	  Alguns dos epítetos associados a Dioniso refletem a mencionada conexão 
com o elemento úmido: seu velho santuário em Atenas estava situado en Limnais 
(área pantanosa); era chamado de Aktaíos (“deus da costa do mar”), em Quio; e 
de Pelágios (“deus dos mares”), em Pagasas. Outros de seus epítetos reincidentes 
são: Limnaíos e Limnagenḗs (o “nascido do pântano”). Seu culto frequentemente 
se desenrolava em vales úmidos e florestais, próximos a fontes sagradas. Grutas, 
espaços onde a umidade se condensa e a luz é oblíqua, também eram locais de 
manifestação do deus. Em Eubeia, havia um santuário conhecido como o “An-
tro de Dioniso” (Dionýsou spḗlaion), enquanto em Brásias se ostentava a caverna 
onde Ino teria criado o jovem deus – Cf. PAUSÂNIAS, Descrição da Grécia II, 23.1. 
Também a relação com o elemento feminino se aproxima da relação com o ele-
mento hídrico, pois a umidade, na tradição mítica, é o princípio gerador da vida 
e da fertilidade (ligação manifesta, por exemplo, numa miríada de deusas e es-
píritos aquáticos, como Afrodite, que nasce do mar, ou Hera, criada por Oceano 
e Tétis, bem como as Nereidas, que acompanham os deuses marinhos). Lagos, 
fontes e pântanos são, via de regra, moradas exclusivas de espíritos femininos 
(enquanto o Mar é de Poseidon) e, frequentemente, estão associados ao parto e à 
nutrição.



Mito e culto dionisíacos: o deus ambivalente

120

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.67662  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 104-133, jul./dez. 2025

a fúria da efervescência inebriante. A história de Icário26 reitera 
essa ambiguidade: o vinho que ele oferece, dom de Dioniso, causa 
celebração e assassinato, é tanto conquista civilizacional quanto 
princípio de dissolução do laço social. Nesse mito, a filha, Erígo-
ne, enforca-se, e o suicídio coletivo de jovens exige rituais expia-
tórios. Ao final, Dioniso a transforma em constelação. Dioniso, 
assim, representa tanto dádiva quanto castigo, tanto entusiasmo 
criativo quanto despedaçamento mortífero. Por fim, a profundi-
dade da relação de Dioniso com a umidade parece indicar, ou-
trossim, a fluidez heraclitiana de sua identidade, por força das 
inúmeras metamorfoses que realiza, em diferentes episódios 
míticos.

A simbologia vegetal condensa em si essa estrutura paradoxal. 
Se a videira representa a exuberância solar e o sacrifício efêmero, 
a hera simboliza a perenidade sombria e subterrânea27. Ambas se 
entrelaçam como forças opostas e complementares, expressan-
do vida e morte, embriaguez e sobriedade. O ato de esmagar a 
uva para extrair dela o vinho é associado ao desmembramento 

26	  Fontes primárias para o mito de Dioniso e Icário são: ERATÓSTENES (po-
ema fragmentário “Erigone” – cf. ROSOKOKI, 1995); CALÍMACO (poema frag-
mentário “Hecala”); APOLODORO, Biblioteca III, cap. 14, §7; HIGINO, Astronomia 
Poetica, livro II, § 4, bem com Fábulas, nº. 132; NONO DE PANÓPOLIS, Dionísiacas, 
cap. 47, v. 117-163. É bem possível que o mito de Icário esteja relacionado com o 
mito do encontro de Dioniso com os piratas tirrenos, antes mencionado.
27	  Dioniso não é apenas um deus das plantas individuais – dentre as quais 
ainda se assomam, ademais, o pinheiro e a figueira –, mas do próprio princípio 
vital que se manifesta em toda a vegetação. Proclo, seguindo Plutarco, afirma 
que Dioniso governa toda a tēn hygran kai thermēn genesis, isto é, a “natureza úmida 
e quente”, incluindo aí todas as árvores frutíferas – ele é descrito, até mesmo, 
como o “deus das árvores” (Dendrites), aquele que faz a natureza florescer. Ele 
não é apenas um princípio de fertilidade, mas o próprio movimento da criação 
e destruição, da renovação incessante da vida. O caráter úmido-quente de Dio-
niso contrasta com Cronos, que, ainda segundo Proclo, governa a tēn hygran kai 
psychran ousian – a “natureza úmida e fria” –, reforçando a potência dionisíaca 
enquanto força do crescimento e da ebulição vital. Fontes: PLUTARCO, Moralia. 
Quaestiones Convivales V.3.1; DK I, p. 236; PLUTARCO, Moralia. De Iside et Osiride 35 
(365A) (e, conjugado, SNELL, 1964: Frg. 153); SANTO AGOSTINHO, De Civitate Dei, 
livro VII, cap. 21.



Mito e culto dionisíacos: o deus ambivalente

121

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.67662  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 104-133, jul./dez. 2025

mítico de Dioniso28, ecoando o tema central do renascimento a 
partir da destruição. O vinho, fermentado no escuro, torna-se um 
líquido incandescente: um “fogo úmido” que embriaga, aquece e 
transfigura. No culto, o vinho não é apenas bebida: é presença real 
do deus. Misturá-lo, libá-lo, bebê-lo – tudo isso é participar ritu-
almente da sua essência fluida, do seu poder de revelar e abolir 
as formas. Dioniso manifesta-se ao mesmo tempo como júbilo e 
luto: o vinho nasce, em algumas tradições, de suas lágrimas pela 
morte de Ampelo, selando a ligação indissociável entre prazer e 
dor, riso e pranto, júbilo e melancolia29. A recepção literária clás-
sica reconheceu plenamente essa dualidade: se Hesíodo chama 
Dioniso de polygēthea (“cheio de alegria”)30, Horácio, por exem-
plo, canta o vinho como um “doce perigo”31. Já Platão32 e Plutarco33 
admitiam seu poder de dissolver a razão para que outra verdade 
pudesse emergir – o vinho como aletheia, força de desvelamento 
e provação.

A música, o canto, o estrondo, a dança – elementos que mar-
cam sua performance cultual e se traduzem em epítetos como 

28	  Cf. KERÉNYI, 1994 [1976], p. 55-57.
29	  O mito de Ampelo (Ἄμπελος, “Videira”) é relatado por Nono de Panópolis 
(Dionisíacas, XI. 180-369): Ampelo, o “jovem de face rosada” (néos rhodóeis) ama-
do por Dioniso, sofre uma morte truculenta ao cair de um touro “indomado, le-
vado pelo ferrão enlouquecedor” (ázyga taûron lyssṓdei kéntrōi) (194) - chegando 
a ter sua cabeça decepada. Dioniso experimenta uma dor aguda pela morte de 
seu estimado, expressando ao mesmo tempo luto choroso, desejo de morte e de 
vingança. Amaldiçoando o destino e clamando às Moiras, a cena sugere até mes-
mo um anseio por negociar com os deuses infernais para trazê-lo de volta à vida. 
Ao final, a exemplo das apoteoses vegetais de Jacinto, Narciso ou Adônis, Dioni-
so transforma seu amado em uma planta sagrada, eternizando-o como símbolo 
do vinho, ao mesmo tempo em que o vinho mesmo é divinizado (242-245: “É daí 
que Ampelo, ao tomar sua nova forma, transfere ao seu próprio fruto a ambrosia 
aromática.”)
30	  HESÍODO, Theog. 940.
31	  HORÁCIO, Carmina. Odes, livro III, ode 21 e ode 25. As odes mais significa-
tivas quanto a referências explícitas a Dioniso são: I, 18; II, 19; III, 25.
32	  PLATÃO, Leg. 1.649d-e.
33	  PLUTARCO, Moralia. Quaestiones Convivales VII.10 (712E-713D).



Mito e culto dionisíacos: o deus ambivalente

122

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.67662  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 104-133, jul./dez. 2025

Choreutas, Choregos, Exarchos, Philochoreutas, Euio, Bromio – não 
são acessórios, mas veículos do êxtase. A tensão entre forma e de-
sintegração ecoa também na dinâmica rítmica de seu culto: Dio-
niso chega como estrondo (Bromio), mas sua passagem culmina 
no silêncio abissal, segundo a caracterização de Walter Otto. O 
delírio é seguido da paralisia; o êxtase é seguido do vazio. Esse 
ritmo, feito de opostos que se alternam, sustenta o núcleo da ex-
periência dionisíaca34. Gritos, percussões e danças vertiginosas 
produzem estados entusiásticos de autoesquecimento, arrebata-
mento, em que o fiel abandona a identidade habitual e participa 
do sagrado. A omofagia e a loucura, mesmo que não historica-
mente comprovadas em sua literalidade, funcionam como metá-
foras de um contato radical com uma violência heteróclita, com 
“o sagrado impuro”, tal como definido por Durkheim (1912). Dio-
niso não representa apenas a perda do controle, mas sua trans-
figuração: da desordem emerge uma forma nova, numa catarse 
extática. Sobretudo, a dualidade mais sintética das várias facetas 
de Dioniso – entre loucura e liberação – manifesta-se claramente 
na relação entre os mencionados epítetos Baco e Lísio, conforme 
descrito por Pausânias35. Essa dupla face do deus é representada 
em diferentes tradições, especialmente nas cidades de Tebas, Si-
cião e Corinto36. Em Sicião, por exemplo, uma procissão carrega-
va duas estátuas de Dioniso: uma dedicada a Baco, representando 
o frenesi e a mania, outra, a Lísio, simbolizando a libertação e a 
purificação. 

A máscara – revelação e ocultação: o deus que vem

A natureza ambivalente de Dioniso encontra expressão plás-
tica em rituais e objetos: a máscara, símbolo central do culto e do 

34	  OTTO, 2011 [1933], p. 84.
35	  Cf. PAUSÂNIAS, Descrição da Grécia II, 7.5-6.
36	  Cf. DETIENNE, 1986, p. 38-43.



Mito e culto dionisíacos: o deus ambivalente

123

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.67662  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 104-133, jul./dez. 2025

teatro, é por definição um dispositivo que tanto esconde quanto 
revela. Em diversos ritos, a presença do deus não é representada 
por um corpo ou uma escultura, mas por um rosto fixo e enig-
mático – a máscara37. A face dionisíaca é sempre outra: indecifrá-
vel, inquietante, despersonalizante. Mesmo em sua manifestação 
mais concreta – como no caso da máscara pescada em Lesbos38 – 
Dioniso aparece como irredutível a formas familiares. No teatro, 
na religião e nos cultos, Dioniso é sempre o deus da máscara, da 
metamorfose, do duplo sentido. 

Na tradição helênica, ele não é apenas o “deus que vem”, se-
gundo a fórmula célebre de Walter Otto, retomada dos românti-
cos alemães – é o deus que vem de outro lugar e aparece numa 
figura insondável. Sua epifania não é transparente, senão, antes, 
enigmática. Não aparece no silêncio de um oráculo ou na distân-
cia olímpica, senão no tumulto ritual da cidade, no delírio notur-
no nas montanhas, no pandemonium de flautas, tambores e gritos, 
e no silêncio absoluto que se segue à sua passagem: ele é o deus 
do êxtase ruidoso, mas também da revelação silenciosa.

Dioniso é um deus que não se apresenta em uma presença 
plena, senão por meio de signos enigmáticos, como a máscara, 
cuja rigidez bidimensional encarna sua ambiguidade essencial: 
ela vê sem corpo, aparece sem se deixar tocar – e, ainda assim, 
impõe-se como olhar absoluto. A máscara dionisíaca, foco das ce-
lebrações nas Antestérias39, substitui o corpo pela pura epifania 
do paradoxo, uma presença sem substância: ela revela ocultando, 
olha sem olhos móveis, está sempre de frente e nunca se afasta. 
No teatro, essa lógica é expandida: a máscara torna-se meio de 
suspensão da identidade e do jogo mimético – Dioniso torna-se, 
dessa forma, o deus da performance e da alteridade.

37	  Cf. NIEMEYER, 1999, p. 975.
38	  Cf. PAUSÂNIAS, Descrição da Grécia X, 19.3.
39	  Cf. AUFFARTH, 1996, p. 732.



Mito e culto dionisíacos: o deus ambivalente

124

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.67662  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 104-133, jul./dez. 2025

CONCLUSÃO

Por fim, Dioniso é o “deus que vem”40, mas nunca da mesma 
forma. Ele é mascarado, disfarçado, metamórfico. Ele é Dimetor, 
Trigonos, Zagreu, Baco, Lisio, Nictelio, Pseudanor, Arsenotelice; é o 
efeminado e o fálico, o infante divino, despertado por mulheres 
sagradas, que nasceu duas vezes, mas também o ancestral que 
inaugurou a cultura da vinha; como touro furioso, encarna a força 
da vida; como deus esquartejado, espelha o destino de seus se-
guidores e opositores; e, finalmente, como conquistador, retorna 
triunfante ao mundo; ele é o noturno, o libertador, o devorador, o 
dançarino, o possuído, o catártico, o frenético. Suas aparições se 
dão em formas animais, em rostos de pedra, em líquidos escuros. 
Os epítetos e narrativas dionisíacas revelam um deus multiface-
tado, que oscila entre a civilização e a selvageria, a embriaguez e 
a iniciação espiritual. Ele é, simultaneamente, o mais próximo e o 
mais estranho, o mais visceral e o mais invisível. A máscara, o vi-
nho, o teatro, o êxtase – tudo nele é signo de uma verdade que não 
se fixa, se dando na coincidência de opostos. Ele é, por excelência, 
o deus de um espaço heteróclito, uma heterotopia, segundo a no-
ção foucaultiana41: entre os vivos e os mortos, entre o eu e o outro, 
entre o êxtase e o vazio.

40	  Cf. OTTO 2011 [1933], p. 74: “Der kommende Gott” (título do cap. 5, que é 
como Otto traduz, sugestivamente, theos epiphanes). Cf. também, sobre essa 
formulação de Otto, FLÜCKIGER-GUGGENHEIM 1984, p. 102, n. 7. O conceito, 
positivamente, ecoa em outros autores célebres, como Burkert, 2011 [1997], p. 
154, 1985, p. 162. Exemplos desse motivo na literatura: PLATÃO, Íon, v. 716-719 
(com a apresentação da figura do theios enthousiasmos); EURÍPIDES, Bacch., v. 
1018–1020; SÓFOCLES, OT, v. 209–215 – de forma mediada, a partir da figura 
do vidente Tirésias, numa equalização entre alétheia, apocalípsis e phaneroûn; e 
OVÍDIO, Met. III, v. 658-659 – a partir da revelação de Dioniso, em sua natureza 
divina, diante de Penteu, após um demorado jogo de aparências. Essa denomi-
nação fará longa carreira no Ocidente – Henrichs (2011, p. 105-116) questiona 
essa imagem, atribuindo-a a uma construção moderna.
41	  Cf. FOUCAULT, 1994, p. 752-762.



Mito e culto dionisíacos: o deus ambivalente

125

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.67662  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 104-133, jul./dez. 2025

A relação paradoxal de Dioniso com a morte, mais de uma vez 
enfatizada aqui, poderia ser ainda exemplificada de maneira mais 
tangível no próprio santuário de Apolo em Delfos, onde se acredi-
tava que Dioniso permanecia oculto durante parte do ano, e onde 
seu culto subterrâneo seria praticado – num espaço consagrado 
à ordem e à racionalidade, abrigando, no entanto, bem em seu 
cerne, a sepultura do deus do delírio. Também no mito, mênades 
que espalharam seu culto foram perseguidas e mortas em várias 
regiões, tornando-se mártires do êxtase dionisíaco; igualmente, 
em muitas dessas histórias, há o macabro elemento do infanticí-
dio, já tratado anteriormente. Ariadne, arquétipo da mulher que 
se entrega ao deus, acaba abandonada e morre; Erígone, devota 
de Dioniso, enforca-se, e sua morte é rememorada no âmbito do 
terceiro dia das Antestérias, no dia de Quitrói (Χύτροι), um festival 
dedicado aos mortos. Esses mitos e ritos evidenciam que a ex-
periência dionisíaca não é apenas um convite à exaltação, mas 
também um caminho que conduz ao abismo.

Num paradigma que continua relevante, não inventado por 
Walter Otto, mas certamente por ele substanciado como nunca 
até então, nos estudos da Grécia Antiga, é demonstrado como 
Dioniso é o deus ambivalente, por excelência. Seja no culto ou no 
mito, trata-se de uma divindade atravessada por uma inexorável 
coincidentia oppositorum, que o tornará tão atrativo aos gênios 
filosóficos de Nietzsche e Bataille, por exemplo. Também Jean-
-Pierre Vernant situa Dioniso sob o signo da alteridade – a “figu-
ra do Outro” (figure de l’Autre) dentro do panteão olímpico42, ao 
lado da Medusa e de Ártemis, transpondo o conceito filosófico 
moderno e o freudiano “infamiliar”/“inquietante” (Unheimliche), 
para as coordenadas de uma interpretação sociológica e antropo-
lógica do imaginário antigo, tal como este se manifesta em texto 
e imagem. Esse lugar heteronômico, por mais difundido que sua 
religião fosse, manifesta-se na miríada de aspectos analisados: a 

42	  VERNANT, 1995 [1990], p. 88.



Mito e culto dionisíacos: o deus ambivalente

126

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.67662  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 104-133, jul./dez. 2025

lyssa ou mania e o êxtase ritual; o menadismo e a subversão regu-
lada da ordem patriarcal; o vinho e os banquetes e as festividades, 
inauguradores de um estado de exceção temporário; o sacrifício e 
a reencenação do sofrimento, bem como a promessa de uma pas-
sagem bem-aventurada ao reino dos mortos; a máscara e a arte 
da manipulação da aparência, cuja expressão máxima é o teatro 
dramático. 

Seu culto não é apenas uma celebração extática, mas uma 
experiência que oscila entre celebração e lamento, iluminação e 
horror, libertação e destruição, êxtase e horror, prazer e violência, 
deleite e dor, vida e morte, criação e caos, entre aquilo que cura 
e o que enlouquece, o que dá a vida e o que despedaça e devora, 
o que inspira e o que desatina. Adorá-lo é aceitar essa dualidade 
irreconciliável – pois no coração do êxtase dionisíaco sempre há 
o risco da aniquilação. O deus traz o vinho, a música, a dança e o 
prazer, porém esses mesmos elementos carregam em si a semen-
te da destruição e da loucura. Não há como separar o êxtase dioni-
síaco da violência que o acompanha. O vinho que libera também 
escraviza; a dança que exalta também arrasta ao descontrole; a 
experiência extática que se une ao divino também dissolve a indi-
vidualidade e lança no abismo do irracional. Dioniso, portanto, é 
o grande paradoxo da existência. Sua presença no panteão grego 
é um lembrete de que a civilização não pode apagar as forças pri-
mordiais que a sustentam, e que toda ordem, por mais estrutura-
da que seja, repousa sobre um fundo de irracionalidade e transi-
toriedade. O culto e o mito dionisíacos, em sua essência, não são 
uma fuga da realidade – são, bem pelo contrário, o mais radical 
confronto com a finitude humana. A leitura de Otto, nesse sen-
tido, parece bastante devedora do dionisíaco, tal qual concebido 
por Nietzche43.

43	  Tal como Nietzsche soube reconhecer, a relação entre Dioniso e Apolo 
é fundamental para entender o equilíbrio da religião grega. Em vez de serem 
opostos irreconciliáveis, os dois deuses representam princípios complementa-
res. Apolo simboliza a luz, a ordem e a harmonia, enquanto Dioniso encarna o 



Mito e culto dionisíacos: o deus ambivalente

127

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.67662  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 104-133, jul./dez. 2025

REFERÊNCIAS

APOLODORO. Bibliotheke. Götter- und Heldensagen (= Sammlung 
Tusculum). Edição bilíngue (alemão e grego). Editado, traduzido e 
comentado por Paul Dräger. Düsseldorf: Artemis & Winkler, 2005.

AUFFARTH, Christoph. Anthesteria . In: Der Neue Pauly (DNP). 
Stuttgart: Metzler, 1996, p. 732-733. v. 1.

BAEUMER, MAX L.  Das Dionysische in den Werken Wilhelm Hein-
ses : Studie zum dionysischen Phänomen in d. dt. Literatur. Bonn: 
Bouvier, 1964.

BENEDICT, Ruth. Patterns of Culture. Boston: Houghton Mifflin, 
1934.

BERNABÉ, Alberto. Dionysos in the Mycenaean World. In: BER-
NABÉ, Alberto; HERRERO DE JÁUREGUI, Miguel; SAN CRISTÓ-
BAL, Ana Isabel Jiménez; MARTÍN HERNÁNDEZ, Raquel (org.) 
Redefining Dionysos. Berlin: Walter de Gruyter, 2013, p. 23-37.

BLUMENBERG, Hans. Arbeit am Mythos. Frankfurt am Main: 
Suhrkamp Verlag, 2006 [1979, 1984].

BREMMER, Jan N. Greek Maenadism reconsidered. In: ZPE, v. 55, 
1984, p. 267–286.

BREMMER, Jan N. Walter F. Otto’s Dionysos (1933). In: BERNABÉ, 
Alberto; HERRERO DE JÁUREGUI, Miguel; SAN CRISTÓBAL, Ana 
Isabel Jiménez; MARTÍN HERNÁNDEZ, Raquel (ed.). Redefining 
Dionysos. Berlin: Walter de Gruyter, 2013, p. 4-22.

caos, o êxtase e a dissolução das formas. Em Delfos, essa fusão é evidente: du-
rante o verão, o santuário pertence a Apolo; no inverno, é Dioniso quem reina 
(cf. PLUTARCO, Moralia. De E 9 [389C]). Diferentemente de Apolo, por exemplo, 
cuja ausência e retorno obedecem a um ritmo inteligível (sazonal), Dioniso 
aparece e desaparece de maneira enigmática, mergulhando no submundo ou 
sendo tragado pelas águas, como nos mitos que o associam à fuga para junto 
das Musas (Monte Hélicon) ou à imersão no pântano de Lerna. Seu retorno é 
sempre marcado por manifestações intensas – risos, banquetes, êxtase, mania 
–, e frequentemente assume (ou faz conjurar) formas animalescas, como as de 
touro selvagem, leão, pantera, dentre outras. O pensamento grego reconhecia 
que a plenitude não reside em uma única força, mas na tensão dinâmica entre 
opostos.



Mito e culto dionisíacos: o deus ambivalente

128

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.67662  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 104-133, jul./dez. 2025

BURKERT, Walter. Griechische Religion der archaischen und klas-
sischen Epoche. Stuttgart: Kohlhammer, 2011 [1977].
CABRAL, Luiz Alberto Machado. A Biblioteca do Pseudo Apolo-
doro e o estatuto da mitografia. 2013. 159 f. Tese (Doutorado em 
Linguística) – Instituto de Estudos da Linguagem, Universidade 
Estadual de Campinas, Campinas, 2013.
CARPENTER, Thomas H. On the Beardless Dionysus. In: CARPEN-
TER, Thomas; FARAONE, Christopher (ed.). Masks of Dionysus. 
London: Cornell University Press, 1993, p. 185-206.
DETIENNE, Marcel. Dionysos à ciel ouvert. Paris: Hachette, 1986.
DODDS, Eric R. The Greeks and the Irrational. Berkeley/Los Ange-
les, 1973.
DURKHEIM, Émile. Les Formes élémentaires de la vie religieuse. Pa-
ris: PUF, 1960 [1912].
EDMONDS III, Radcliffe G. Dionysos in Egypt? Epaphian Diony-
sos in the Orphic Hymns. In: BERNABÉ, Alberto; HERRERO DE 
JÁUREGUI, Miguel; SAN CRISTÓBAL, Ana Isabel Jiménez; MAR-
TÍN HERNÁNDEZ, Raquel (eds.), Redefining Dionysos, Berlin: Wal-
ter de Gruyter, 2013, p. 415-432. 
EURÍPIDES. Die Bakchen In: Eurípedes. Ausgewählte Tragödien in 
zwei Bänden: Griechisch und deutsch, traduzido do alemão por Die-
trich Ebener; editado por Bernhard Zimmermann. Sammlung 
Tusculum. Mannheim: Artemis & Winkler Verlag, Patmos Verlag 
GmbH & Co. KG, 2010.
FAHLBUSCH, Gerlinde. Die Frauen im Gefolge des Dionysos auf den 
attischen Vasenbildern des 6. und 5. Jhs. v. Chr. als Spiegel des wei-
blichen Idealbildes. Hamburg: Univ. Diss., 2004.
FLÜCKIGER-GUGGENHEIM, Daniela. Göttliche Gäste: Die Einke-
hr von Göttern und Heroen in der griechischen Mythologie. Bern: 
Peter Lang, 1984.
FOUCAULT, Michel. Des espaces autres. In: FOUCAULT, Michel. 
Dits et écrits 1954-1988. Paris: Gallimard, 1994. p. 752-762, v. 4.
GEORGOUDI, Stella. Sacrificing to Dionysos: Regular and Par-
ticular Rituals. In: SCHLESIER, Renate (org.). A Different God? 



Mito e culto dionisíacos: o deus ambivalente

129

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.67662  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 104-133, jul./dez. 2025

Dionysos and Ancient Polytheisme. Berlin: Walter de Gruyter, 
2011, p. 47-60.
GÖDDE, Susanne. ,Fremde Nähe‘. Zur mythologischen Differenz 
des Dionysos. In:  SCHLESIER, Renate (org.). A Different God? 
Dionysos and Ancient Polytheism. Berlin: Walter de Gruyter, 
2012, p. 85-104.
GRAF, Fritz. Trick or Treat? On Collective Epiphanies in Antiquity. 
In: SHANZER, Danuta; MARINATOS, Nanno (ed.). Divine Epipha-
nies in the Ancient World, 2004, p. 111-130.
GRAF, Fritz. Dionysian and Orphic Eschatology: New Texts and 
Old Questions. In: CARPENTER, Thomas; FARAONE, Christopher 
(ed.). Masks of Dionysus. London: Cornell University Press, 1993, p. 
239-258.
GRAF, Fritz; JOHNSTON, Sarah I. Ritual Texts for the Afterlife. Lon-
don: Routledge, 2007.
HEINEMANN, Alexander. Der Gott des Gelages: Dionysos, Satyrn 
und Mänaden auf attischem Trinkgeschirr des 5. Jahrhunderts v. Chr. 
Berlin: Walter de Gruyter, 2016.
HESÍODO. Teogonia; Os Trabalhos e os Dias. Tradução de Jaa Tor-
rano. São Paulo: Editora Iluminuras, 2010.
HARD, Robin. The Routledge Handbook of Greek Mythology. 8 ed. 
London: Routledge, 2019.
HENRICHS, Albert. Greek Maenadism from Olympias to Messali-
na. Harvard Studies in Classical Philology, Cambridge, v. 82, p. 121-
160, 1978.
HENRICHS, Albert.. He Has a God in Hire’: Human and Divine in 
the Modern Perception of Dionysus. CARPENTER, Thomas; FA-
RAONE, Christopher (eds.). I. Ithaca and London: Cornell Univer-
sity Press, 1993, p. 13-43. 
HENRICHS, Albert.. Göttliche Präsenz als Differenz: Dionysos 
als epiphanischer Gott.  In: SCHLESIER, Renate (org.), A Different 
God? Dionysos and Ancient Polytheism, Berlin / Boston: Walter de 
Gruyter, 2012, p. 105-116.
HERÓDOTO. Historien. Tradução e comentários de Adolf Hornef-
fer. Edição bilíngue. Leipzig: Reclam, 1923.



Mito e culto dionisíacos: o deus ambivalente

130

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.67662  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 104-133, jul./dez. 2025

HOEBEL, E. Adamson. Man in the Primitive World. New York: Mc-
Graw-Hill, 1958.
HOMERO. Ilias. Tradução de Johann Heinrich Voß. Edição bilín-
gue. Stuttgart: Reclam, 1981.
HOMERO. Odyssee. Traduzido por Wolfgang Schadewaldt. Ham-
burg: Rowohlt Verlag, 1958.
HUẞ, Werner. Katabasis. In: Der Neue Pauly (DNP). Stuttgart: Met-
zler, 1999, p. 328-330. v. 1.
ISLER-KERÉNYI, Cornelia. Dionysos in Classical Athens: An Un-
derstanding through Images. Traduzido por Anna Beerens. Lei-
den: Brill, 2015.
JACCOTTET, Anne-Françoise. Choisir Dionysos: les associations 
Dionysiaques ou la face cachée du Dionysisme. Zürich: Akanthus 
Verlag, 2003. 2 v.
JAMESON, Michael. The Asexuality of Dionysus. In: CARPENTER, 
Thomas; FARAONE, Christopher (ed.). Masks of Dionysus. London: 
Cornell University Press, 1993, p. 44-64.
KERÉNYI, Karl. Dionysos: Urbild des unzerstörbaren Lebens. In: 
Werke in Einzelausgaben (hrsg. von Magda Kerényi). Stuttgart: 
Klett-Cotta Verlag, 1994 [1976].
KERÉNYI, Karl.. Mythologie der Griechen. Götter, Menschen und He-
roen (Teil 1 und 2 in einem Band). Stuttgart: Klett-Cotta Verlag, 
2013 [1951–1958].
LARSON, Jennifer. Ancient Greek Cult: A Guide. New York: Routle-
dge, 2007.
LINFORTH, Ivan M. The Arts of Orpheus. Berkeley: University of 
California Press, 1941.
NIEMEYER, Hans Georg. Maske. In: Der Neue Pauly (DNP). Stutt-
gart: Metzler, 1999, p. 974-980. v. 7.
NIETZSCHE, Friedrich. Die Geburt der Tragödie (1872). In: Sämtli-
che Werke (Kritische Studienausgabe in 15 Einzelbänden), (KSA). 
COLLI, Giorgio e MONTINARI, Mazzino (org.). Berlin: Walter de 
Gruyter; München: Deutscher Taschenbuch Verlag, 1999.



Mito e culto dionisíacos: o deus ambivalente

131

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.67662  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 104-133, jul./dez. 2025

NONO DE PANÓPOLIS. Dionysiaca. Editado por William Henry 
Denham Rouse. Loeb Classical Library. Cambridge, MA: Harvard 
University Press, 1940.
OLSHAUSEN, Eckart. Zagreus. In: Der Neue Pauly (DNP). Stuttgart: 
Metzler, 2002, p. 665-666. v. 12.2.
OTTO, Walter F. Dionysos. Mythos und Kultus. Frankfurt am Main: 
Vittorio Klostermann, 2011 [1933].
OVÍDIO. Metamorphosen. Traduzido por Michael von Albrecht. 
Edição bilíngue latim-alemão. Stuttgart: Reclam, 2021.
PAUSÂNIAS. Beschreibung Griechenlands. Traduzido e comentado 
por Ernst Meyer. Zürich: Artemis & Winkler, 1986-1989.
PICARD, Charles. Les Origines du polythéisme hellénique: L’ère ho-
mérique. Paris: H. Laurens, 1932.
PLATÃO. Sämtliche Werke. Traduzido e com introdução de Friedri-
ch Schleiermacher. Hamburg: Felix Meiner Verlag, 1994.
PLUTARCO. “Vita Demetrii” In: ZIEGLER, Konrat (org.). Plutarchi 
Vitae Parallelae. Leipzig: Bibliotheca Teubneriana, 1964. v. 9.
PLUTARCO. Moralia (Pars III: Quaestiones Graecae – Bd. 6). Edi-
tado por Konrat Ziegler. Leipzig: Bibliotheca Teubneriana, 1959.
PORRES CABALLERO, Silvia. Maenadic Ecstasy in Greece: Fact or 
Fiction?. In: BERNABÉ, Alberto; HERRERO DE JÁUREGUI, Miguel; 
SAN CRISTÓBAL, Ana Isabel Jiménez; MARTÍN HERNÁNDEZ, 
Raquel (ed.). Redefining Dionysos. Berlin: Walter de Gruyter, 2013, 
p. 159-184.
RADT, Stefan. Tragicorum Graecorum Fragmenta (TrGF), Vol. 3: Aes-
chylus, RADT, Stefan (org.), Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht, 
1985.
ROHDE, Erwin. Psyche. Seelencult und Unsterblichkeitsglaube der 
Griechen. Freiburg, 1890-1894.
ROMAN, Luke; ROMAN, Monica. Encyclopedia of Greek and Roman 
Mythology. London: Bloomsbury Publishing, 2010.
ROSOKOKI, Alexandra. Die Erigone des Eratosthenes: Eine kom-
mentierte Ausgabe der Fragmente. Heidelberg: Universitatsverlag 



Mito e culto dionisíacos: o deus ambivalente

132

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.67662  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 104-133, jul./dez. 2025

C. Winter, 1995. (Bibliothek der klassischen Altertumswissens-
chaften, Ser. 2, 94).
SANTAMARÍA, Marco Antonio. The Term βάκχος and Dionysos 
Βάκχιος. In: BERNABÉ, Alberto; HERRERO DE JÁUREGUI, Miguel; 
SAN CRISTÓBAL, Ana Isabel Jiménez; MARTÍN HERNÁNDEZ, 
Raquel (ed.). Redefining Dionysos. Berlin: Walter de Gruyter, 2013, 
p. 38-57.
SANTO AGOSTINHO. A Cidade de Deus (Volume 1 - Livros I-VIII). 
Tradução, prefácio, nota biográfica e transcrições de J. Dias Perei-
ra. 5 ed. Lisboa: Fundação Calouste Gulbenkian, 2016.
SCHUSTER, Meinhard.      ,Mythenlosigkeit‘ in ethnologischer Si-
cht In: GRAF, Fritz (org.). Mythos in mythenloser Gesellschaft: Das 
Paradigma Roms. Berlin: B. G. Teubner, 2015 [1993], p. 191-203.
SMITH, Alfred G. The Dionysian Innovation. American Anthropo-
logist, Arlington, v. 66, n. 2, p. 251-265, 1964.
SNELL, Bruno (org.). Pindari Carmina cum Fragmentis. Editio alte-
ra. Leipzig: Teubner, 1964.
SOURVINOU-INWOOD, Christiane. Something to Do with Athens: 
Tragedy and Ritual. In: OSBORNE, Robin; HORNBLOWER, Simon. 
Ritual, Finance, Politics: Athenian Democratic Accounts Presented 
to David Lewis. Oxford: Oxford University Press, 1994, p. 269-290.
SOURVINOU-INWOOD, Christiane. Tragedy and Athenian Reli-
gion. Lanham, MD: Lexington Books, 2003.
TITIEV, Mischa. The Science of Man. New York: Harper & Row, 1954.
VERNANT, Jean-Pierre. Mythologie und Religion im alten Griechen-
land, Frankfurt a.M.: Suhrkamp, 1995 [1990].
VERSNEL, Henk S. Heis Dionysos! – One Dionysos? A Polytheistic 
Perspective. In: SCHLESIER, Renate (org.). A Different God? Diony-
sos and Ancient Polytheism. Berlin: Walter de Gruyter, 2012, p. 
23-46.
WILAMOWITZ-MOELLENDORFF, Ulrich von. Der Glaube der Hel-
lenen. Berlin: Akademie-Verlag, 1955 [1931-32]. 2 v.



Mito e culto dionisíacos: o deus ambivalente

133

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.67662  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 104-133, jul./dez. 2025

Dionysiac Myth and Cult: The Ambivalent God

ABSTRACT: This study examines Dionysus, the Greek religious deity, as the su-
preme symbolic expression of the coincidentia oppositorum, emphasizing his 
constitutive ambivalence. God of ecstatic release and madness, of life and death, 
of pleasure and horror, Dionysus embodies the rupture of all stable oppositions. 
His cult and myth operate through the tension between antagonistic forces that 
do not cancel each other out but coexist in productive conflict. Born of a mortal 
woman and Zeus, he is born, dies, and is reborn; he brings wine that both deli-
ghts and deranges; he fosters communion and the dissolution of the self. The 
mask, a central symbol of his epiphany, reveals by concealing, embodying his 
fluid identity and dissonant presence. In worship, his rites – dances, cries, tran-
ces – open a passage to a liminal experience where opposites touch. As xénos, 
he is always the outsider who destabilizes the polis, mediating the threshold 
between human and divine, order and chaos. The recurring motifs of dismem-
berment, feminine death, and collective madness expose the tragic underside of 
ecstasy. Dionysus is simultaneously redemption and threat, healing and wound, 
light and abyss. His cult, far from celebrating life alone, reveals the essential 
paradox of the sacred: there is creation only where there is rupture.

KEYWORDS: Dionysus; Ambivalence; Ecstasy; Metamorphosis; Transgression.




