
134

O sublime no Icaromenipo 
de Luciano de Samósata

Hector Garcia de Andrade1

RESUMO: Este artigo investiga a manifestação do sublime, conceito tradicional-
mente associado a gêneros sérios, no diálogo satírico Icaromenipo, de Luciano 
de Samósata. A análise articula a teoria da sátira antiga, proposta por Ralph Ro-
sen (2015) com a reinterpretação da estética helenística feita por James Porter 
(2011), que enfatiza a αἴσθησις e a interação paradoxal entre o detalhe e a gran-
deza cósmica. Argumenta-se que a viagem intercósmica de Menipo representa 
a busca por uma capacidade de visão macroscópica que utiliza a grandiosidade 
do cenário cósmico a fim de intensificar a percepção da pequenez e dos vícios 
humanos, gerando o risível. O estudo conclui que Luciano reconfigura o subli-
me, manifestando-o na própria suspensão existencial que o riso crítico provoca 
em Menipo, constatada a absurdidade do mundo por meio de uma perspectiva 
cósmica.

PALAVRAS-CHAVE: Luciano de Samósata; Icaromenipo; sublime; sátira; estética 
helenística.

Introdução

Explorar a relação entre a sátira da Antiguidade, as particula-
ridades da estética helenística e o conceito de sublime revela um 
terreno fértil para a crítica literária. Para além das representa-
ções do Olimpo e do submundo feitas por Luciano de Samósata, a 

1	 Doutorando do PPGLC da Faculdade de Filosofia, Letras e Ciências Huma-
nas da Universidade de São Paulo.



O sublime no Icaromenipo de 
Luciano de Samósata

135

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.68098  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 134-148, jul./dez. 2025

criação de espaços liminares e de cenários cósmicos e extraordi-
nários associados a Menipo torna propício um aprofundamento 
da análise dessa relação. O diálogo Icaromenipo se destaca como 
um caso particularmente interessante: de que forma o sublime, 
conceito tradicionalmente vinculado a gêneros sérios, como a 
poesia épica e os gêneros retóricos, vem a ser utilizado em um 
ambiente em que o cômico predomina? O presente artigo pro-
põe-se a investigar tais intersecções. O foco será em como o sati-
rista mistura a construção cômica da persona filosófica de Meni-
po com temas que abarcam o grandioso e o extraordinário, tendo 
o conceito de sublime como fio condutor. Assim, procuraremos 
identificar como o sublime se manifesta e pode ser interpretado 
nessa obra específica de Luciano, em diálogo com os artifícios da 
sátira e a estética helenística.

A dinâmica da sátira e do riso na Antiguidade

A fim de que se possa determinar adequadamente de que 
maneira o sublime, um potencial componente sério da expressão 
sério-cômica, é empregado no diálogo Icaromenipo, convém con-
textualizar, em um primeiro momento, a discussão precedente à 
sátira de Luciano, uma vez que os gêneros cômicos antigos vêm 
a ser configurados concomitantemente com reflexões sérias que 
se preocupam com as consequências sociais do riso e estabele-
cem as regras implícitas desses gêneros. Assim, será proveitoso 
para a nossa investigação abordar os conceitos de riso associados 
aos gêneros cômicos, o que abre caminho para se compreender 
a relação entre o satirista, o objeto satírico e o leitor-audiência 
naquilo que se refere especificamente ao Icaromenipo.

O riso é definido por Ralph Rosen (2015, p. 455) em termos 
fisiológicos: trata-se de uma resposta biológica a certo tipo de in-
teração social, que é continuamente problematizado, como todo 
comportamento enraizado fisiologicamente, e tem como fun-
ções vincular indivíduos e comunidades, persuadir, reassegurar, 



O sublime no Icaromenipo de 
Luciano de Samósata

136

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.68098  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 134-148, jul./dez. 2025

delimitar inclusão e exclusão, atacar e desmerecer. Os gregos e 
os romanos estiveram tão conscientes da importância do riso na 
sociedade que ele veio a ser objeto de teorização pelos filósofos. 
Entre os tipos de riso, há o jocoso e amigável, o do ritual religioso, 
o dos tribunais, o dos simpósios, podendo ser benigno e diverti-
do ou provocativo e perigoso. Nos gêneros cômicos, que existem 
deliberadamente para fazer as pessoas rir, pode-se encontrar o 
riso sendo expresso pelas personagens do drama cômico, pelos 
bufões, heróis cômicos, coros da comédia e, finalmente, pelo con-
junto de formas satíricas não dramáticas, como o jambo e a sátira 
romana2.

No que se refere à recepção direta do riso veiculado pelos gê-
neros cômicos, Ralph Rosen (2015, p. 456) destaca que se deve 
considerar se o riso, quando integrado a uma obra artística por 
critérios estéticos, foi conceitualizado e se funcionou de modo 
diverso do riso do dia a dia. Na arte, o riso é mimético (represen-
tacional): ele pressupõe leitores-audiências que vivem realidades 
diferentes da do autor da obra e dos seus enredos e personagens. 
Além disso, o próprio gênero baliza a postura da audiência con-
cernente ao riso, este sendo um pressuposto, uma condição, nos 
gêneros cômicos. Assim, para a sua eficácia, os gêneros cômicos 
dependem necessariamente do efeito corporal do riso dos espec-
tadores, mesmo que de maneira leve ou internalizada3.

Porém, embora seja um objetivo dos gêneros cômicos, o riso 
provocado por uma obra cômica pressupõe, nos gêneros cir-
cunscritos à obra, contornos argumentativos sérios, que devem 

2	  ROSEN, 2015, p. 455: Laughter, like other physiologically rooted human 
behaviors such as eating or sleeping, is both thoroughly naturalized and conti-
nually problematized. […] Laughter does not commonly occur in isolation; it is 
typically defined as a biological response to some kind of social interaction […]. 
Laughter can solidify bonds between individuals or communities, it can per-
suade, cajole, or reassure, but it can also draw lines of inclusion and exclusion, 
attack and demean.
3	  Ibid., p. 456.



O sublime no Icaromenipo de 
Luciano de Samósata

137

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.68098  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 134-148, jul./dez. 2025

determinar as regras definidoras desses gêneros, como é o caso 
do simpósio, da sátira e mesmo da comédia.

O caso do simpósio é interessante no estudo do sério-cômi-
co, pois ocorre em um ambiente de festa, onde há o consumo de 
bebida alcoólica (vinho) e comida, conversação e performances de 
poesia e música, mas também há a seriedade. Rosen (2015, p. 458), 
ao citar uma elegia anônima do quarto século a.C. (Fr. 27W), ofe-
rece a possibilidade de se constatar uma autêntica classificação 
sério-cômica encontrada em um simpósio: o texto fala de amigos 
que se reúnem em um tipo de evento no qual se deve rir e brincar 
de acordo com a excelência (ἀρετή), sentindo prazer na reunião e 
ridicularizando uns aos outros, mas que venha a seguir a serie-
dade (σπουδή)4. Tal seriedade determinaria as regras do jogo – ou 
do gênero em questão. O pesquisador ressalta que, mesmo nos 
outros gêneros performáticos voltados a produzir o riso, em que 
se poderia esperar que a audiência estivesse em grande parte só-
bria, nem sempre era claro como a audiência responderia a uma 
piada específica, e os autores, em última análise, tinham pouco 
controle sobre o senso de humor de uma audiência, de modo que 
esses gêneros poéticos funcionassem de maneira análoga ao fun-
cionamento do simpósio: os autores dos gêneros cômicos têm a 
tarefa específica de tentar regular os tipos de riso produzidos em 
resposta à sua obra da mesma maneira que o simposiarca lança 
as pistas a respeito do comportamento apropriado a ser seguido 
pela audiência5.

4	  ROSEN, 2015, p. 457: And whenever we come together as friends for this 
sort of an event, we should laugh and play in accordance with excellence, take 
pleasure in our coming together, and insult and jeer each other in such a way 
as to bring laughter. But let seriousness follow, and let us listen to one another 
speaking in turn: this is the arete [‘excellence’] of the symposium. Let us obey 
the drinking‐leader; for this is how good men behave, and it brings them good 
report (Eleg. adesp. Fr. 27W).
5	  Ibid., p. 458.



O sublime no Icaromenipo de 
Luciano de Samósata

138

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.68098  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 134-148, jul./dez. 2025

Na comédia de Aristófanes, surgem preocupações sérias 
concernentes ao riso provocado na audiência. Nos primeiros ver-
sos de As rãs, por exemplo, nos quais as personagens Xântias e 
Dioniso discutem sobre a melhor forma de veicular piadas do 
agrado comum e evitar o humor escatológico, Dioniso tem em 
mente a estética cômica que busca fazer uma diferenciação entre 
o riso grosseiro das multidões comuns e o riso refinado do espec-
tador sofisticado6. Essa preocupação a respeito da distinção entre 
riso ruim, associado aos homens vulgares, e riso bom, associado 
às audiências sofisticadas, é explicitada também em Nuvens, nos 
versos da parábase em que se veicula a voz do poeta e se lista uma 
série de imagens cômicas vulgares evitadas na sua comédia. O ar-
gumento, nesse caso, é defender que as peças apresentadas são 
inovadoras, originais e superiores por apresentar personagens 
bem-conceituadas e que têm boas falas, mas são tão mordazes 
quanto as de qualquer um de seus rivais7.

Da mesma forma que Aristófanes demonstra uma série de 
preocupações abrangentes sobre o riso, quais sejam, a regulação 
do riso da audiência, a definição de uma estética sofisticada e a 
busca pela eficácia cômica, um conjunto similar de ansiedades 
estéticas ganhará importância na sátira, que inclui Luciano de 
Samósata. Rosen (2015, p. 461) argumenta que as questões sobre 
a seriedade das alegações metarreflexivas sobre ser malcompre-
endido e subestimado em uma obra cômica são encontradas em 
todos os gêneros cômicos da Antiguidade. De acordo com ele, os 
autores cômicos tinham consciência de que o riso a ser produzi-
do na audiência é um fenômeno físico e afetivo, o que torna difícil 
construir um espectro de valor e sentido ao riso (Rosen, 2015, p. 
461).

Na sátira, o discurso livre, também entendido como liberda-
de de expressão (παρρησία), é vinculado ao relativo êxito de ser 

6	  Ibid., p. 459. Cf. ARISTÓFANES, 2014, 1-11.
7	  Ibid., p. 460. Cf. ARISTÓFANES, 1853, 524-526 e 537-547.



O sublime no Icaromenipo de 
Luciano de Samósata

139

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.68098  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 134-148, jul./dez. 2025

compreendido. Nesse caso, a seriedade se encontra na tentativa 
implícita de se estabelecerem os limites aceitáveis para a liber-
dade de expressão, que se propõe, muitas vezes, irrestrita. O autor 
satírico se vê obrigado a confrontar o problema de uma forma li-
terária que visa a fazer rir, mas que, ao mesmo tempo, estabelece 
um propósito ao riso, seja ele o de expor pessoas proeminentes 
da sociedade, seja o de apontar os comportamentos viciosos e hi-
pócritas de alguns grupos de cidadãos (Rosen, 2015, p. 462).

Tratando-se da inserção do riso na sátira, o que importa con-
siderar neste momento, do ponto de vista da explanação feita por 
Rosen acerca do riso, é que nem toda forma de humor presente 
na literatura satírica exerce necessariamente uma função do riso. 
Não obstante, ao se buscar uma visão de quão conscientemen-
te os escritores antigos conceitualizaram a produção do riso, as 
ansiedades anteriormente mencionadas surgem de maneira im-
pactante como recurso habitual, que pode ser explicado por meio 
de uma resposta fisiológica à apreensão do mundo (αἴσθησις). Em 
outras palavras, na produção satírica de Luciano, pressupõe-se 
uma estética própria da produção do riso assimilada por critérios 
presentes na Literatura Helenística, frequentemente sérios, que 
serão pontuados a seguir.

A estética helenística e as vias para o sublime

No que se refere às discussões sobre a estética helenística 
precedente a Luciano de Samósata, um primeiro ponto a ser con-
siderado na teoria do objeto artístico é a oposição que James I. 
Porter faz às perspectivas vigentes sobre a arte antiga, embebidas 
pelo idealismo de Platão e Aristóteles, as quais adquiriram um sta-
tus canônico no quarto século a.C. e se consagraram nos milênios 
subsequentes, primeiramente em Alexandria e depois no Renas-
cimento, perspectivas essas que, além de conduzir as discussões 
sobre estética, também orientam as disciplinas clássicas. Trata-
-se de duas visões que se reforçam mutuamente: o formalismo, 



O sublime no Icaromenipo de 
Luciano de Samósata

140

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.68098  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 134-148, jul./dez. 2025

que pode ser definido como uma atenção dada à pureza da forma, 
estrutura ou concepção; e um tipo de platonismo, que se define 
como um repúdio aos sentidos (ou às sensações). Porter defende 
que, em toda a investigação estética até a era pós-clássica, Platão 
e Aristóteles tiveram uma influência excessivamente dominante 
sobre a tradição crítica, que havia sido multifacetada e dada a di-
mensões da arte relacionadas precisamente com as experiências 
sensoriais, e não com o idealismo platônico (Porter, 2011, p. 271).

Em contraposição a essa perspectiva crítica hegemônica, que 
marginaliza a dimensão sensível da arte em favor de abstrações 
idealistas, Porter propõe repensar a estética helenística. Seu obje-
tivo central é realinhar a compreensão dessa estética com o signi-
ficado fundamental do termo grego αἴσθησις, que abrange sensação, 
percepção e sentimento. Nesse sentido, Porter sugere que a poesia 
helenística é frequentemente orientada ao objeto, demonstrando 
uma forte atração pelas coisas do mundo material, mesmo que es-
tas existam, em certos momentos, apenas ou de forma ambígua, na 
mente. Como consequência natural desse foco, emerge o que ele 
denomina “materialismo estético”. Assim, se os poetas helenísti-
cos buscaram demarcar a sua diferença geracional em relação aos 
predecessores clássicos, Porter questiona se o fizeram por meio da 
afirmação de um novo tipo de estética literária, que se poderia cha-
mar de materialista. Tal perspectiva implica, necessariamente, um 
escrutínio mais rigoroso da presumida centralidade da λεπτότης, 
provisoriamente traduzida como “refinamento”, para a estética 
helenística, propondo, em vez disso, uma recaracterização mais 
abrangente e, por vezes, heterodoxa, que se afasta da exclusividade 
da estética da λεπτότης e da sua associação com o detalhe, a peque-
na escala e o preciosismo frequentemente atribuídos à produção 
do período (Porter, 2011, p. 272).

O materialismo estético proposto por Porter, portanto, não 
é um fenômeno isolado, mas sim uma manifestação de uma 
tendência mais abrangente. Ele argumenta que a intensifica-
ção de gêneros como o epigrama é apenas um sintoma de uma 



O sublime no Icaromenipo de 
Luciano de Samósata

141

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.68098  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 134-148, jul./dez. 2025

característica fundamental da estética helenística: o seu caráter 
orientado ao objeto e a sua intensa capacidade de pensar através 
das coisas. Para o autor, essa estética das coisas ou objetos é um 
enfoque recém-descoberto pela crítica moderna, que se alinha 
com a produção poética helenística. Nesse sentido, as urgências 
materialistas dessa forma de produção são vistas como um ele-
mento central na interdisciplinaridade que definia a cultura da 
época, da literatura às ciências naturais (Porter, 2011, p. 274).

Inserida na paradoxografia, gênero helenístico que, segundo 
Porter, teria sido inaugurado ou redefinido por Calímaco8 e per-
mitiria compreender a lógica de tamanho e de escala promovi-
da por escritores helenísticos, a sensação de fascínio (θαῦμα) que 
um pequeno objeto pode provocar acontece de três diferentes 
formas, por exemplo: por meio de imagens cósmicas gravadas 
em pedra, pelo milagre da precisão técnica ou pela forma como 
o θαῦμα altera a percepção visual em uma escala de perspectiva. 
Ao ser aproximado, o objeto visto em tamanho minúsculo tende a 
crescer desproporcionalmente na visão do observador, assumin-
do proporções colossais e transformando-se em algo sublime9. 
Tal transição do diminuto ao grandioso e o impacto na percep-
ção subjetiva chamam a atenção para um aspecto determinante 
da estética de que estamos tratando, estendendo-se por diversas 
manifestações artísticas e intelectuais, aspecto já visível no diá-
logo luciânico Icaromenipo, que apresenta Menipo fazendo uma 
viagem cósmica e explorando as diferentes perspectivas entre os 
mundos visitados em diferentes escalas.

De acordo com Porter, os expoentes da cultura helenística 
não possuíam apenas um impulso para a λεπτότης, o refinamen-
to e a pequena escala, mas demonstravam igualmente uma forte 
atração pelo seu oposto: um anseio pela grandeza, pelo espeta-
cular, pela aspiração cósmica e até mesmo pelo peculiar e pelo 

8	  PORTER, 2011, p. 285.
9	  Ibid., p. 286.



O sublime no Icaromenipo de 
Luciano de Samósata

142

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.68098  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 134-148, jul./dez. 2025

monstruoso. Longe de serem mutuamente excludentes, Porter ar-
gumenta que os detalhes, frequentemente associados à λεπτότης, 
podem, na verdade, colaborar com a percepção de grandes mag-
nitudes e reforçá-las, em vez de anulá-las. É precisamente essa 
combinação indissociável dos dois impulsos dimensionais (o 
minúsculo e o cósmico) que, para Porter, transforma os poetas, 
críticos e escritores helenísticos em “paradoxógrafos no sentido 
mais verdadeiro da palavra”. Essa dinâmica de extremos, em que 
a percepção estética pode ser tanto intensificada por uma mas-
sa avassaladora de tamanho quanto reforçada por detalhes mi-
nuciosos que ampliam a magnitude perceptiva, permite refletir 
como tais interações se relacionam com um fenômeno que pode 
manifestar-se, dentre outras formas, pelo grandioso: o sublime10.

Esse fenômeno, o sublime, é tradicionalmente entendido no 
contexto da Retórica como um tipo de estilo discursivo que de-
signa a forma mais alta de eloquência (ὕψος), o súbito impacto de 
um raio de grandeza que domina por completo as audiências11, 
nas quais é provocado um arrebatamento, elas ficando fascinadas 
com o discurso dotado de sublimidade12. É, portanto, um recurso 
aplicado tanto à poesia metrificada quanto à prosa. Entre os in-
gredientes sublimes presentes no Icaromenipo, estão a personi-
ficação (da lua), a vivacidade, a intensidade tanto do discurso das 
personagens quanto do impacto imagético, e o aumento da escala 
normal de grandeza a partir do impossível. O voo de Menipo, em 
um percurso no eixo vertical (para cima), para junto dos corpos 
celestes e, ainda mais além, para junto dos deuses do Olimpo, re-
presenta a extraordinária capacidade divina de percorrer espa-
ços improváveis do imaginário, estendendo-se a capacidade de 
se conceber como verossímeis tais cenários. Porter (2016, p. 173) 

10	  Ibid., p. 295.
11	  WALKER, 2015, p. 184. Observe-se que o alcance do sublime se estende 
além do domínio da Retórica. Longino inclui toda forma de poesia e prosa no 
seu estudo sobre o sublime. Cf. PORTER, 2016, p. 63.
12	  LONGINO, Subl., 1.3-4.



O sublime no Icaromenipo de 
Luciano de Samósata

143

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.68098  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 134-148, jul./dez. 2025

aponta que a lógica do interstício suspende o sentido, criando 
um senso de que limites foram violados por meio de um excesso. 
Constitui-se, então, no Icaromenipo, um interstício intercósmico 
que, por meio da noção de hiperextensão gerada pelo excesso, 
permite refletir de alturas imensuráveis as questões dos seres 
humanos, que se tornam pequenos em escala e objeto de discus-
são odiosa entre os deuses.

A virtude da visão: sátira e perspectiva no Icaromenipo

No diálogo Icaromenipo, a ideia do panoptismo é expressa 
pela figura de Menipo, no sentido de satirizar o homem comum, 
expondo-se a pequenez da condição humana. A visão distanciada 
do mundo visto do céu permite, nesse diálogo, identificar a pre-
sença de um pensamento filosófico crítico encontrado também 
nas Meditações de Marco Aurélio: “Aquele que faz discursos sobre 
os humanos precisa observar as coisas terrenas como se as visse 
do alto”13.

Menipo representa, no Icaromenipo, um “zombador e racio-
nalista que discute a realidade das coisas que estão diante de seus 
olhos [...], um experimentador fantástico, [...] que vai até os limites 
do mundo para ver a verdade por si mesmo, e que descobre o ab-
surdo em vez da verdade” (Branham; Goulet-Cazé, 2007, p. 303). 
Ele é um viajante que voa para além das nuvens, da mesma forma 
contada no mito de Dédalo e Ícaro, construindo as próprias asas. 
O diálogo faz referência à queda de Ícaro após voar perto demais 
do Sol, talvez como uma forma de zombar da perda da riqueza 
acumulada por Menipo, de acordo com o relato de Diógenes La-
ércio14. O ponto de partida do discurso de Menipo para o desen-
volvimento da sua crítica é a fala em que diz:

13	  MARCO AURÉLIO, 2003, 7.48.
14	  LAERTIVS, 6:99-101: “Fenício de nascimento, mas cão cretense, agiota (pois 
assim era chamado), você talvez conheça Menipo. Em Tebas, certa vez [ele fez] 



O sublime no Icaromenipo de 
Luciano de Samósata

144

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.68098  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 134-148, jul./dez. 2025

Eu, de fato, assim que examinei os aspectos da vida, 
comecei a achar que todas as coisas humanas são ri-
dículas, abjetas e insustentáveis (me refiro às rique-
zas, autoridades e poderes políticos) e, depois de des-
prezar essas coisas e assumindo que a busca por elas 
é um negócio dos que verdadeiramente as buscam, 
comecei a procurar ascender e a observar o todo15.

Tendo o intuito de observar (no sentido de contemplar: 
ἀποβλέπειν) o universo, o conceito chamado de κόσμος pelos sá-
bios acaba colocando Menipo em aporia: ele não tinha meios de 
encontrar como o mundo surgiu nem quem era o demiurgo nem 
o seu fim. Perplexo diante das particularidades da natureza e dos 
seus paradoxos, Menipo resolve aprender com os filósofos sobre 
esses tópicos: “ᾤμην γὰρ ἐκείνους γε πᾶσαν ἔχειν ἂν εἰπεῖν τὴν ἀλήθειαν” 
(Lucian, 1915, 5), “pois sabia que possuiriam e diriam toda a ver-
dade”. Ele esperava aprender o arranjo ordenado do Todo (“τὴν 
τῶν ὅλων διακόσμησιν καταμαθεῖν”), mas os filósofos o conduziram 
a aporias maiores: “ἀρχάς τινας καὶ τέλη καὶ ἀτόμους καὶ κενὰ καὶ ὕλας 
καὶ ἰδέας καὶ τὰ τοιαῦτα ὁσημέραι μου καταχέοντες”16, “despejando em 
mim uns princípios, fins, átomos, vazios, matérias, ideias e coisas 
do tipo todo dia”. Os filósofos, no relato de Menipo, diziam dis-
cernir os limites do céu e medir a circunferência do Sol etc. Além 
disso, eles teriam opiniões divergentes acerca do universo e dos 
deuses17.

Por reconhecer nos filósofos a charlatanice e a contradição, 
Menipo resolve ir por conta própria verificar a verdade sobre o 
Universo. Da lua, Menipo pôde ter uma visão panóptica da vida 
humana na Terra. A conclusão a que o cínico chega com essa 

uma escavação e perdeu tudo. Sem se lembrar da natureza do cão, enforcou-se”.
15	 LUCIAN, 1915, 4: “Ἐγὼ γὰρ ἐπειδὴ τάχιστα ἐξετάζων τὰ κατὰ τὸν βίον γελοῖα καὶ 
ταπεινὰ καὶ ἀβέβαια τὰ ἀνθρώπινα πάντα εὕρισκον, πλούτους λέγω καὶ ἀρχὰς καὶ δυναστείας, 
καταφρονήσας αὐτῶν καὶ τὴν περὶ ταῦτα σπουδὴν ἀσχολίαν τῶν ἀληθῶς σπουδαίων ὑπολαβὼν 
ἀνακύπτειν τε καὶ πρὸς τὸ πᾶν ἀποβλέπειν ἐπειρώμην” (tradução nossa).
16	  Ibid.
17	  Ibid., 6-9.



O sublime no Icaromenipo de 
Luciano de Samósata

145

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.68098  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 134-148, jul./dez. 2025

visão é o riso e a paródia – ele ri e cita Homero: “Ἐπειδὴ δ᾽οὖν πάντα 
ἱκανῶς ἑώρατο καὶ κατεγεγέλαστό μοι, διασείσας ἐμαυτὸν ἀνεπτόμην 
‘δώματ᾽ἐς αἰγιόχοιο Διὸς μετὰ δαίμονας ἄλλους’”18, “Então, depois de 
tudo ter sido visto suficientemente e ser motivo de riso para mim, 
tendo me sacudido, levantei voo ‘ao Olimpo, à casa de Zeus porta-
-égide para junto dos outros deuses’”. Mas, antes de ir mais adian-
te, a Lua (Selene) pede que Menipo envie a Zeus uma reclamação 
a respeito dos filósofos19. Ela explicita o estereótipo dos filósofos 
aparentemente sérios, porém, hipócritas, e pede que Zeus os des-
trua, em especial aos naturalistas, aos lógicos, aos estoicos, aos 
acadêmicos e aos peripatéticos20.

Chegando ao palácio dos deuses, Menipo é recebido por Her-
mes e convidado por Zeus a participar de uma assembleia para 
discutir a respeito dos filósofos e das críticas feitas por Selene. A 
ridicularização dos filósofos feita por Zeus no diálogo se associa 
de tal modo ao cômico que ele os compara a atores ridículos de 
teatro contratados21. Nas palavras de Zeus, sobre os filósofos,

De fato, há uma classe de homens que surgiu re-
centemente no mundo em que vivemos, preguiçosa, 
contenciosa, vaidosa, irascível, traiçoeira, estúpida, 
iludida, cheia de arrogância e, para citar Homero: 
“peso vão para a terra”. Eles, então, dividindo-se em 
sistemas e inventando diferentes labirintos de pala-
vras, uns têm se chamado de estoicos, outros de aca-
dêmicos, outros de epicuristas, outros de peripatéti-
cos e muitos outros nomes ainda mais ridículos que 
esses22.

18	  Ibid., 19. Cf. HOMERO, 2018, 222.
19	  LUCIAN, 1915, 20.
20	  Ibid., 12-21.
21	  Ibid.
22	  Ibid., 29: “Γένος γάρ τι ἀνθρώπων ἐστὶν οὐ πρὸ πολλοῦ τῷ βίῳ ἐπιπολάσαν ἀργὸν 
φιλόνεικον κενόδοξον ὀξύχολον ὑπόλιχνον ὑπόμωρον τετυφωμένον ὕβρεως ἀνάπλεων καὶ 
ἵνα καθ᾽Ὅμηρον εἴπω “ἐτώσιον ἄχθος ἀρούρης”. Οὗτοι τοίνυν εἰς συστήματα διαιρεθέντες 
καὶ διαφόρους λόγων λαβυρίνθους ἐπινοήσαντες οἱ μὲν Στωϊκοὺς ὠνομάκασιν ἑαυτούς, οἱ 



O sublime no Icaromenipo de 
Luciano de Samósata

146

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.68098  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 134-148, jul./dez. 2025

Depois de Zeus discursar o suficiente contra os filósofos, ex-
pondo sua hipocrisia e inutilidade no mundo, os deuses se agi-
tam e pedem punições duras, ao que Zeus promete atender no 
ano seguinte, pois o período sagrado impede que se puna alguém: 
“ἐς νέωτα οὖν ἀρχομένου ἦρος κακοὶ κακῶς ἀπολοῦνται τῷ σμερδαλέῳ 
κεραυνῷ”23, “Então, no ano que vem, no começo da primavera, os 
desgraçados serão exterminados pelo trovão assustador”. Por fim, 
o relato se encerra com a ordem de que Menipo tenha as suas 
asas tiradas e que seja levado de volta à Terra por Hermes24.

Menipo parte, portanto, de um profundo descontentamento 
com as limitações e a pequenez moral que observa na humanida-
de, um problema que, por vias convencionais, parece insolúvel. 
Tal insatisfação o compele a empreender feitos extraordinários, 
notadamente a ascensão aos céus, que representa a aquisição da 
capacidade macroscópica. Trata-se de um olhar distanciado que 
lhe permite perscrutar os mínimos detalhes da conduta humana, 
expondo comportamentos viciosos. Assim, a exposição das con-
tradições filosóficas e da mesquinhez humana torna-se a princi-
pal fonte do cômico na obra. No entanto, o riso satírico, em vez de 
anular o sublime da viagem intercósmica e da vastidão espacial, 
vem a interagir com eles. O sublime não parece se manifestar 
aqui somente como contemplação dos intervalos intercósmicos e 
elevação, mas na própria extrapolação de limites de Menipo aco-
metida do riso diante dos problemas encontrados.

δὲ Ἀκαδημαϊκούς, οἱ δὲ Ἐπικουρείους, οἱ δὲ Περιπατητικοὺς καὶ ἄλλα πολλῷ γελοιότερα 
τούτων” (tradução nossa). Cf. HOMERO, Il., 18.104.
23	  Ibid., 33.
24	  Ibid., 34.



O sublime no Icaromenipo de 
Luciano de Samósata

147

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.68098  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 134-148, jul./dez. 2025

REFERÊNCIAS

ARISTOPHANES. Clouds. In: THE COMEDIES of Aristophanes. 
Translated by William James Hickie. London: Bohn’s Classical Li-
brary, 1853.
ARISTÓFANES. As rãs. Tradução, introdução e notas de Trajano 
Vieira. São Paulo: Cosac Naify, 2014.
ARISTÓTELES; HORÁCIO; LONGINO. A poética clássica. Tradução 
direta do grego e do latim de Jaime Bruna. São Paulo: Cultrix, 2005.
BRANHAM, R. B.; GOULET-CAZÉ, M. Os cínicos: o movimento cíni-
co na antiguidade e o seu legado. São Paulo: Edições Loyola, 2007.
HOMERO. Ilíada. Tradução e introdução de C. Werner. São Paulo: 
SESI-SP: Ubu, 2018a.
HOMERO. Odisseia. Tradução e introdução de C. Werner. Apre-
sentação: R. Martin. São Paulo: Ubu, 2018b.
LAERTIVS, D. Vitae Philosophorum. Edidit Miroslav Marchovich. 
Berolinum: Walter de Gruyter, 2008. v. 1.
LUCIAN. Lucian II. With an english translation by A. M. Harmon. 
Cambridge: Harvard University Press, 1915.
MARCO AURÉLIO. Meditações. Tradução do grego, introdução e 
notas de Aldo Dinucci. São Paulo: Penguin: Companhia das Le-
tras, 2003.
PORTER, J. Against λεπτότης: rethinking Hellenistic aesthetics. In: 
ERSKINE, A.; LLEWELLYN-JONES, L. (org.) Creating a Hellenistic 
world. Swansea: Classical Press of Wales, 2011. p. 271-312.
PORTER, J. The sublime in antiquity. Cambridge: Cambridge Uni-
versity Press, 2016.
ROSEN, R. M. Laughter. In: DESTRÉE, P.; MURRAY, P. (org.) A com-
panion to ancient aesthetics. Malden: Blackwell, 2015.
WALKER, J. The Canons of Style. In: DESTRÉE, P.; MURRAY, P. 
(org.) A companion to ancient aesthetics. Malden: Blackwell, 2015a.



O sublime no Icaromenipo de 
Luciano de Samósata

148

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.68098  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 134-148, jul./dez. 2025

The Sublime in Lucian of Samosata’s Icaromenippus

ABSTRACT: This article investigates the manifestation of the sublime, a con-
cept traditionally associated with serious genres, in Lucian of Samosata’s sa-
tirical dialogue Icaromenippus. The analysis articulates the theory of ancient 
satire (Ralph Rosen) with James Porter’s reinterpretation of Hellenistic aesthe-
tics, which emphasizes αἴσθησις and the paradoxical interaction between detail 
and cosmic grandeur. It is argued that Menippus’s intercosmic journey repre-
sents the search for a macroscopic visual capacity that utilizes the grandeur of 
the cosmic setting to intensify the perception of human smallness and vices, 
generating laughter. The study concludes that Lucian reconfigures the subli-
me, manifesting it in the very existential suspension that critical laughter pro-
vokes in Menippus, having established the absurdity of the world from a cosmic 
perspective.

KEYWORDS: Lucian of Samosata; Icaromenippus; sublime; satire; Hellenistic 
aesthetics.




