
78

O trágico e o cômico na 
construção narrativa da 

natividade de Hércules
Marco Tindo1

Aline Layane Souto da Silva2

RESUMO: Este artigo analisa os detalhes do mito do nascimento do herói Hér-
cules conforme aparecem na peça Amphitruo, atribuída ao comediógrafo latino 
Plauto, em comparação com os detalhes correspondentes em outras obras que 
precederam a composição dessa comédia, a saber: a Ilíada (atribuída a Homero), 
o Escudo de Héracles (atribuída a Hesíodo), o Héracles, de Eurípides, e dois vasos 
de cerâmica pintados que estão expostos no British Museum. Com essa análise 
comparativa, observa-se que os elementos apresentados nas obras anteriores 
não se harmonizam com aqueles presentes na peça de Plauto: a intervenção de 
Hera, na Ilíada, não coaduna com a ausência de uma Juno plautina; a conjunção 
de Alcmena com os pais dos seus gêmeos não ocorre do mesmo modo na co-
média e no Escudo; a paternidade do herói não é tratada da mesma maneira em 
Plauto e em Eurípides; e os vasos indicam uma tentativa de uxoricídio que não 
se lê no texto latino. Assim, conclui-se que a narrativa presente no Amphitruo é 
uma versão paródica que subverte elementos narrativos das recontagens ante-
riores, de forma a causar riso. Como a comédia é a versão da natividade hercúlea 
que se tornou mais famosa, representa portanto um ponto de inflexão na recep-
ção desse mito na Antiguidade assim como na Modernidade.

PALAVRAS-CHAVE: Plauto; Hércules / Héracles; comédia; tragédia; epopeia.

1	 Professor de Línguas Clássicas e de Estudos Diacrônicos da UFRN.
2	 Doutora pelo Programa de Pós-Graduação em Estudos da Linguagem da UFRN.



O trágico e o cômico na construção 
narrativa da natividade de Hércules

79

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.68126  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 78-103, jul./dez. 2025

Introdução

O herói Hércules3 é um personagem mítico da Antiguidade 
Clássica, aparecendo em obras gregas e romanas de diferentes 
épocas. Uma dessas é a comédia Amphitruo4, atribuída ao comedi-
ógrafo latino Plauto. A autoria (e a própria existência) de Plauto já 
foi questionada, mas isso não é de importância para esta análise, 
porque apenas nos interessa o fato de que o corpus plautino data 
dentre o fim do século III e o início do II A.E.C. (Gratwick, 1982, 
pp. 94-98). Analisaremos as recontagens do nascimento de Hér-
cules anteriores ao Amphitruo e os seus pontos divergentes. 

A natividade hercúlea acontece, no Amphitruo, da seguinte 
forma: a humana Alcmena é visitada por Júpiter, rei dos deuses, 
disfarçado do marido da mortal, o general Anfitrião, que está au-
sente, em guerra. Mercúrio, disfarçado do escravo de nome Sósia, 
acompanha o pai divino. Enganada pelo deus, Alcmena torna-se, 
à revelia, amante dele. O esposo, regressando da guerra, a acusa 
de traição. Contudo, ao ver Alcmena defender que se deitou ape-
nas com ele, Anfitrião não a pune, preferindo buscar um árbitro 
que decida qual dos dois tem razão. Ao final, Alcmena, fecundada 
pelo deus e pelo mortal, gera gêmeos (cujos nomes não aparecem 
na peça). Um é Íficles, e o outro, mais poderoso, virá a ser conhe-
cido como Hércules. 

Essa origem, porém, recebera diferentes tratamentos lite-
rários anteriores a Plauto. Ao observar-se a cronologia dos que 
narraram esse recorte do mito, nota-se que o Amphitruo é a ite-
ração cômica mais antiga que nos chegou, pois todas as versões 
anteriores pertencem aos gêneros épico e trágico. Portanto, em 

3	  Como este trabalho trata principalmente de uma peça latina, usa-se aqui, 
preferencialmente, o nome romano do herói: Hércules. No entanto, quando se 
tratar da personagem em obras gregas, usaremos o nome grego Héracles.
4	  Embora seja comum traduzir o nome da peça como Anfitrião, optamos por 
manter o título em latim para evitar confusão com a personagem que dá nome à 
obra. 



O trágico e o cômico na construção 
narrativa da natividade de Hércules

80

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.68126  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 78-103, jul./dez. 2025

comparação a elas, o texto plautino inova trazendo uma versão 
dessa narrativa noutro gênero. Isso suscita a questão de como 
essa encarnação do mito se afasta das formulações precedentes, 
já que os gêneros épico e trágico são muito raramente dados ao 
ridículo – parte essencial do gênero cômico. É de esperar, assim, 
que haja divergência entre Plauto e os antecedentes. Traçaremos, 
portanto, a transformação da natividade de Hércules com base 
nas epopeias e da tragédia, observando elementos que possam 
ter sido alterados visando a uma reformulação do material para 
a comédia.

Para tanto, analisamos os eventos do nascimento conforme 
aparecem em três textos, comparando-os a essa comédia de Plau-
to: a Ilíada, atribuída a Homero; o Escudo de Héracles, atribuído a 
Hesíodo; e o Héracles, de Eurípides. A essas obras literárias, acres-
centamos também duas obras de arte plástica, que são pinturas 
em vasos também anteriores à elaboração plautina.

Antes da análise, é importante mencionar que Plauto pode 
ter baseado o seu texto em uma comédia grega do período da Co-
média Nova, como ocorre com outros textos do corpus plautino 
– o próprio prólogo de algumas peças o declara, como é o caso da 
Asinaria (Plaut., Asin., 10-12). Contudo, o texto grego desse supos-
to proto-Amphitruo nunca foi localizado (Segal, 1987, p. 5-7). Haver 
ou não haver um original grego, porém, não interfere na análise 
que aqui se faz, já que o período da Comédia Nova é contíguo ao 
surgimento da Comédia em latim.

Quer se trate de um autor grego ou de um autor latino, as for-
mas de recepção da tradição variam (Budelmann; Haubold, 2008, 
p. 17), na maioria dos casos misturando ao mito preexistente algo 
de ostensivamente inovador, porém integrado sem estranhamen-
to. Corrobora Hardwick (2003, p. 12), quando afirma que a refigura-
ção de material alheio era parte da cultura escrita da Antiguidade, 
quer as fontes fossem gregas quer romanas. Pàmias (2014), sobre a 
maleabilidade do mito ao longo da sua recepção, afirma que a for-
mulação escrita ou pictórica dum mito previamente existente em 



O trágico e o cômico na construção 
narrativa da natividade de Hércules

81

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.68126  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 78-103, jul./dez. 2025

forma oral o emancipa da sua matriz institucional, envolvendo “a 
reformulação do mito como narrativa, escrito com novas funções 
(ética, estética, religiosa, institucional, política)” (Pàmias, 2014, p. 
47, tradução nossa5). Ainda acerca dessas refigurações dos mitos 
na Antiguidade, ao exemplificar como uma versão pode estabele-
cer o paradigma definitivo de uma personagem mítica, que será se-
guido por recontagens posteriores, Hardwick (2003, p. 14) conclui: 

Tais refigurações não se acham apenas em tratamen-
tos antigos de mito, mas também em recepções an-
tigas de textos anteriores da antiguidade (por exem-
plo, a recepção de Homero por Virgílio). [...] recepções 
posteriores precisam ser consideradas em compara-
ção com o material que estas mesmas refiguraram e 
com outros tratamentos do tema (Hardwick, 2003, p. 
14, tradução nossa6).

Não seria, portanto, inverossímil pensar que os comediógra-
fos latinos pudessem reimaginar os originais gregos chegando 
mesmo a transformar uma tragédia numa comédia. E talvez essa 
reimaginação explique a necessidade de um prólogo tão longo 
para os padrões de Plauto, no qual se dispensam 46 versos (Plaut., 
Amph., 50-95) apenas para apresentar divergências em relação ao 
padrão esperado de uma comédia típica. Nesses versos, Mercúrio 
usa, pela primeira vez e com bastante ênfase, o termo tragicomo-
edia, como se introduzisse uma palavra nova (Stockert, 2020, p. 
207), significando essa transformação – ele usa sempre “faciam” 
(Amph., 54, 59, 63) – do trágico em cômico.

5	  No original: From this point of view, transcription involves the the refor-
mulation of the myth as a narrative, written with new functions (ethical, aesthe-
tic, religious, institutional, political).
6	  No original: Such refigurations are not only found in ancient treatments of 
myth but also in ancient receptions of earlier texts from antiquity (for instance 
Virgil’s reception of Homer). [...] later receptions need to be considered in com-
parison with their source texts, so source texts need to be compared with the 
material which they themselves refigured and with other ancient treatments of 
the theme.



O trágico e o cômico na construção 
narrativa da natividade de Hércules

82

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.68126  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 78-103, jul./dez. 2025

Em algumas comédias, Plauto se apresenta como mero tra-
dutor, e para uma língua que não tem sequer nome, como diz na 
Asinaria (v. 11): “Demophilus scripsit, Maccus vortit barbare” (“Demó-
filo escreveu, Maco [Plauto] verteu para a língua bárbara”, tradu-
ção nossa). Talvez essa humildade não seja sincera; por que levar a 
sério essa declaração, se todo o resto do texto é pura brincadeira? 
Além do próprio fato de que os autores romanos usavam uma plu-
ralidade de descrições para designar o processo tradutório, com 
posicionamentos diversos em relação ao texto-fonte (Hardwick, 
2003, pp. 21-22), os romanos não eram subservientes aos gregos:

[...] embora a literatura grega tenha permanecido 
como parâmetro de comparação, os autores antigos 
certamente questionavam, por preceito e na prática, 
as alegações de uma superioridade inevitável dela. [...] 
A prática poética também envolvia revisões e trans-
plantes de técnicas poéticas em novos contextos e é, 
talvez, melhor descrita como um desenvolvimento de 
intertextualidade do que simplesmente uma imitatio 
[...] (Hardwick, 2003, p. 25, tradução nossa7).

	 Passemos, portanto, à observação de convergências e de 
divergências entre as formas pregressas do mito em comparação 
com o texto cômico aqui em análise.

Convergências e divergências entre as versões

Dos pontos comuns entre diferentes versões da concepção e do 
parto, o único elemento que se reitera, explicitamente, em todas as 
recontagens desse episódio no mito de Hércules, é Alcmena. Como 
seria de esperar de uma narrativa de nascimento, um dos papéis 

7	  No original: [...] although Greek literature remained as a yardstick for com-
parison, ancient authors certainly challenged by precept and in practice its 
claims to inevitable superiority. [...] Poetic practice also involved re-workings 
and transplantations of poetic techniques into new contexts and is perhaps best 
described as a development of intertextuality rather than as simply imitatio [...].



O trágico e o cômico na construção 
narrativa da natividade de Hércules

83

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.68126  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 78-103, jul./dez. 2025

mais relevantes é o da mãe, o elo principal que une todas as demais 
personagens. Não há relação, nos outros enredos aqui analisados, 
entre as personagens de Anfitrião e Zeus, senão por via de Alcmena: 
à exceção da versão plautina, os dois pais dos filhos de Alcmena nem 
sequer se encontram. Tampouco haveria relação entre Anfitrião e 
Hércules, não fosse por Alcmena. Os demais detalhes podem variar.

Uma das variações é a do próprio gênero literário. Entre as 
narrações que nos chegaram, o nascimento de Hércules é tratado 
inicialmente em epopeias (a Ilíada e o Escudo de Héracles), poste-
riormente em uma tragédia (Héracles), até receber o seu tratamen-
to cômico no Amphitruo de Plauto (ou no hipotético original grego 
que seria base para o texto plautino). Para Aristóteles (Poet., 1449b), 
a proximidade entre os gêneros épico e trágico, em registro lin-
guístico e tom elevado, permite a passagem deste gênero àquele. A 
comédia, que não acomoda tão bem os elementos da epopeia e da 
tragédia, necessitaria de uma transformação no mito.

Assim, passamos à investigação dos textos, procurando in-
dícios da transformação de elementos, outrora sérios, em piadas: 
observaremos a retratação da natividade hercúlea segundo as 
fontes anteriores à composição do Amphitruo e cotejaremos com 
o mesmo recorte no texto cômico.

O nascimento do Héracles homérico e do Hércules plautino

Das obras analisadas, a Ilíada (XIX, 95-125) é a mais antiga e 
conta que Zeus, sabendo que Alcmena já estava pronta para parir, 
proclama a todos os numes que as Ilítias, deusas do parto, hão de 
trazer ao mundo um menino de sua linhagem, o qual, por isso, 
seria governante de povos. Hera pede-lhe que repita o que dissera 
sob jura, o que, de imediato, foi feito, mas sem pronunciar o nome 
específico do rebento. Esse detalhe escapa ao deus, mas não à 
sua esposa, que se precipita do céu para antecipar o parto da es-
posa de Estênelo, neto de Zeus (e, portanto, da estirpe crônida), 



O trágico e o cômico na construção 
narrativa da natividade de Hércules

84

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.68126  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 78-103, jul./dez. 2025

enquanto atrasa o parto de Alcmena. Quando retorna ao Olimpo, 
Hera dá as boas novas ao marido o qual toma conhecimento de 
que sua promessa agraciara o descendente errado.

É perceptível que se enfatizam, nessa versão, o rancor da 
deusa e a enganação com que se vinga da traição. A figura de Zeus, 
muito orgulhoso do nascimento de um varão, jacta-se de que a 
sua descendência adulterina seria, tal qual ele, um dominador. 
Hera usa da falta de cuidado do filho de Crono, frustrando-lhe 
os planos e impedindo a herança pretendida. O mito serve como 
uma prévia do tema recorrente na saga de Héracles: a predileção 
de Zeus por esse filho gerado com uma mortal sempre faz do he-
rói alvo das artimanhas da rainha divina, traída e humilhada. 

Na peça de Plauto, no entanto, Juno (contraparte romana de 
Hera) nem sequer aparece. Nem mesmo na cena do parto, a deusa é 
referida. Em Plauto, o parto não é encenado, mas narrado pela serva 
Brômia a Anfitrião (ato V). A escrava conta o parto, a façanha de Hér-
cules recém-nascido matando duas serpentes, bem como a aparição 
de Júpiter declarando ser pai do menino forte e estupendo.

A única menção à rainha do céu, em toda a peça cômica, vem 
de Alcmena, quando seu marido Anfitrião insinua que ela o teria 
traído (Plaut., Amph., 830-833): “Juro-te pelo reino do rei supremo 
e por Juno, padroeira da família – que eu devo respeitar e temer 
acima de tudo –, que nenhum homem, a não ser tu, tocou com 
o seu corpo no meu corpo para atentar contra a minha honra”, 
na tradução de Louro Fonseca (1993, p. 94). Essa menção tem um 
efeito cômico, já que Juno era deusa protetora da mulher e do ca-
samento, o que seria uma ironia peculiar pelo fato de Alcmena 
ser cúmplice (ainda que inadvertidamente) da traição à própria 
Juno, a quem ela roga como testemunha de sua fidelidade.

Seria de esperar que houvesse dificuldade no parto de Alc-
mena por causa da ação impeditiva de Juno. Na versão plautina, 
porém, expressamente se afirma ter sido um parto tão tranquilo 
que não houve dor (Plaut., Amph., 1100) e nem ao menos os servos 



O trágico e o cômico na construção 
narrativa da natividade de Hércules

85

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.68126  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 78-103, jul./dez. 2025

souberam que acontecera (Amph., 1071). Mesmo a narrativa de 
como as serpentes tentam atacar o menino Hércules omite o nome 
daquela que teria enviado os répteis (Amph., 1108-1120). Removen-
do por completo o papel de Juno da cena do nascimento, a ênfase é 
desviada do tema da vingança, como visto na versão homérica, em 
prol do alívio cômico no absurdo de uma mulher que traiu sem se 
dar conta. Isso também contribui para a comicidade do resultado, 
já que se apressa a resolução da intriga: Júpiter aparece a Anfitrião 
explicando minimamente a situação e retorna ao Olimpo. Com 
isso, Anfitrião apazigua-se e a comédia acaba sem penas, condizen-
do com os desenlaces pouco problemáticos das comédias antigas.

É interessante notar o contraste da realidade feminina da 
época romana, em que a mulher ser traída pelo homem era algo 
encarado com naturalidade. Já uma mulher em adultério seria 
execrada. Havia, claramente, dois pesos e duas medidas sobre o 
tema da traição: uma mulher estigmatizada como adúltera per-
deria a maior porção de seus parcos direitos civis (Chrystal, 2013, 
p. 47-48). Toda a tensão que essa situação produziria no mundo 
real é dissipada na peça em poucos versos.

Em suma, constata-se que, na Ilíada, há influência direta de 
Hera no parto de Alcmena, o que contrasta com a Alcmena de 
Plauto, que jura em nome de Juno (a qual não aparece), goza de 
repetidas incursões sexuais adúlteras e não sofre nenhuma vio-
lência ou ameaça grave por isso. A Alcmena épica passa por uma 
provação, enquanto a cômica é poupada de dores (Bleisch, 1997).

O Escudo de Héracles em contraposição ao Amphitruo

Na obra atribuída a Hesíodo8, Escudo de Héracles, embora o 
tema principal do poema seja a rivalidade entre Héracles e Cicno, 

8	  Evitamos aqui a discussão da autoria hesiódica porque o critério de ante-
rioridade à obra cômica já é atendido pelo fato de que Aristófanes de Bizâncio, 
contemporâneo de Plauto, comenta a obra, que já era, então, antiga o suficiente 



O trágico e o cômico na construção 
narrativa da natividade de Hércules

86

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.68126  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 78-103, jul./dez. 2025

filho de Ares, narra-se (Hes., S.H., 34-56) como Zeus se aproveita 
da ausência de Anfitrião em batalha e, por θέσκελα ἔργα (“trabalho 
divino”, trad. nossa) cujos detalhes não são ditos, consegue deitar-
-se com a bela Alcmena. Anfitrião, ao regressar, também encontra 
conforto na cama da esposa. Não há, aqui, nenhum comentário 
se o marido saberia ou não do que ocorrera entre ela e o deus. 
Ao fim, Alcmena dá à luz dois meninos: um forte, filho do deus, e 
outro fraco, filho do mortal (S.H., 48-56):

Ela, submetida ao Deus e ao homem ótimo, / em Te-
bas de sete portas gerou dois gêmeos / não por igual 
prudentes, irmãos eram ambos, / um era inferior, 
o outro era o melhor varão: / terrível e poderoso, o 
estrênuo Heracles9. / Pariu-o, submetida ao negrinu-
blado Cronida, / e pariu Íficles, submetida ao lanceiro 
Anfítrion. / Distinta prole: um, unida a homem mor-
tal, / e outro, a Zeus Cronida, guia dos Deuses todos 
(trad. de Torrano, 2000, p. 189).

Apesar de essa narração ter um fio condutor que parece su-
perficialmente semelhante à peça plautina, algumas distinções 
se podem traçar. Em Plauto (Amph., 114-115, 465, 865-875, 1121-
1124), o feito de Júpiter é reiteradamente explicado como uma 
metamorfose do deus, que toma a forma do próprio marido de 
Alcmena unicamente para convencer a jovem a satisfazer-lhe os 
desejos . O regresso do marido também resulta diferente: na peça, 
ele não chega a deitar-se com ela depois de voltar para casa (ten-
do-a deixado já grávida antes de partir para a guerra), enquanto 
na epopeia de Hesíodo (S.H.. 37-47), Anfitrião não cuidou de nada 
antes de sorver dos amores da esposa:

Nessa noite, Anfítrion impele-tropas, brilhante herói, 
/ perfeita a proeza, chegou a seu palácio, / nem foi aos 
fâmulos e pastores campestres / antes de subir ao 

para ser atribuída a Hesíodo.
9	  O tradutor usa as palavras “Héracles” e “Crônida” como paroxítonas, se-
guindo a sua tonicidade grega.



O trágico e o cômico na construção 
narrativa da natividade de Hércules

87

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.68126  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 78-103, jul./dez. 2025

leito de sua esposa, / tal ardor possuía o cor do pas-
tor de tropas. / Qual quando alguém álacre escapa ao 
mal de dolorosa doença ou ainda de cruel cadeia, / 
assim é que Anfítrion perfez a áspera fadiga / e álacre 
amante entrava em seu palácio. / A noite toda deitou-
-se com a pudica esposa / a gozar as dádivas da multi-
áurea Afrodite. (Trad. de Torrano, 2000, p. 189)

 Na peça latina, toda a cena do reencontro do casal é retrata-
da como uma longa briga, com repetidas acusações de adultério 
e informações desencontradas (Plaut., Amph., 660-861). A versão 
cômica também trata o nascimento único de bebês com idades 
diferentes como uma espécie de compensação pela desonra im-
putada e como um mea culpa divina (Amph., 1131-1141). Todas es-
sas distinções na posterior versão cômica parecem ter sido esco-
lhidas (ou criadas) buscando o efeito do riso. 

Ter uma Alcmena já visivelmente grávida no palco reforça o 
caráter cômico da versão latina. A gravidez é necessária para que 
tenham graça piadas como a de Sósia no verso 667, quando ima-
gina que Alcmena comeu demais. Não era comum no teatro uma 
mulher ser representada grávida – e esta o é em estágio avançado. 
Segundo Christenson (2001, p. 243-244), na Comédia Nova (que é 
o modelo de diversos enredos de Plauto e outros comediógrafos), 
era costume que grávidas apenas fossem mencionadas como tal, 
ou ouvidas parindo extra-palco. Não há razão para acreditar que 
a comédia romana tenha mudado essa forma de retratar a gravi-
dez ou o parto. Dessa forma, Alcmena, com uma barriga enorme, 
era “veículo para o humor grotesco” (Christenson, 2001, p. 245, 
tradução nossa10).

Enquanto na épica se dá ênfase ao aspecto sobre-humano do 
deus e do filho do deus, na peça de humor, o foco é a degradação, 
rebaixando tudo que é elevado (Aristóteles, Poet. 1449a). Faz parte 
também do escárnio a evocação das partes inferiores do corpo, 
bem como suas atividades, ou seja, atos de evacuação, flatulência, 

10	  No original: a vehicle for grotesque humor.



O trágico e o cômico na construção 
narrativa da natividade de Hércules

88

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.68126  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 78-103, jul./dez. 2025

relações sexuais, gravidez etc. podem ser elementos de envileci-
mento, em oposição ao tratamento de algo etéreo. Alcmena, mun-
dana e adúltera, é retratada esdrúxula e inchada, atraindo o riso 
pela repulsa, do mesmo modo que o barrigudo Cappadox, na peça 
Curculio (2.1.6), dizendo-se grávido de gêmeos (Christenson, 2001, 
p. 245).  Esse corpo pode ser facilmente conectado a deficiências 
morais. A barriga de Alcmena não poderia ser ignorada pelo pú-
blico: para além do tamanho, servia como lembrete da sua ofensa 
moral praticada no adultério (Christenson, 2001, p. 245-254). A 
própria demonstração de Alcmena de desejo pelo marido já fa-
ria dela digna de escárnio, associando-a ao papel da meretrix ou 
puella (Bleisch, 199711), o que se pode deduzir da menção a scor-
tum que Sósia faz, logo após Mercúrio descrever o que se passa na 
casa de Alcmena (Plaut., Amph., 287). Os padrões morais da época 
circunscreviam o papel sexual feminino ao de uma hetaira, caso 
fosse consensual, ou da violação, caso não fosse (García-Hernán-
dez, 2001, pp. 131, 133). 

Assim, Plauto, ao detalhar o milagre, preenche a lacuna nar-
rativa do Escudo de Héracles, gerando um tratamento cômico da 
concepção do herói. O comediógrafo também difere do autor épi-
co por explorar o reencontro do marido com a esposa grávida de 
outro, inserindo uma barriga e uma briga, elementos ausentes da 
narrativa hesiódica, e tornando o retrato da cena mais ridículo.

A paternidade do herói em Eurípides e em Plauto

A peça euripidiana Héracles traz a menção trágica mais an-
tiga de que dispomos sobre a concepção do herói. Nela, Alcmena 
é, repetidas vezes, mencionada por nome (Eur., H.F., 712, 826, 929, 
1260) como aquela que deu à luz Héracles, mas a atribuição pa-
terna parece oscilar ao longo da peça.

11	  A fonte não é paginada.



O trágico e o cômico na construção 
narrativa da natividade de Hércules

89

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.68126  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 78-103, jul./dez. 2025

A tragédia inicia (Eur., H.F., 1-2) com Anfitrião indagando se 
“[a]lguém ignora quem deitou no mesmo leito de Zeus” (Eurípides, 
2014, p. 13, trad. de Vieira) A expressão usada é “Διός συλλέκτρον”, 
referindo-se a si mesmo como aquele que dividiu a mulher com 
o patriarca olimpiano. Entretanto, o esposo de Alcmena, ao apre-
sentar um prólogo evocando a narrativa pregressa do herói, es-
tando este distante, realizando seus feitos, afirma que Héracles 
deixara para Anfitrião a guarda do lar, da mulher e dos filhos do 
herói, o que parece demonstrar a paternidade de Anfitrião. Ele 
mesmo chama Héracles explicitamente de “meu filho” (παῖς ἐμός e 
variações dessa expressão) por diversas vezes na peça (Eur., H.F., 
14, 46, 97, 184, 223, 1113, 1190).

Outras personagens de Eurípides, como Mégara, Lico, Teseu e 
o Mensageiro, também tratam com aparente normalidade a rela-
ção pai-filho de Anfitrião e Héracles. Até mesmo o herói se dirige 
ao ancião com o vocativo “pai” (πάτερ) mais de uma vez (Eur., H.F., 
587, 619, 1111). No verso 1265, Héracles chega a dizer a Anfitrião: 
“eu te considero pai em vez de Zeus” (tradução nossa do original 
“πατέρα γὰρ ἀντὶ Ζηνὸς ἡγοῦμαι σὲ ἐγώ”). O Coro, nos versos 352-356, 
exime-se de escolher de quem Héracles seria filho: “seja de Zeus”, 
“seja de Anfitrião”. A paternidade de Zeus, porém, é exclamada em 
súplicas para que não pereça a família de Héracles (H.F., 875-890). 
Também Íris, mensageira de Hera, menciona a progenitura liga-
da ao rei olimpiano quando incita que a Fúria transtorne o herói 
para que mate seus próprios filhos, cumprindo-se, assim, os ca-
prichos de Hera (H.F., 822-842). A resposta à pergunta de quem 
seria o pai de Héracles parece variar de cena a cena. 

Essa origem de paternidade dupla não é interpretada de ma-
neira cômica ou jocosa nenhuma vez na peça de Eurípides. Mes-
mo nos versos em que a visita de Zeus ao leito conjugal de Anfi-
trião é descrita como a tomada da propriedade alheia (Eur., H.F., 
344-345), o tom com que se explana o tema é de máxima reverên-
cia. E isso pode ser atribuído ao fato de a figura paterna, na Grécia 
Clássica, ter o maior destaque na hierarquia social. Anfitrião é o 



O trágico e o cômico na construção 
narrativa da natividade de Hércules

90

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.68126  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 78-103, jul./dez. 2025

guerreiro derrotado na batalha de virilidade, mas ainda compar-
tilha o papel de pai, fato que lhe é um mérito. 

O patriarcado da Roma contemporânea de Plauto também 
tinha o pai como autoridade suprema do núcleo familiar. O pa-
terfamilias tinha, literalmente, poder de vida e de morte (vitae ne-
cisque potestas) sobre qualquer membro da família, incluso não só 
os membros de sangue, mas genros e noras, escravos e animais 
(Westbrook, 1999). Na esfera pública, os poderes do paterfamilias 
eram entendidos como análogos aos dos membros do senado 
romano (sendo os senadores chamados patres, os pais do povo). 
Roma, essencialmente paternalista, esgarça a imagem paternal a 
tal ponto que cai, inevitavelmente, no grotesco, abrindo-se ao ri-
sível, ao escárnio do povo, que necessitava desse alívio cômico 
como um revide a seus pais tiranos. Para Bleisch (1997), a comé-
dia romana é concomitantemente conservadora e escapista, ou 
seja, a comédia é a imprescindível válvula de escape para que as 
tensões sociais sejam, ao mesmo tempo, aliviadas e cristalizadas. 
Os chistes teatrais encantam o público em um espetáculo de vin-
gança ilusória e inofensiva que deixam as hierarquias sociais se 
perpetuarem sem mais consequências. Quando a comédia permite 
que os sentimentos de repulsa e ridicularização ocorram naquele 
ambiente controlado, com horário para começar e terminar, com 
um fio narrativo premeditado para conduzir o público em direção 
a um apaziguamento, a catarse acontece e, consequentemente, a 
ordem social é preservada. Plauto usa desses ideais da plateia ro-
mana como matéria-prima para suas piadas (Phillips, 1985, p. 126). 
Talvez, ao observar tamanha exacerbação da figura paterna, o co-
mediógrafo tenha cedido ao ímpeto de desvendar o absurdo por 
trás de tanto esforço simbólico para afirmar a dominância patriar-
cal. De acordo com Bond (1999, p. 215), todo o Amphitruo é marca-
do por conflitos éticos básicos como: desejos e ânsias pessoais e 
deveres de demandas públicas; liberdade e escravidão; divindade e 
humanidade; masculino e feminino. Na peça, assim, haveria mais 



O trágico e o cômico na construção 
narrativa da natividade de Hércules

91

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.68126  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 78-103, jul./dez. 2025

preocupação com as relações de poder entre grupos dominantes e 
dominados do que com trocadilhos e palavras chulas. 

A comédia romana necessita de subversões, como a inversão 
do poder: o escravo domina o mestre, o pai é subjugado pelo filho. 
No Amphitruo de Plauto não é diferente: Júpiter é um adulescens 
amator, e Anfitrião, general de tropas guerreiras e conquistado-
ras, é castrado de seus poderes, convertido em cuculus. Segundo 
Bond (1999, p. 209), Anfitrião é uma personagem trágica que é ex-
posta de forma calculada ao riso, especialmente quando Júpiter 
e Mercúrio o tratam como o próprio general trataria Sósia, seu 
escravo. Este, por sua vez, é uma personagem que extrapola o seu 
papel servil, fazendo comentários que, na vida real, seriam pas-
síveis de punição – mas ele nada sofre do seu senhor. O escravo 
não é sequer repreendido pelo mestre ao contar a estranhíssima 
história de um segundo Sósia, mesmo que Anfitrião adote uma 
atitude racional e julgue que o servo está bêbado, louco ou enga-
nando-o. O tema da ausência de sanidade mental, seja por loucu-
ra, seja por embriaguez, recebe bastante destaque em Anfitrião 
(Galinsky, 1966, p. 218), talvez para satirizar o aristocrata romano.

Figuração trágica em vasos

A próxima aparição de Alcmena que nos interessa não é uma 
obra literária, mas uma imagem pintada em um vaso em que fi-
gura o mesmo mito. A arte na cratera de cerâmica é atribuída ao 
pintor Python, datada entre os anos de 360-320 A.E.C., e encon-
tra-se hoje no Museu Britânico. Nessa obra, as figuras têm ros-
tos sérios, retratados sem as distorções anatômicas que seriam 
características de uma imagem cômica, e, portanto, expressam o 
teor grave do tema, como podemos observar a seguir:



O trágico e o cômico na construção 
narrativa da natividade de Hércules

92

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.68126  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 78-103, jul./dez. 2025

Figura 1 – pintura em vaso atribuída a Python

Fonte: British Museum (número de referência no museu: 1890,0210.1)

Na imagem, resumida no website do museu como “Alcmena 
apelando a Zeus contra Anfitrião” (tradução nossa12), podemos 
ver a figura central feminina de mão direita erguida em súplica, 
sentada sobre uma pira sendo acesa por um jovem imberbe de 
chapéu, à esquerda, nomeado “Antenor” (ΑΝΤΗΝΩΡ) na própria 
imagem. É certamente um servo, cujo nome, porém, não é o mes-
mo do escravo da peça plautina. A terceira figura é um homem 
barbado que a legenda identifica como Anfitrião (ΑΜΦΙΤΡΥΩΝ) e 
que espera o desenrolar da cena. Na parte superior do vaso, um 
casal divino (presumivelmente Zeus e Hera) contempla a cena 
enquanto derramam jarras d’água duas divindades menores, de 

12	  No original: Alcmene appealing to Zeus against Amphitryon.



O trágico e o cômico na construção 
narrativa da natividade de Hércules

93

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.68126  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 78-103, jul./dez. 2025

trajes padronizados e menos rebuscados (supõe-se que sejam 
duas Nephélai, personificações das nuvens), as quais, por ordem 
de Zeus, aplacam o incêndio e salvam a mulher. 

Outro vaso, também exposto no Museu Britânico, atribuído 
ao pintor que se convencionou chamar “pintor do Louvre K491”, 
datado entre 360 A.E.C. e 340 A.E.C., traz uma composição seme-
lhante, apesar da ausência das figuras representando Anfitrião, 
Zeus e Hera.

Figura 2 – pintura em vaso atribuída ao pintor do Louvre K491

Fonte: British Museum (número de referência no museu: 
1873,0820.341)



O trágico e o cômico na construção 
narrativa da natividade de Hércules

94

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.68126  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 78-103, jul./dez. 2025

Nessa segunda imagem, vê-se uma mulher cabisbaixa, senta-
da sobre um altar ou uma pira, levantando os braços ao céu. Dian-
te dela, há um jovem com chapéu na cabeça e tochas acesas nas 
mãos. Acima de ambos, duas figuras femininas derramam água 
sobre a chama.

A representação da cena é, em ambos os casos, claramente 
violenta. Alcmena clama aos céus, apresentando as mãos limpas; 
ela não se vê culpada. O fogo nas mãos do homem diante dela, 
porém, demonstra a condenação que lhe foi imposta. A respos-
ta dos deuses é favorável à mulher, extinguindo as tochas que a 
queimariam. Isso parece retratar o momento em que Alcmena, 
grávida do amante, é condenada pelo esposo à morte por traição.

Pode ser que seja uma repetição de uma cena vista no palco, 
numa peça que não chegou até nós (a Alcmena de Eurípides?), mas 
não é necessário que seja. De acordo com Baccci e Spigo (2002), 
as ilustrações míticas em vasos italianos e sicilianos, embora re-
tratem temas e episódios de tragédias, não conservam, necessa-
riamente, o compromisso de refletir fidedignamente performan-
ces teatrais. Os temas seriam, assim, revisitados e reinterpretados 
autonomamente pelos artistas sem, contudo, abandonar o ideá-
rio comum da época. Isso se aplica a essas duas pinturas: a figu-
ra principal, Alcmena, encontra-se no centro da cena, em clara 
posição de desespero e súplica. Em um plano horizontal, a cena 
se reparte em duas: o plano inferior (representando o polo das 
vicissitudes humanas) e o plano superior (o polo divino de onde 
vem o socorro). Com isso, compreende-se que o vaso indica que o 
tema da concepção de Hércules era, indubitavelmente, encarado 
como trágico, tanto na violência que evoca o temor e a piedade, 
como também no retrato piedoso dos deuses. É importante ob-
servar que, pelo fio da narrativa, o episódio retratado nos vasos 
apenas poderia ocorrer imediatamente depois de Anfitrião saber 
da infidelidade da consorte. A atrocidade da reação e a desmesu-
ra da punição condizem com as de um marido tomado pela fúria, 
no calor do momento.



O trágico e o cômico na construção 
narrativa da natividade de Hércules

95

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.68126  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 78-103, jul./dez. 2025

Entretanto, na obra plautina, esse momento é risível. E, até 
onde nos consta, o marido não ateia fogo à mulher na peça de 
Plauto (ou em qualquer comédia greco-latina). Pelo contrário, An-
fitrião nunca se encontra em posição de superioridade suficien-
te para impor que Alcmena seja queimada viva. Na sequência da 
cena em que ele afirma ter sido traído (da qual ele sai emasculado 
para procurar o arbítrio de outrem para impor o próprio poder 
marital), há o solilóquio de Alcmena a alardear a própria virtude 
matronal como feito de heroína. A piada passa despercebida nos 
nossos tempos; segundo Bleisch (1997), virtus, antes de Cícero, 
é tipicamente associada ao masculino: virtus vem de vir. Logo, a 
exaltação à qualidade viril de Alcmena assume aspectos eróticos 
por ela encerrar em seu corpo a virilidade do marido, assim como 
a do amante.

Como as palavras de Alcmena têm uma aparência geral de se-
riedade, essa cena plautina é o que pode levar a concluir que se 
trata de uma personagem trágica fora de contexto, o que justifica-
ria a denominação de tragicomoedia evocada no prólogo. De fato, o 
próprio destaque de uma personagem feminina é outro elemen-
to mais frequente em tragédia do que em comédia (Bleisch, 1997). 
O requinte da personagem de Alcmena reside no fato de que, ao 
contrário dos outros protagonistas da peça, os quais encontram 
sua duplicidade em outras personagens, ela encarna o seu próprio 
duplo; há uma contradição nela, da qual o próprio Plauto pode ter 
dado uma pista: quando ele faz Mercúrio dizer que a peça será uma 
tragicomédia, isso não significa que esse termo tenha a conotação 
que hoje em dia lhe damos. A razão que ele oferece para tal catego-
ria é que ele poderia transformá-la, de tragédia em comédia, sem 
alterar qualquer palavra (Plaut. Amph., 50-60):

Ora, o pedido que aqui me traz, é o que primeiro vou 
declarar; depois, exporei o argumento desta tragédia. 
Mas porque é que franziram a testa? Por ter falado 
de tragédia?... Sou um deus: posso dar-lhe uma revi-
ravolta. Se quiserem, transformo-a de tragédia em 



O trágico e o cômico na construção 
narrativa da natividade de Hércules

96

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.68126  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 78-103, jul./dez. 2025

comédia, sem mudar um único verso. [...] Vou é fazer 
com que seja uma comédia com uma pitada de trági-
co, pois não creio que seja justo fazer uma comédia 
de fio a pavio, quando nela intervêm reis e deuses. 
Pois quê?! Já que há nela, também, um papel de escra-
vo, vou fazer tal e qual como disse: uma tragicomédia. 
(Trad. de Louro Fonseca, 1993, p. 26).

É precisamente a tragicidade que faz Alcmena engraçada: o 
fato de que as falas dela não pertencem ao mundo onde ela está. 
Ela é cômica por falar tragicamente e por não viver de acordo com 
as suas palavras. O humor, especialmente envolvendo brincadei-
ras sexuais, é mais engraçado quando vem de uma fonte inespe-
rada ou de um contexto atípico (Phillips, 1985, p. 126).  Ademais, 
piadas visuais são um dos recursos que uma comédia usa para 
subverter o tom elevado do discurso, mas sem a necessidade de 
lhe mudar as palavras. A prenhez de Alcmena converte a canção 
trágica em cômica (Bleisch, 1997). Assim, explica-se o porquê de 
o monólogo dela parecer uma fala séria: isso é a piada por ser o 
inesperado. Numa tragédia, esse momento ocorreria quando ela 
iria ser executada.

Alcmena não sabe do seu papel ambíguo e proclama a pró-
pria justiça como esposa sofrida (Plaut., Amph., 645). O retrato que 
as suas palavras pintam é o da matrona altruísta, o papel de gêne-
ro esperado atribuído à mulher na sociedade romana (Christen-
son, 2001, p. 253), preocupada com o marido, em primeiro lugar, 
com a família e com a nação. Quando, mais adiante, confrontada 
pelo cônjuge com acusações de infidelidade, ela ecoará essa afir-
mação da virtude com uma lista de valores femininos que atesta 
em si mesma (Amph., 839-842): “a castidade, o pudor, o domínio 
dos instintos, o temor aos deuses, o amor filial e a harmonia da 
família, o ser-te obediente, generosa para com os bons, útil às 
pessoas de bem” (trad. de Louro Fonseca, 1993, p. 95). Alcmena 
acredita dizer a verdade, o que também torna a cena engraçada: 
é impróprio de uma mulher de tal estirpe o que ela nega ter fei-
to. Contudo, ela fez exatamente o que despreza, e em seu próprio 



O trágico e o cômico na construção 
narrativa da natividade de Hércules

97

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.68126  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 78-103, jul./dez. 2025

corpo está a irrefutável prova da sua infidelidade. Para Bleisch 
(1997), ela é casta e adúltera; mulher e viril, cômica e trágica. É 
um amálgama de alternativas simultâneas e, com isso, torna-se o 
duplo de si mesma (o que explica ela ser a única das personagens 
principais da peça a não ter uma contraparte).

Em comédias plautinas, depois de uma personagem ser in-
troduzida, um solilóquio pode ser usado para criar ou reforçar 
a simpatia do falante aos olhos do público. No monólogo mais 
longo de Alcmena, o conteúdo informativo é mínimo, porque a 
emoção é a mensagem central (Slater, 1985, p. 156). É evidência 
de que a reação de Anfitrião à revelação da gravidez da mulher 
recebia um tratamento mais sombrio nas recontagens anteriores 
do mito, o que a versão cômica modificou. O marido, que antes a 
condenava à morte, resigna-se agora a apenas discutir com ela e 
a procurar um árbitro que julgue se a história dela merece cré-
dito. A intervenção de Júpiter, antes em forma de chuva, passa a 
ser apenas uma rápida explicação. Também a pronta aceitação de 
Anfitrião, anteriormente justificável diante de uma chuva mila-
grosa, é agora comicamente crédula e ingênua.

O Amphitruo como subversão

Demonstra-se, assim, que o Amphitruo contém divergências 
em comparação às fontes anteriores aqui analisadas e essas di-
vergências estão em pontos cruciais da trama. Para Christenson 
(2001, p. 254-257), todas as personagens principais são subverti-
das e degradadas em algum nível ou instância. Anfitrião, de ge-
neral viril e dominador, passa a marido traído e, humilhado pelo 
amante. Mesmo o próprio Sósia já naturalmente ambientado em 
uma realidade grotesca pelo mero fato de ser escravo, é subverti-
do: ele apresenta ao público um monólogo típico de tragédias na 
sua primeira fala, embora o desconstrua com piadas entremea-
das. Por fim, Alcmena, encarnando no imaginário romano a figu-
ra da matrona, em vez de estar oculta e resguardada, como uma 



O trágico e o cômico na construção 
narrativa da natividade de Hércules

98

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.68126  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 78-103, jul./dez. 2025

mulher grávida e digna, apresenta um apetite sexual exagerado e 
satisfaz os desejos carnais e adúlteros.

Corrobora para afirmar que se trata de subversão intencio-
nal o fato de que Júpiter também é ridicularizado. Apenas por ter 
repetidas aparições na peça, ele já seria uma quebra dos paradig-
mas, pois, a julgar pela completa ausência de Zeus/Júpiter no dra-
ma, não seria corriqueiro, à época, ver esse deus no palco – e em 
uma comédia. Esse Júpiter cômico não é um deus supremo, mas 
um animal no cio. E não há aqui apenas um olimpiano, mas dois: 
a presença de Mercúrio (ausente nas representações anteriores 
desse mito) também é uma ruptura, sendo esse deus obrigado a 
colaborar com a luxúria do pai, caindo para o status mais baixo da 
sociedade, o escravo. Segundo Bond (1999, p. 204), os dois deuses 
têm o comportamento grosseiro de vis mortais, o que torna essa 
peça peculiar.

As evocações de atividades sexuais servem para aviltamen-
to de personagens, como Nicóbulo e Filoxeno no quinto ato de 
Bacchides (vv. 1087-1211). Plauto elege Júpiter e Alcmena para se-
rem os mais grotescamente obscenos por serem, socialmente, os 
mais dignos de respeito. Mercúrio alude, desde o prólogo, que a 
noite havia sido prolongada para Júpiter fruir de Alcmena (Plaut., 
Amph., 113-114): “meu pai está, neste momento, aqui dentro, na 
cama com ela e, por esse motivo, foi esta noite prolongada: é o que 
acontece, sempre que ele está no gozo com qualquer fulana do 
seu agrado” (trad. de Louro Fonseca, 1993, p. 27). O deus não pou-
pa linguajar explícito referindo-se ao encontro amoroso do casal 
(Amph., 104-112, 131-135), e quando Sósia, ao notar a extensa du-
ração da noite, brinca que é a noite para se contratar uma prosti-
tuta, Mercúrio remete aos amantes que ele vigia. A insistência em 
fazer obsceno o par Júpiter-Alcmena aponta para a intenção de 
profaná-los. 

Todo esse expediente mexia na expectativa do público, mani-
pulando-o para provocar o riso, porque as pessoas riem quando 
as coisas saem ao contrário das expectativas: uma determinada 



O trágico e o cômico na construção 
narrativa da natividade de Hércules

99

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.68126  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 78-103, jul./dez. 2025

situação ou declaração é antecipada, e algo inesperado ou im-
possível se desenvolve em seu lugar (Duckworth, 1994, p. 318). O 
retrato incongruente dessas personagens em comparação com o 
que o público teria considerado normal torna o enredo engraça-
do (Chalmers, 1965, p. 21). 

Naturalmente, a ausência desse ou daquele elemento não é 
evidência de que todas essas mudanças foram operadas pelo gê-
nio de Plauto, ou pelo seu possível modelo grego, já que, como ad-
vertem Budelmann e Haubold (2008, p. 16), é irrecuperável o con-
junto completo de influências literárias subjacentes a uma obra 
antiga. Conseguimos apontar algumas influências óbvias, mas es-
tas serão apenas algumas em meio a muitas. Há poucas tradições 
inquestionáveis, e não existe um critério objetivo que estabeleça 
se algo é tradicional, ou se não faz parte desta ou daquela tradição 
(Budelmann; Haubold, 2008, p. 24). É possível que os elementos 
divergentes aqui observados venham de uma versão alternativa 
do mito, que poderia ter existido em paralelo, e que tenha sido 
apenas escolhida (e não criada) pelo comediógrafo, talvez por ter 
mais potencial cômico. No entanto, a própria utilização desses 
elementos de versões minoritárias já serve para se afirmar que 
o Amphitruo de Plauto é uma obra que se realiza como paródia. 
Essa versão cômica representa um ponto de inflexão na recepção 
do mito da natividade de Hércules na Antiguidade, porque, como 
todas essas diferenças em comparação às versões anteriores con-
gruem para o riso, Plauto se diferencia intencionalmente dos mo-
delos trágicos e épicos. Além disso, e mais importante ainda, essa 
subversão do mito foi a que influenciou as recontagens posterio-
res, tornando-se a versão mais propagada.

Considerações finais

Confrontando as ocorrências anteriores do natalício de Hér-
cules com a que consta no Amphitruo, elementos diferem entre 
essa retratação cômica e as versões anteriores – épicas, trágicas 



O trágico e o cômico na construção 
narrativa da natividade de Hércules

100

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.68126  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 78-103, jul./dez. 2025

e pictóricas. Neste trabalho, tentamos, portanto, esboçar uma li-
nha temporal de evidências com as quais arguir quais elementos 
podem ter sido parodiados por Plauto (ou pelo modelo grego) vi-
sando à transformação desse enredo, originalmente adequado à 
tragédia, em um enredo de comédia.

A existência de elementos divergentes (entre cada revisita-
ção anterior do mito de Anfitrião e a fábula plautina) fica estabe-
lecida, quer tenha sido inserida pelo comediógrafo, quer tenha 
sido apenas recebida de outra tradição. O Amphitruo difere de 
Homero porque, na Ilíada, Hera dificulta o parto de Alcmena e, na 
peça plautina, Juno está ausente e o parto é facilitado. Difere de 
Hesíodo, que nunca explicita o feito de Zeus e traz o marido aos 
braços da esposa imediatamente ao voltar da guerra, enquanto 
Plauto apresenta uma briga que levaria ao divórcio. Difere de Eu-
rípides quando este oscila a atribuição da paternidade de Héra-
cles, consoante a cena, mas o pai do bebê-herói está bem definido 
no Amphitruo (vv. 1139-1140). Difere também dos vasos aqui ana-
lisados, que mostram uma fogueira e uma chuva salvífica ausen-
tes em Plauto, que traz no lugar a autojustificação de Alcmena.

Como todas as diferenças aqui identificadas em fontes an-
teriores são menos adequadas ao riso, e somado ao fato de que 
as mudanças no conteúdo de Plauto levam sempre a um efeito 
cômico, é sensato supor que tenham sido mudanças efetuadas es-
pecificamente para a transformação de um enredo próprio para 
uma tragédia em um enredo próprio para uma comédia.

Nesse aspecto, portanto, a fábula do Amphitruo destaca-se, 
não apenas das peças do corpus plautino, mas também da gran-
de maioria das peças que nos legaram os antigos, por trazer uma 
recontagem que ultrapassa a fronteira entre gêneros literários de 
difícil compatibilidade. Sublinhemos o fato de que a represen-
tação cômica do mito configurará o modelo mais retomado nas 
narrativas posteriores sobre o nascimento de Hércules, desde as 
antigas até as modernas. Por isso, a influência da obra plautina na 
recepção do mito é de extrema relevância.



O trágico e o cômico na construção 
narrativa da natividade de Hércules

101

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.68126  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 78-103, jul./dez. 2025

REFERÊNCIAS

ARISTÓTELES. Poética. Tradução, introdução e notas de Paulo Pi-
nheiro. São Paulo: 34, 2015.
BACCI, Giovanna Maria; SPIGO, Umberto. Prosopon-Persona. 
Testimonianze del Teatro Antico in Sicilia. Lipari: Regione sici-
liana, assessorato regionale dei beni culturali, ambientali e della 
pubblica istruzione, 2002.
BLEISCH, Pamela R. Plautine travesties of gender and genre: 
transvestism and tragicomedy in Amphitruo. Didaskalia: The 
Journal for Ancient Performance. v. 4, n. 1, n.p. Lynchburg: Ran-
dolph College, 1997. 
BOND, Robin P. Plautus’ Amphitryo as Tragi-Comedy. Greece & Rome. 
v. 46, n. 2, p. 203-220. Cambrígia: The Classical Association, 1999.
BRITISH MUSEUM. The British Museum online collection, 2024. 
Disponível em: https://www.britishmuseum.org/collection. Aces-
so em: 6 maio 2024.
BUDELMANN, Felix; HAUBOLD, Johannes. Reception and Tradi-
tion. In: HARDWICK, Lorna; STRAY, Christopher (ed.). A compa-
nion to classical receptions. Oxônia: Blackwell, 2008. pp. 13-25.
CHALMERS, Walter R. Plautus and his audience. In: DOREY, Tho-
mas Alan; DUDLEY, Donald Reynolds (ed.). Roman drama. London: 
Routledge & Keagan Paul, 1965. pp. 21-50.
CHRISTENSON, David. Grotesque Realism in Plautus’ “Amphi-
truo”. The Classical Journal, v. 96, n. 3, pp. 243-260. The Classical 
Association of the Middle West and South: Natchitoches, 2001.
CHRYSTAL, Paul. Women in Ancient Rome. Amberley: Stroud, 2013.
DUCKWORTH, George Eckel. The nature of Roman Comedy: a study in 
popular entertainment. 2. ed. Londres: Bristol Classical Press, 1994.
EURÍPIDES. Héracles. Tradução, posfácio e notas de Trajano Viei-
ra. São Paulo: 34, 2014.
GALINSKY, Gotthard Karl. Scipionic Themes in Plautus’ Amphi-
truo. Transactions and proceedings of the American philological as-
sociation. v. 97, pp. 203-235. Johns Hopkins University Press, Ame-
rican Philological Association, 1966. 



O trágico e o cômico na construção 
narrativa da natividade de Hércules

102

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.68126  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 78-103, jul./dez. 2025

GARCÍA-HERNÁNDEZ, Benjamín. Gemelos y sosias: la comedia 
de doble en Plauto, Shakespeare y Molière. Madrid: Ediciones 
Clásicas, 2001.
GRATWICK, Adrian S. Drama. In: KENNEY, E.J.; CLAUSEN, W.V. 
(ed.). The Cambridge History of Classical Literature. v. 2 (Latin Lite-
rature). Cambrígia: Cambridge University Press, 1982. pp. 77 – 137.
HARDWICK, Lorna. Reception Studies. Greece & Rome: new surveys 
in the classics. n. 33. Nova Iorque: Oxford University Press, 2003.
HESÍODO. Escudo de Héracles. Tradução de Jaa Torrano. Revista 
Hypnos, n. 6, p. 185-221, 2000. Disponível em: https://hypnos.org.br/
index.php/hypnos/article/view/359/370. Acesso em 16 jan. 2023.
HOMERO. Ilíada. Tradução de Haroldo de Campos. Vol 2. São Pau-
lo: Arx, 2002.
PÀMIAS, Jordi. The reception of Greek myth. In: EDMUNDS, 
Lowell. Approaches to Greek Myth. 2. ed. Baltimore: Johns Hopkins 
University Press, 2014. pp. 44-83.
PHILLIPS, Jane E. Alcumena in the “Amphitruo” of Plautus: A 
Pregnant Lady Joke. The classical journal, v. 80, n. 2, p. 121-126. 
The Classical Association of the Middle West and South: Natchi-
toches, 1985.
PLAUTO. Anfitrião. Introdução, tradução e notas de Carlos Alber-
to Louro Fonseca. Lisboa: edições 70, 1993.
PLAUTUS. Amphitryon, the comedy of asses, the pot of gold, the two 
Bacchides, the captives. v. 1. Tradução de Wolfgang de Melo. Cam-
brígia / Londres: Harvard University Press, 2011.
SEGAL, Erich. Roman laughter: the comedy of Plautus. 2. ed. Nova 
Iorque / Oxônia: Oxford University Press, 1987.
SLATER, Niall W. Plautus in performance. Guilford: Princeton Uni-
versity Press, 1985.
STOCKERT, Walter. Tragicomedy and paratragedy: Plautusʼs Am-
phitruo, Captivi, and Rudens.
WESTBROOK, Raymond. Vitae Necisque Potestas. Historia, Zeitschrift 
Für Alte Geschichte, Estugarda, v. 48, n. 2, pp. 203-223, 1999. Disponível 
em: http://www.jstor.org/stable/4436540. Acesso em 24 abr. 2023.



O trágico e o cômico na construção 
narrativa da natividade de Hércules

103

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.68126  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 78-103, jul./dez. 2025

The tragic and the comic in the narrative construction of 
Hercules’ nativity

ABSTRACT: This article analyses the details in the myth of the hero Hercules’ 
birth, as they appear in the play Amphitruo, attributed to the Latin playwright 
Plautus, in comparison with the corresponding details in other works that pre-
ceded the composition of this comedy, namely: the Iliad (attributed to Homer), 
the Shield of Heracles (attributed to Hesiod), Euripides’ Heracles, and two painted 
pottery vases on display in the British Museum. With this comparative analysis, 
one observes that the elements presented in previous works do not harmoni-
se with those present in Plautus’ play: Hera’s intervention in the Iliad does not 
match the absence of a Plautine Juno; Alcmena’s conjunction with the fathers 
of her twins does not occur in the same way in the comedy as in the Shield; the 
hero’s paternity in Euripides is not similarly treated in Plautus; and the vases 
indicate an attempted uxoricide that cannot be read into the Latin text. Thus, 
one concludes that the narrative, as it is in the Amphitruo, is a parodic version 
that subverts narrative elements from previous retellings, in order to cause lau-
ghter. Since the comedy is the version of the Herculean nativity that has become 
the most famous, it therefore represents a turning point in the reception of this 
myth, both in Antiquity as well as in Modernity.

KEYWORDS: Plautus; Hercules / Heracles; comedy; tragedy; epic.




