
270

Ductus misterioso e 
prudência em sermões do 

Padre Antônio Vieira
Ana Lúcia Machado de Oliveira 1

Ghabriel Ibrahim Ermida Tinoco Alves 2 

RESUMO: O artigo em questão busca apresentar a categoria de “ductus miste-
rioso” como elemento distintivo da forma como Padre Antônio Vieira elabora o 
andamento de alguns dos seus sermões. Para tanto, partimos de uma breve aná-
lise da categoria de prudência conforme incorporada nas letras jesuítas e, mais 
especificamente, nos sermões de Vieira, visando ressaltar a dimensão moral 
suposta nela. Fundamental para a ideia de decoro que regulava a produção le-
trada, a ideia de prudência serve de base para que se avance para uma discussão 
acerca da importância da dimensão prática para os pregadores, recuperando 
principalmente discussões de Aristóteles e Cícero. Principiando a discussão so-
bre o ductus, apresentamos uma breve recapitulação dessa categoria conforme 
compreendida classicamente, bem como análises desse elemento do discurso 
em textos de Vieira realizadas por pesquisadores contemporâneos. Ao sugerir-
mos a existência de um ductus misterioso, propomos que se trata de expressão 
retórico-poética da preocupação do jesuíta com a ação, seus efeitos materiais, a 
própria materialidade do sermão e, sobretudo, com uma visão de mundo con-
trarreformista que compreende que tudo o que há está sacramentado pela Pre-
sença do criador. Essa compreensão autoriza uma interpretação figural, para 
usar a terminologia de Auerbach (1997), do texto bíblico e das próprias coisas do 
mundo como signos dessa presença, exigindo do pregador autorizado uma ha-
bilidade hermenêutica que direcione o público ao Bem absoluto. A partir disso, 

1	 Professora Associada de Literatura Brasileira da Universidade do Estado 
do Rio de Janeiro.
2	 Mestre pela Universidade do Estado do Rio de Janeiro.



Ductus misterioso e prudência em 
sermões do Padre Antônio Vieira

271

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.68133  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 270-290, jul./dez. 2025

Vieira elabora sermões nos quais a sequência de argumentos passa a constituir 
por si uma agudeza, uma vez que reforça essa compreensão da História.

PALAVRAS-CHAVE: Ductus; Barroco; Padre Antônio Vieira; retórica; letras 
coloniais.

Um dos elementos que parece ser especialmente distintivo 
na obra de Baltasar Gracián intitulada Agudeza e arte de enge-
nho é precisamente a autonomização da categoria do engenho. 
Em artigo recente, Alcir Pécora (2021b, p. 13) nota que o enge-
nho aparece nas preceptivas como “uma espécie de tertius na 
oposição antistrófica aristotélica entre ‘dialética’ – a técnica de 
produzir argumentos convincentes e raciocínios adequados por 
meio do discurso – e ‘retórica’ – a arte de persuadir considerando 
as diferentes circunstâncias em que se encontram o orador e o 
auditório”. 

É a partir dessa autonomização que também é possível con-
ferir certa autonomia à categoria de “juízo”. Nota-se na obra do je-
suíta que tanto engenho quanto juízo são faculdades necessárias 
para a produção de agudezas eficazes, estabelecendo uma relação 
dialética e complementar. O bom engenho depende do juízo, o 
bom juízo é também engenhoso. 

Entretanto, é possível observar que cada uma dessas facul-
dades possui “virtudes” específicas, expressões práticas objetivas. 
A do engenho é, precisamente, a agudeza; por outro lado, como 
aponta o pesquisador Pedro Cerezo Galán (2001, p. 130, tradu-
ção nossa)3, “a areté do juízo é a prudência, que Gracián enten-
de, ao modo aristotélico, como recta ratio agilibum”. Isso significa, 
seguindo com o crítico espanhol, que “a prudência não é mero 
conhecimento do universal legal, do que abstratamente deve ser 
feito, mas do que aqui e agora se deve fazer para se comportar 
moralmente. Enquanto virtude dianoética específica ancora uma 

3	 La areté del juicio es la prudencia, que Gracián entiende, al modo aristoté-
lico, como recta ratio agilibum.



Ductus misterioso e prudência em 
sermões do Padre Antônio Vieira

272

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.68133  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 270-290, jul./dez. 2025

verdade moral contraída na esfera do concreto, isto é, feita sob 
medida para o caso que se julga” (Galán, 2001, p. 129, tradução 
nossa)4. Com base nisso, como mencionado, a prudência assume 
função inventiva, “engenhosa”.

Tratemos, pois, da prudência como elemento constitutivo 
das belas letras jesuítas, já tendo em mente que nosso foco recai-
rá sobre os sermões do Padre Antônio Vieira. Os ecos aristotéli-
cos na leitura de Gracián já foram estabelecidos, mas é positivo 
fazer uma breve digressão filológica para melhor estabelecer as 
implicações, por exemplo, do próprio uso do termo “prudência”. 
Sabe-se que a categoria de phronesis conforme apresentada na 
Ética a Nicômaco é definida como “[...] uma capacidade verdadeira 
e raciocinada de agir com respeito às coisas que são boas ou más 
para o homem” (Arist., Eth. Nic., 1140b5). Jana Noel (1999) nota que 
é possível, com base em escolhas de tradução, erigir três grandes 
blocos de sentido por meio dos quais pensar essa categoria, em-
bora os três integrem de modo pleno o pensamento aristotélico 
e só possam ser pensados como distintos artificialmente: “alguns 
focam nossa atenção na racionalidade; outros trazem a natureza 
da percepção e do discernimento; outros marcam o caráter mo-
ral e ético do phrônimos” (Noel, 1999, p. 273, tradução nossa)5. A 
versão da Ética a Nicômaco que escolhemos acima, por exemplo, 
traduz phronesis como “sabedoria prática”. A escolha lexical do 
termo “prudência” por parte de Gracián já guarda em si, portanto, 
uma carga semântica para a qual devemos estar atentos ao discu-
tir a ideia de decoro nas letras jesuíticas seiscentistas. 

4	 [...] la prudencia no es el mero conocimiento de lo universal legal, de lo que 
abstractamente debe hacerse, sino de lo que aquí y ahora hay que hacer para 
comportarse moralmente. En cuanto virtud dianoetica específica aporta una 
verdad moral contraída a la esfera de lo concreto, esto es, cortada al talle del 
caso que se juzga.
5	 Some focus our attention on rationality; some bring out the nature of per-
ception and insight; and some highlight the moral and ethical character of the 
phronimos.



Ductus misterioso e prudência em 
sermões do Padre Antônio Vieira

273

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.68133  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 270-290, jul./dez. 2025

Não cremos ser necessário desenvolver longos argumentos 
para afirmar que, para Gracián, para Vieira e no pensamento je-
suíta como um todo, o ponto de vista moral assume fulcro. Nesse 
âmbito, a perspectiva aristotélica acerca da prudência pode pare-
cer tautológica em alguma medida. Joseph Dunne (1997, posição 
611, tradução nossa)6, tratando da relação entre moral e phronesis, 
aponta que “[...] não é o caso que alguém seja primeiro bom em 
caráter e depois tenha phronesis. Antes, ser prudente é em si parte 
do que significa ter um bom caráter”. Aristóteles torna isso bas-
tante explícito, inclusive diferenciando phronesis de mera astúcia:

Existe uma faculdade que se chama habilidade, e tal é 
a sua natureza que tem o poder de fazer as coisas que 
conduzem ao fim proposto e a alcançá-lo. Ora, se o fim 
é nobre, a habilidade é digna de louvor, mas se o fim 
for mau, a habilidade será simples astúcia; por isso 
chamamos de hábeis ou astutos os próprios homens 
dotados de sabedoria prática (Arist., Eth. Nic., 1144a).

	 O argumento que se segue é convincente: se todo silogis-
mo a ser proposto deve ter em mente um fim bom (conforme a 
definição anteriormente mencionada), é necessário que se co-
nheça a natureza do que é bom. Só o homem bom conhece tal na-
tureza, “(...) donde está claro que não é possível possuir sabedoria 
prática quem não seja bom” (Arist., Eth. Nic., 144a). Entretanto, é 
importante notar que a ação prudente não ocorre isoladamente, 
mas é praticada por indivíduos integrantes da aristocracia da pó-
lis num contexto social. Lois Self (1979, p. 135, tradução nossa)7, 
por exemplo, nota que as ações do indivíduo dotado de prudência 

6	 [...] for it is not the case that one is first of good character, and then can have 
phronesis. Rather, being phronetic is itself part of what it means to be of good 
character.
7	 The phronimos does not exist in isolation. He deliberates well not only about 
private matters but with a view of what is good, what leads to eudaimonia (sic) or 
well-being for men in general, and the public’s acknowledgement of this ability 
testifies to their collective wisdom or inclination toward truth when persuasi-
vely presented.



Ductus misterioso e prudência em 
sermões do Padre Antônio Vieira

274

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.68133  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 270-290, jul./dez. 2025

levam à “(...) Eudaimonia ou bem-estar para os homens em ge-
ral, e o reconhecimento público desta habilidade é testemunho 
de sua sabedoria coletiva ou inclinação para a verdade tal qual 
apresentada persuasivamente”. Aí começa a ser possível estabe-
lecer paralelos entre prudência e retórica como uma instituição 
do bem-falar.

Aristóteles sugere em sua ética que “[...] o bem pessoal de 
cada um talvez não possa existir sem administração doméstica 
e sem alguma forma de governo” (Arist., Eth. Nic., 1142a). Há uma 
orientação social para a compreensão do que é bom, da mesma 
forma como a atuação retórica demanda orientação responsável 
no sentido do bem. O amplo corpus aristotélico é amarrado no 
sentido da virtude em comunidade: na Retórica, por exemplo, se 
lê que “[...] a retórica é como um rebento da dialética e daquele sa-
ber prático8 sobre os caracteres a que é justo chamar de política” 
(Arist., Rh., 1356a25-26). Lê-se também, por exemplo, que quando 
não se trata de coisas “necessariamente boas” (a felicidade, a vida, 
a justiça etc.) deve-se ter como bom o desejado pela maioria. No-
vamente, uma premissa circular parece ser construída: o bom re-
tor deve buscar o bem, por vezes, discernível apenas como aquilo 
que convém à maioria. Por sua vez, isso é endoxa ou verisimili, a 
“boa opinião”, que será tão expressa quanto maior a adequação 
(prépon) do discurso às diferentes situações elocutivas. Isso passa 
por seleção vocabular, entonação, objetivos, público, enfim, por 
todos os elementos internos e externos circundantes ao discurso. 
Essa adequação chamamos de decoro.

Voltemos, porém, às interseções mais bem estabelecidas en-
tre ética e retórica: Aristóteles afirma que há três grandes espécies 
de provas de persuasão fornecidas pelo discurso: “umas residem 
no carácter moral do orador; outras, no modo como se dispõe o 
ouvinte; e outras, no próprio discurso, pelo que este demonstra 

8	 Optamos por manter a tradução consultada, mas vale notar que “saber prá-
tico” aqui não se trata de phronesis, mas de pragmateias.



Ductus misterioso e prudência em 
sermões do Padre Antônio Vieira

275

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.68133  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 270-290, jul./dez. 2025

ou parece demonstrar” (Arist., Rh.,1356a). Em seguida, nota que o 
ethos do retor, baseado na percepção que a audiência tem de seu 
caráter, conhecimento e boa vontade, não deveria ser o elemento 
preponderante no convencimento – antes, a confiança da audi-
ência deveria derivar do discurso. Feita essa ressalva, afirma que 
“[...] quase se poderia dizer que o carácter é o principal meio de 
persuasão” (Arist., Rh., 1356a).

Jacqueline Lichtenstein constata que reside aí um problema 
central na Retórica que aparece em alguma medida na Poética. 
Preocupando-se sobretudo com a questão da imagem nas obras 
aristotélicas, Lichtenstein aponta que, a fim de ser eficaz, seria 
necessário para o estagirita pensar um discurso que conseguis-
se mimetizar certa visualidade. Como percebe a filósofa, “o gesto 
corporal está na origem da invenção da figura poética. Escrever 
um texto poético significa apagar esta origem substituindo as fi-
guras gestuais por figuras metafóricas e transpor as qualidades 
expressivas e persuasivas do corpo representado em discurso 
representativo” (Lichtenstein, 1993, p. 65, tradução nossa)9. En-
tretanto, segue havendo uma preocupação relevante em definir 
o que seria propriamente racional no processo de expressão 
(vide a preferência pelo desenho à cor), de modo que “se o valor 
do discurso retórico depende de sua efetividade, a dificuldade é 
manter a primazia da linguagem quando os efeitos mais persu-
asivos frequentemente têm mais a ver com o orador do que com 
suas palavras [...], em suma, com toda uma gama de meios que são 
estranhos à arte retórica ainda que essenciais para seu objetivo” 
(Lichtenstein, 1993, p. 65-66, tradução nossa)10. Esse complexo 

9	 The corporal gesture is at the origin of the poetic figure’s invention. To wri-
te a poetic text means to erase this origin by replacing the gestural figures with 
metaphorical figures and transposing the expressive and persuasive qualities of 
the represented body into representational discourse.
10	 If the value of rhetorical discourse depends on its effectiveness, the diffi-
culty is to keep the primacy of language when the most persuasive effects often 
have more to do with the orator than with his words […] in short, with a whole 
category of means that are foreign to rhetorical art yet essential to its aim.



Ductus misterioso e prudência em 
sermões do Padre Antônio Vieira

276

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.68133  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 270-290, jul./dez. 2025

debate seguirá, ganhando contribuições notáveis de Cícero e 
Quintiliano, embora não nos pareça pertinente expô-lo aqui em 
seus pormenores. Para maiores aprofundamentos, a própria obra 
citada de Jacqueline Lichtenstein expõe as divergências entre os 
autores de modo mais detido.

Analisemos, então, o “Sermão da Sexagésima”, pregação mo-
delar em que o jesuíta constrói sob bases aristotélicas seu argu-
mento acerca das razões pelas quais as pregações encontravam 
poucos resultados em sua época. O argumento decisivo, apresen-
tado somente no nono tópico, é o de que “as palavras dos prega-
dores são palavras, mas não são palavras de Deus” (Vieira, 2014c, 
p. 46). A grande causa dos insucessos, portanto, está no campo do 
discurso; mais especificamente, na torção imprudente das Escri-
turas Sagradas, modificando seu sentido em nome de constru-
ções agudas que não convêm ao discurso.

Entretanto, Vieira chega a essa conclusão somente após exa-
minar outras cinco circunstâncias que concernem ao pregador, 
refutando cada uma como insuficiente para explicar os insu-
cessos do catolicismo. Apesar de elaborar ao fim de cada tópico 
uma refutação dos argumentos até centrar sua argumentação no 
campo estritamente discursivo, momento derradeiro, cada argu-
mento é exposto com mais riqueza do que sua refutação. Assim, 
as circunstâncias apresentadas, embora consideradas como não 
determinantes para o insucesso das pregações, ficam marcadas 
como elementos relevantes para um pregador. A primeira delas é 
a circunstância da pessoa, que diz respeito precisamente ao seu 
ethos. “A definição do pregador é a vida e o exemplo” (Vieira, 2014c, 
p. 36), nota, e ainda: “Antigamente, convertia-se o mundo, hoje por 
que se não converte ninguém? Porque hoje pregam-se palavras e 
pensamentos, antigamente pregavam-se palavras e obras. Pala-
vras sem obras, são tiros sem bala; atroam, mas não ferem” (Viei-
ra, 2014c, p. 36). A engenhosa análise lexical efetuada revela mui-
to sobre a perspectiva militante da Ordem. Quanto ao pregador, 
Cristo no Evangelho o teria comparado “ao que semeia”, não ao 



Ductus misterioso e prudência em 
sermões do Padre Antônio Vieira

277

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.68133  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 270-290, jul./dez. 2025

“semeador”. A comparação não é etiqueta vazia, mas expressa a 
dimensão do fazer concreto esperada do pregador.

Entre as várias disposições do ethos do pregador que Vieira 
articula no sermão, o elemento que verdadeiramente acompa-
nhará toda a prédica será a disposição missionária, aquela que 
confere aos pregadores mais “passos” em detrimento do “paço”. 
Vieira introduz a questão de modo muito natural logo no segun-
do parágrafo do exórdio com a citação de Mateus 13:3 (“eis que o 
semeador saiu a semear”), assim que ao fim do sermão se esta-
belece uma associação entre o modelo mais justo de pregar e os 
Padres missionários, categoria que Vieira integrava. Como nota 
Alcir Pécora (2021a, p. 33), “só as palavras de quem ‘sai’, como o se-
meador da parábola bíblica, podem ser fiéis às palavras de Deus, 
no exato sentido em que Ele as disse”.

O argumento central de Vieira articula com habilidade in-
comum os elementos retórico-teológico-políticos presentes na 
ideia de decoro. Ao afirmar que muitos pregadores de seu tempo 
“pregam palavras de Deus, mas não pregam a palavra de Deus” 
(Vieira, 2014c, p. 47), reforça a unidade de sentido presente na 
seleção de textos sagrados a ser sempre buscada no esforço in-
terpretativo dos pregadores, que abandonam a procura por ar-
ticular o regime de tripla escritura Palavra-Mundo-Comentário 
em troca de veleidades retóricas agradáveis pela novidade, mas 
pouco contribuitivas para a missão cristã. É nesse sentido que “(...) 
referir as palavras de Deus em diferente sentido do que foram 
ditas, é levantar falso testemunho a Deus, é levantar falso teste-
munho às Escrituras” (Vieira, 2014c, p. 49). É novamente Pécora 
(2021a, p. 31) a quem recorremos para resumir a questão: “enfim, 
o que parece intolerável, impróprio e censurável no pregador é 
que os seus sermões produzam uma separação gravíssima entre 
a retórica das figuras e a finalidade teológico-salvífica que lhes dá 
fundamento e Ser”.

Mantendo o foco na dimensão do decoro, Vieira aponta outro 
elemento fundamental para um sermão conveniente ao comparar 



Ductus misterioso e prudência em 
sermões do Padre Antônio Vieira

278

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.68133  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 270-290, jul./dez. 2025

de modo ácido os sermões criticados às comédias. O jesuíta afir-
ma que sequer se poderiam comparar algumas pregações com 
comédias clássicas: 

Tomara ter aqui as comédias de Plauto, de Terêncio, de 
Sêneca, e veríeis se não acháveis nelas muitos desen-
ganos da vida e vaidade do mundo, muitos pontos de 
doutrina moral, muito mais verdadeiros e muito mais 
sólidos, do que hoje se ouvem nos púlpitos. Grande 
miséria por certo, que se achem maiores documentos 
para a vida nos versos de um poeta profano e gentio, 
que nas pregações de um orador cristão, e muitas ve-
zes, sobre cristão, religioso! (Vieira, 2014c, p. 49)

Esse direcionamento semântico rumo ao desengano é refor-
çado de modo esperado em diversos outros sermões, com des-
taque para o magistral “Sermão da Quarta-Feira de Cinzas” de 
1672. Basta reforçar, como aliás feito pelo próprio Vieira ainda 
no “Sermão da Sexagésima”, que o que está em jogo é jamais in-
correr numa autonomização radical do delectare frente ao docere. 
Em suas palavras: “Algum dia vos enganastes tanto comigo, que 
saíeis do sermão muito contentes do pregador; agora quisera eu 
desenganar-vos tanto, que saireis muito descontentes de vós [...] 
eis aqui o que devemos pretender com nossos sermões” (Vieira, 
2014c, p. 51-52).

Entre os elementos performáticos que Vieira associa a um 
pregador eficaz está a investidura solene, muito distinta do prin-
cípio regulador das comédias. Esse aspecto delicado e despido de 
afetação pode ser associado à sprezzatura como pensada por Cas-
tiglione em seu O Cortesão, mas sua origem pode ser remetida 
a Cícero: no Orator a comparação desejável é com a maquiagem 
de uma mulher, notando que “[...] assim como dizem haver algu-
mas mulheres sem ornatos às quais isso mesmo é conveniente, 
assim também este discurso sutil ainda que despenteado deleita; 
pois algo se faz em ambos pelo que são mais venustos, mas não 
de modo que apareça” (Cic., Orat., XXIII, 78). A isso Cícero nomeia 
“negligência diligente”, e há inúmeros exemplos de defesa dessa 



Ductus misterioso e prudência em 
sermões do Padre Antônio Vieira

279

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.68133  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 270-290, jul./dez. 2025

sensação de naturalidade na história da retórica. O próprio Aris-
tóteles afirma que 

Na prosa, o que é apropriado pode ser obtido igual-
mente quer centrando quer ampliando. É por isso 
que os autores, ao comporem, o devem fazer passar 
despercebido e não mostrar claramente que falam 
com artificialidade, mas sim com naturalidade, pois 
este último modo resulta persuasivo, o anterior, o 
oposto (Arist., Rh., 1404b).

Todos esses são elementos fundamentais para o discurso efi-
caz e integravam o horizonte de preocupações de Vieira, que du-
rante a vida se constituiu enquanto um tipo social que lhe garan-
tia a possibilidade de produzir discursos visando a regular outros 
discursos, uma vez estabelecido como autoridade de gênero sa-
cro. É necessário notar que essa autoridade seria constantemente 
refeita à medida que expansão do corpus que a define, finalmente 
mais ou menos estabilizado a partir da publicação dos sermões. 
Assim, escolhendo começar a editio princeps pelo “Sermão da Se-
xagésima”, materializa-se como jesuíta formado através da Ratio 
Studiorum para executar os padrões retórico-doutrinários que 
pressupõem o docere como prevalente sobre o delectare,11; a crítica 
à produção de agudezas de conceito sem adequação à matéria a 
ser pregada12; a defesa da produção retórica como gesto intelec-
tual que une engenho e juízo como faculdades do entendimento, 
por sua vez iluminado pela centelha divina, na produção de um 
sermão convincente13; a partir disso, a defesa de agudezas que 
metaforizam através de analogias engenhosas a Presença nos 

11	 “Pois o gostarem ou não gostarem os ouvintes! Oh, que advertência tão dig-
na! Que médico há que repare no gosto do enfermo, quando trata de lhe dar 
saúde?” (Vieira, 2014c, p. 51)
12	 “São fingimento, porque são sutilezas e pensamentos aéreos sem funda-
mento de verdade” (Vieira, 2014c, p. 49).
13	 “O que sai só da boca, para nos ouvidos; o que nasce do juízo penetra e con-
vence o entendimento” (Vieira, 2014c, p.44).



Ductus misterioso e prudência em 
sermões do Padre Antônio Vieira

280

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.68133  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 270-290, jul./dez. 2025

entes visíveis e que, com isso, se tornam adequadas ao objetivo 
da parenética.14 Tratando especialmente da questão do decoro, 
que ora nos interessa, a auctoritas Vieira é capaz de decompor os 
objetos com base nas dez categorias aristotélicas e organizar seu 
discurso de forma a manter uma proporção interna adequada.

Entre as várias preocupações de um orador ao realizar um 
discurso, há na tradição clássica uma preocupação especial com 
“mover” o auditório. Cícero, tratando dos objetivos do orador, os 
sintetiza de forma reta: “pois o melhor orador é o que, pelo que 
discursa, ensina e deleita e move cabalmente as almas dos ouvin-
tes. Ensinar é um dever; deleitar, uma honra; mover, uma necessi-
dade” (Cic., Opt. Gen., i, 3-4., apud Viccini, 2018, p. 52). Entretanto, 
também o discurso deve possuir certo “movimento”, avançando 
por seus argumentos com naturalidade adequada à proposta. “O 
sermão há de ter um só assunto e uma só matéria” (Vieira, 2014c, 
p. 41), afirma o jesuíta, que, aproveitando engenhosamente o con-
ceito predicável semen est verbum dei, compara os elementos do 
sermão à semente que cai de modos diversos:

Notai uma alegoria própria da nossa língua. O trigo do 
semeador, ainda que caiu quatro vezes, só de três nas-
ceu; para o Sermão vir nascendo, há de ter três modos 
de cair: há de cair com queda, há de cair com cadên-
cia, há de cair com caso. A queda é para as coisas, a 
cadência para as palavras, o caso para a disposição. A 
queda é para as coisas, porque hão de vir bem trazidas 
e em seu lugar; hão de ter queda. A cadência é para as 
palavras, porque não hão de ser escabrosas, nem dis-
sonantes, hão de ter cadência. O caso é para a disposi-
ção, porque há de ser tão natural e tão desafetada que 
pareça caso, e não estudo (Vieira, 2014c, p. 41).

14	 “[...] porque os discursos hão de ser vestidos e ornados de palavras” (VIEIRA, 
2014c, p. 42).



Ductus misterioso e prudência em 
sermões do Padre Antônio Vieira

281

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.68133  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 270-290, jul./dez. 2025

Devemos à erudição de Margarida Vieira Mendes15 a percep-
ção de que há idêntica construção metafórica envolvendo “cair” e 
“caso” no Orator de Cícero, novamente em defesa de uma natura-
lidade na disposição dos argumentos que esteja em linha com a 
ideia de negligência diligente. Todavia, há mais um mérito funda-
mental de Mendes para este artigo: parece-nos que, sem que tivesse 
buscado nos Elementos de Retórica Literária, de Heinrich Lausberg, 
a categoria de ductus, por sua vez recuperada de Fortunaciano e 
Marciano Capela, não teríamos subsídios para analisar certas par-
ticularidades da obra de Vieira. Conforme a pesquisadora, ductus 
trata da “[...] relação trabalhada pelo orador entre o tema, ou seja, o 
assunto interno à oração e nela explicitado, e o consilium, ou seja, 
a intenção exterior à oração” (Mendes, 1989, p. 245). Uma consulta 
ao Dicionário Latino-Português (Silva; Montagner, 2012, p. 95) evi-
dencia que consilium pode assumir, entre seus diversos matizes 
semânticos, os de há “reflexão, razão, prudência”. 

	 O pesquisador Rodrigo Pinto (2011, p. 58) nota que “[...] não 
se lê a noção de ductus exposta sistematicamente antes de For-
tunaciano”, embora o termo tenha sido utilizado em função afim 
por Quintiliano. Neste último autor, nota-se uma preocupação 
constante com o consilium, categoria mencionada inúmeras vezes 
pela Institutio Oratoria. As traduções para o português optam por 
termos que comunicam mais diretamente a ideia de adaptação 
às circunstâncias16, mas nos parece que Vieira compreendia, en-
tre os sentidos do termo, aqueles mais próximos dos manuais de 
retórica clássica. No “Sermão de Santa Cruz”, ao considerar uma 
citação de Alexandre Magno, o jesuíta nota que “[...] o conselho é 
a arte das artes, e a alma, e a inteligência do que ela ensina [...] o 
conselho considera as circunstâncias particulares: a arte ensina o 
que se há de fazer, o conselho delibera quando, como e por quem” 

15	  Cf. MENDES, 1989, p. 162.
16	  Refiro-me sobretudo à ótima tradução de Bruno Fregni Bassetto, referên-
cia recorrente para este trabalho.



Ductus misterioso e prudência em 
sermões do Padre Antônio Vieira

282

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.68133  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 270-290, jul./dez. 2025

(Vieira, 2014b, p. 62). Não nos parece que o sermonista trabalhe 
aqui com o sentido corrente no português de mero “aconselhar”.

Voltando à questão do ductus, é curioso notar novamente o 
domínio pouco usual que o jesuíta tinha acerca do fazer práti-
co desta que, conforme já explicitado, é a manifestação da arti-
culação tema-consilium. O grande mérito de Fortunaciano, que 
pode ter sido lido apenas indiretamente por Vieira através de im-
pressões de Jorge de Trebizonda e Antônio Lulio, mais próximos 
temporalmente, foi propor as seguintes definições para o ductus: 
pode ser “simples”, quando o orador tratar daquilo proposto no 
tema; “sutil”, quando o orador dissimula sua vontade por conside-
rar vantajoso para seus fins; “figurado”, quando o pudor impede 
que algo seja dito de maneira explícita; “oblíquo”, quando o que 
impede é o perigo; “misto”, se concorrem pudor e perigo17.

Exceto o ductus simples, todos os outros se aproximam de 
princípios paradoxais e adoxais, para fazermos uso da perspec-
tiva com a qual Hansen aborda a sátira. Nesse sentido, todos pro-
curam operar sempre em algum grau de ironia. Isso seria ainda 
mais notável na síntese18 realizada por Trebizonda, que elabora 
a categoria de “ducto figurado contrário” em um diálogo aberto 
com a obra Sobre o método da habilidade, de Hermógenes. 

Façamos uma breve recapitulação dos elementos até então 
abordados: “prudência” é uma possível tradução para a phronesis 
aristotélica particularmente apropriada para uma leitura dessa 
categoria que enfatize sua dimensão moral sem prescindir dos 
elementos do fazer. Como virtude do juízo, guarda em si a ideia 
de participação divina no intelecto humano, que por essa mesma 
participação tende ao Bem. O bom e o racional são considerados 
o mesmo, de modo que o bom discurso é aquele que se articula 
de maneira eficaz para buscar os melhores efeitos – no caso de 

17	 Cf. PINTO, 2011, p. 58.
18	 Notem-se alguns dos elementos relevantes nessa síntese no artigo mencio-
nado de Rodrigo Pinto (2011).



Ductus misterioso e prudência em 
sermões do Padre Antônio Vieira

283

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.68133  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 270-290, jul./dez. 2025

uma pregação, o arrebanhar das almas para uma comunidade 
orientada catolicamente. Os fins do discurso, elemento externo, 
consilium, devem ser articulados ao seu elemento interno, tema, 
e essa articulação deve se dar mediante o decoro – que pode ser 
pensado, analiticamente, enquanto externo e interno, mas é ao 
fim a produção dessa adequação.

	 Margarida Vieira Mendes (1989) também é responsável 
por nos fornecer subsídios mais robustos para pensarmos que 
Vieira realiza de forma particularmente interessante essa articu-
lação na transmutação dos atos de fala por meio dos quais eram 
estruturados os sermões nos textos estabilizados na editio prin-
ceps, que teve alguns tomos publicados enquanto o jesuíta ainda 
era vivo. Vieira não somente atualizava a Palavra nas contingên-
cias históricas dos sermões pelo do juízo orientado para o que 
compreendia ser o sumo Bem, mas o fez de modo cuidadoso na 
mudança de meios: da fala para a escrita, o trato com as tempora-
lidades se faz outro. 

Quando o pregador estrutura os “borrões” e os passa para o 
papel, os sermões não mais fazem uso dos procedimentos adequa-
dos aos fins propostos num “agora” particular, mas devem se pre-
ocupar com os infinitos “agoras” sempre repostos enquanto durar 
a atenção de uma leitura. Num “Sermão da Primeira Dominga da 
Quaresma” de 1655, um copista castelhano busca dirimir as possí-
veis confusões geradas por um procedimento engenhoso de alter-
nância de destinatário sinalizando entre parênteses a quem cada 
termo se referiria. “Há, Señor (al Rey) por qué no miráis esto? Señor 
(a Dios) cómo téneis esto olvidado […]” (Vieira, Sermones Varios II, 
1664, p.116, apud Mendes, 1989, p. 397). Entretanto, a fim de manter 
o impacto da equivocidade suposta originalmente, a editio princeps 
conta com esclarecimento na margem, como elemento mais pro-
priamente paratextual, enquanto o texto segue mais limpo, dire-
cionando a compreensão do leitor por meio de outros marcadores 
discursivos como os pronomes: “Senhor, estas almas não são todas 
remidas com o vosso sangue? Senhor, estas almas não são todas 



Ductus misterioso e prudência em 
sermões do Padre Antônio Vieira

284

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.68133  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 270-290, jul./dez. 2025

remidas com o sangue de Cristo? Senhor, a conversão destas almas 
não a entregastes aos reis e reino de Portugal? Senhor, estas almas 
não estão encarregadas por Deus a Vossa Majestade com o reino?” 
(Vieira, 2014a, p. 272) e por aí segue.

Ocorre que a equivocidade ganha outra dimensão ao levar em 
conta a situação confusa em que se encontrava a monarquia portu-
guesa. No momento da enunciação, o rei era D. João IV; no momen-
to da impressão, os conselhos prudentíssimos de Vieira se desti-
nariam de fato ao regente D. Pedro. Assim, Rodrigo Pinto (2011, p. 
68) nota que “[...] plasmando o desempenho, os discursos tornam-se 
aptos a dizer mais do que aparentam dizer, a falar a quem não pa-
recem falar, numa operação que pragmaticamente vai construindo 
uma obliquidade do ductus que não se aparta da página”. 

Há ainda caso mais interessante. Margarida Vieira Mendes 
observa como, no “Sermão da Quarta Dominga da Quaresma” de 
1655, Vieira acrescenta um elemento que diz respeito somente ao 
monarca do presente da impressão – D. Pedro – na argumentação 
do sermão, embora no momento de sua enunciação concreta o 
monarca fosse outro. Ao condenar o gosto pelas caçadas, ativida-
de recreativa que, sabe-se, pouco interessava D. João IV – rei do 
presente da fala – e muito agradava ao regente infante D. Pedro, o 
sermão em meio impresso atualiza em sua condução decoro ex-
terno. O consilium pode, nos múltiplos presentes atualizados no 
ato de leitura, ser conselho.

Tratamos aqui de como o domínio da categoria de ductus pa-
rece ter sido de especial relevância para Vieira, buscando a ma-
nutenção do decoro na passagem da fala para a escrita. É o uso 
do ductus figurado ou oblíquo (é difícil precisar qual elemento, 
se o pudor ou o perigo, direcionava as elaborações de Vieira) que 
garante sobrevida aos cadáveres emudecidos que insistirão em 
aconselhar. Isto posto, há uma espécie de construção que, forma 
particular de condução, não se encaixa propriamente em ne-
nhum dos ductus apresentados.



Ductus misterioso e prudência em 
sermões do Padre Antônio Vieira

285

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.68133  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 270-290, jul./dez. 2025

No “Sermão dos Bons Anos”, de 1641, Vieira reflete sobre os 
próprios argumentos construídos até o tópico VII figurando um 
público insatisfeito com a distância entre o que prometera fazer 
no exórdio e o que até então teria feito. O juízo dos anos vindou-
ros, isto é, afirmações proféticas mais categóricas, dava lugar tão 
somente a lembranças dos sucessos passados. Trata-se do pe-
núltimo tópico do sermão, e não haverá mais comentários sobre 
os anos que vêm: o argumento do pregador é que os sucessos do 
passado asseguram os sucessos do futuro, são prognósticos dos 
“bons anos” que aguardam Portugal a partir da nova regência. 
Há uma “figuralidade” na condução desse sermão, sem dúvidas, 
mas ela assume dimensões outras, uma vez que não se trata de 
“sentido figurado” enquanto puramente uma discrepância entre 
o dito e o que se quer dizer. Não se trata de paradoxa ou de adoxa, 
a construção dos argumentos – portanto não só palavras ou ex-
pressões, mas a tessitura mesma do sermão – pressupõe a razão 
misteriosa que participa do ordenamento da História e, analoga-
mente, do próprio texto, reforçando um sistema de tripla escritu-
ra: o passado histórico diz de seu futuro assim como o passado da 
enunciação guarda em si a certeza de um discurso outro que, por 
ser certeza, sequer precisaria ser enunciado, embora o pregador, 
valorizando a clareza, o faça. A aparente obliquidade, portanto, é 
em verdade adequação radical ao princípio de verossimilhança 
contrarreformista.

Movimento semelhante é feito no celebradíssimo “Sermão 
de Nossa Senhora do Ó” de 1640. Conforme sugere o título, o ser-
mão é dedicado sobretudo à figura de Maria expectante, buscando 
“concordar” de modo explícito duas das três “pontas” menciona-
das por Pécora no seu já citado “As três pontas das analogias nos 
sermões”: o Evangelho do Dia, que tratava da conceição do Verbo; 
e o calendário litúrgico, que celebrava em festa a expectação do 



Ductus misterioso e prudência em 
sermões do Padre Antônio Vieira

286

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.68133  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 270-290, jul./dez. 2025

parto19. É um sermão que pouco parece se preocupar com ques-
tões temporais, sendo bastante denso em termos teológicos.

No último tópico, o IX, o sermonista figura um auditório si-
milarmente insatisfeito àquele do Sermão dos Bons Anos:

Tenho acabado o Sermão, e mais depressa porventura, 
ou mais de repente do que imagináveis. Todos espe-
ravam que eu me lembrasse de duas obrigações mui 
precisas, das quais parece me esqueci totalmente; por 
tendo presente a Majestade Sacrossanta do Diviníssi-
mo Sacramento, e falando a um auditório tão grave e 
tão numeroso; como se não olhasse para o Altar, nem 
para a Igreja, nem do Sacramento disse uma só pala-
vra, nem ao auditório dei um só documento. Este é sem 
dúvida o reparo que todos fizestes nos dois discursos 
que preguei. E eu agora acabo de entender, que nem 
percebestes bem o primeiro, nem aplicastes, como de-
víeis, o segundo; porque o primeiro todo foi do Sacra-
mento, encarecendo a sua maior excelência; e o segun-
do todo foi ao auditório, dando-lhe a mais importante 
doutrina (Vieira, 2014c, p. 482).

Aqui também o auditório, grave – portanto douto –, percebe 
que a pregação não lidou com os elementos com os quais deco-
rosamente deveria lidar. No caso em questão, do que Vieira cha-
mou de “dois discursos”, nenhum se dirigiu diretamente ao au-
ditório com advertências de cunho moralizante, tampouco lidou 
de qualquer forma com elementos do rito litúrgico da eucaristia. 
Entretanto, Vieira nota que a insatisfação figurada não tem ra-
zão, porquanto tudo dito sobre o Mistério da Encarnação foi dizer 
também sobre a eucaristia – um é a “segunda parte” do outro; e 
tudo que foi dito sobre a expectativa de Maria para estar com Je-
sus já se tratava de um direcionamento comportamental – é ne-
cessário que o cristão almeje estar junto a Cristo e que esse dese-
jo cresça exponencialmente sempre que o sacramento reforçar a 
presença de Cristo dentro de si.

19	  Cf. PÉCORA, 2005.



Ductus misterioso e prudência em 
sermões do Padre Antônio Vieira

287

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.68133  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 270-290, jul./dez. 2025

Mais uma vez, os mais fortes argumentos do discurso final 
são ditos obliquamente através de outros argumentos, aparente-
mente outros temas, entretanto, não se trata de figuralidade tal 
qual suposta em Quintiliano, mas sim da ideia de figura como 
preenchimento. Dois dos argumentos do sermão não precisam 
ser propriamente conduzidos, pois sua condução já se dera pelos 
argumentos anteriores. Com isso, Vieira dispõe do sermão aguda-
mente, conferindo a ele próprio formato singular e suspendendo 
qualquer suspeita de arbitrariedade na condução dos argumen-
tos. A disposição é ela própria expressão do desenho enquanto 
segno di dio, ordenado proporcionalmente à imagem e semelhan-
ça do intelecto divino. Nada mais distante do “colorido” domini-
cano que dá a ver sua própria artificialidade, articulando palavras 
em xadrez – arbitrariamente dispondo agudeza após agudeza.

Pregador de habilidade reconhecida em vida, tendo amplo 
domínio da retórica e da teologia conforme ensinadas nos colé-
gios, Vieira é capaz de transportar a razão misteriosa para a orga-
nização dos sermões. Isto, que podemos chamar de ductus miste-
rioso, não é trivial sob nenhum aspecto e certamente se beneficia 
da possibilidade de releitura que o texto escrito oferece, embora 
não possamos afirmar que não integrava, mesmo de modo mais 
rudimentar, a prédica oral. Eis aí, no domínio da prática, aquilo 
que demarca a grandeza de Vieira.



Ductus misterioso e prudência em 
sermões do Padre Antônio Vieira

288

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.68133  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 270-290, jul./dez. 2025

REFERÊNCIAS

ARISTÓTELES. Ética a Nicômaco. In: ARISTÓTELES. Aristóteles. 
Trad. Leonel Vallandro e Gerd Bornheim. São Paulo: Abril Cultu-
ral, 1984. Coleção Os Pensadores).
ARISTÓTELES. Poética. 4. ed. Trad. Eudoro de Souza. Lisboa: Im-
prensa Nacional/ Casa da Moeda, 1994.
ARISTÓTELES. Retórica. In: ARISTÓTELES. Obras completas de 
Aristóteles. Lisboa: Imprensa Nacional/ Casa da Moeda, 2005. v. 
8, t. 1.
AUERBACH, Eric. Figura. São Paulo: Editora Ática, 1997.
SILVA, Amós Coêlho; MONTAGNER, Airto Ceolin. Dicionário Lati-
no-Português. Petrópolis: Editora Vozes, 2012.
DUNNE, Joseph. Back to the rough ground: practical judgment 
and the lure of technique. Notre Dame: University of Notre Dame 
Press, 1997. ISBN: 9780268161132
GALÁN, Pedro Cerezo. El pleito entre el Juicio y el Ingenio en Bal-
tasar Gracián. In: GARCÍA, Francisco Vázquez. Otra voz, otras ra-
zones: estudios ofrecidos al Profesor Dr. Mariano Peñalver Simó 
con motivo de su jubilación académica. Cádiz: Servicio de Publi-
caciones de la Universidad de Cádiz, 2001. p. 123-147.
LICHTENSTEIN, Jacqueline. The Eloquence of Color: rhetoric and 
painting in the French Classical Age. Berkeley: University of Cali-
fornia Press, 1993.
MENDES, Margarida Vieira. A oratória barroca de Vieira. Lisboa: 
Editorial Caminho, 1989.
NOEL, Jana. On the Varieties of Phronesis. Educational Philosophy 
and Theory, [s. l.], v. 31, n. 3, 1999.  Disponível em: https://www.tan-
dfonline.com/doi/pdf/10.1111/j.1469-5812.1999.tb00466.x. DOI: 
HTTPS://doi.org/10.1111/j.1469-5812.1999.tb00466.x. Acesso em: 
21 jan. 2025.
PÉCORA, Alcir. Arte sem arte: uma questão resistente. Revista 
Brasileira, Rio de Janeiro, n. 106, ano IV, p. 21-34, 2021a.
PÉCORA, Alcir. Categorias poéticas alternativas à ideia de 
barroco.  Revista Cerrados,  [s. l.], v. 30, n. 56, p. 10–20, 2021b. 



Ductus misterioso e prudência em 
sermões do Padre Antônio Vieira

289

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.68133  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 270-290, jul./dez. 2025

Disponível em: https://periodicos.unb.br/index.php/cerrados/ar-
ticle/view/36428. Acesso em: 7 abr. 2024.
PÉCORA, Alcir. Para ler Vieira: as 3 pontas das analogias nos ser-
mões. Floema: caderno de teoria e história literária, [s. l.], n. 1, p. 
29-36, 2005.
PINTO, Rodrigo. Notas sobre Borrões e Cadáveres. In: HANSEN, 
João Adolfo; MUHANA, Adma; GARMES, Helder (org.). Estudos so-
bre Vieira. São Paulo: Ateliê Editorial, 2011. p. 57-70.
VICCINI, A.N. Como fazer um orador: tradução e estudo do Ora-
tor de Cícero. 2018. Dissertação (Mestrado em Letras Clássicas) – 
Departamento de Letras Clássicas e Vernáculas da Faculdade de 
Filosofia, Letras e Ciências Humanas, Universidade de São Paulo, 
São Paulo, 2018.
VIEIRA, Antônio. Obra completa Padre Antônio Vieira. Dir. José 
Eduardo Franco e Pedro Calafate. Lisboa: Círculo de Leitores, 
2014a. t. 2, v. 2.
VIEIRA, Antônio. Obra completa Padre Antônio Vieira. Dir. José 
Eduardo Franco e Pedro Calafate. Lisboa: Círculo de Leitores, 
2014b. t. 2, v. 10.
VIEIRA, Antônio. Sermões: Tomo 1. Alcir Pécora (org.). São Paulo: 
Hedra, 2014c.



Ductus misterioso e prudência em 
sermões do Padre Antônio Vieira

290

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.68133  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 270-290, jul./dez. 2025

Mysterious ductus and prudence in Padre Antônio Vieira’s 
sermons

ABSTRACT: This article aims to present “mysterious ductus” as a distinctive fac-
tor in the way Padre Antônio Vieira devises the progress of some of his sermons. 
To this end, it begins with a brief analysis of the category of prudence as incor-
porated in Jesuit belle lettres and, more specifically, in Vieira’s sermons, aiming 
to highlight the moral dimension assumed therein. Integral to the Idea of deco-
rum that regulated literary production, it serves as a basis for advancing a dis-
cussion about the importance of the practical dimension for preachers, mainly 
recovering discussions by Aristotle and Cicero. Entering the discussion on duc-
tus, we present a brief survey of this category as classically understood, as well 
as analysis of this element of discourse in Vieira’s texts carried out by contem-
porary researchers. By propounding the existence of a mysterious ductus, we 
propound that it is a rhetorical-poetic objetification of the Jesuit’s concern with 
action, its material effects, the very material means of expression of the ser-
mon and, above all, that it depends on a counter-reformist understanding of the 
world that takes that everything that exists is sacramentalized by the Presen-
ce of the creator. This understanding authorizes a figural interpretation, to use 
Auerbach’s (1997) terminology, of the biblical text and of the things of the world 
themselves as signs of this presence, demanding from the authorized preacher 
a hermeneutical skill that directs the public to the absolute Good.  From this, 
Vieira builds sermons in which the order of propositions becomes in itself an 
agudeza,

KEYWORDS: Ductus; Baroque; Padre Antônio Vieira; rhetoric; colonial literature.




