
13

Heróis e bodas na poesia 
grega arcaica: Homero, 

Baquílides, Píndaro
Giuliana Ragusa1

RESUMO: O mundo do gámos (“boda”) é, como bem o afirma a fortuna crítica, 
central na bipartida vida feminina, e o imaginário poético assim o projeta. Sua 
importância na vida masculina, porém, e notadamente na transição do jovem à 
idade adulta, deveria ser explorada, como busco aqui fazer, enfocando três per-
sonagens: Telêmaco na Odisseia (canto 15); Teseu no Ditirambo 17, de Baquílides; 
Pélops na Olímpica 1, de Píndaro. Veremos como, em cada gênero poético distin-
to – a épica, a mélica nas espécies do ditirambo e do epinício –, e à maneira de 
cada composição, as passagens dos jovens heróis à condição de homens adultos 
são recontadas em narrativas que combinam ação física – na arena da aventura, 
na arena dos jogos – e casamento.

PALAVRAS-CHAVE: boda; épica; mélica; mito.

Não surpreende o fato de que na poesia grega arcaica, a co-
meçar pelas epopeias homéricas, o casamento seja um elemento 
altamente significativo. Trata-se, afinal, de instituição elemen-
tar de organização da sociedade da qual é, por isso mesmo, sim-
bólica. A boda nomeada em gámos, termo que encerra em si “o 
significado primário [...] do próprio ato sexual” (Redfield, 1982, p. 
188) que a consuma, integra numerosas narrativas míticas, não 

1	 Professora Associada (Livre-Docente) de Língua e Literatura Grega na Fa-
culdade de Filosofia, Letras e Ciências Humanas da Universidade de São Paulo. 
Bolsista de Produtividade em Pesquisa C do CNPq.



Heróis e bodas na poesia grega arcaica: 
Homero, Baquílides, Píndaro

14

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.68452  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 13-37, jul./dez. 2025

apenas concernentes às moças, a cujas vidas o gámos é um divi-
sor de águas,2 mas aos moços. Mostram-no as que ora enfoco em 
Homero com Telêmaco (Odisseia, canto 15), em Baquílides com 
Teseu (Ditirambo 17), em Píndaro com Pélops (Olímpica 1), não 
com base no universo feminino, em que tenho abordado o tema, 
mas na do masculino, a fim de pensar os sentidos do gámos para 
o herói – o jovem herói – e seu mundo em elaborações variadas. 
Nelas, veremos o casamento, seja no presente da narrativa seja 
em seu porvir, como elemento de humanização, marco do mundo 
sob a ordem de Zeus, marco da entrada definitiva na idade adulta; 
e o veremos enlaçado ao mundo da ação física humana na arena 
das aventuras (Homero, Baquílides) e dos jogos (Píndaro). 

Antes de passar ao corpus deste artigo, faço uma parada an-
terior na Ilíada para observar um herói em particular, Heitor, 
porque sua boda lícita com Andrômaca é dimensão relevante da 
personagem3. No poema, projeta-se o mundo do gámos não tanto 
dos inimigos da sitiada Troia, mas sobretudo dos troianos e alia-
dos, que a defendem. Afinal, no cerne da guerra, acha-se a ruptura 
– temporária, embora por muito tenha perdurado – da boda legí-
tima e fértil de Menelau e Helena, pais de Hermíone, pela boda 
ilegítima e estéril de Páris e Helena, fruto do criminoso ultraje à 
xenía (“hospitalidade”), sintetizado no eloquente epíteto xenapá-
tēs (“engana-anfitrião”), primeiro atestado na mélica de Alceu, no 
Fr. 283, como notei ao traduzi-lo e comentá-lo (Ragusa, 2024b, p. 
111-112). Na epopeia, contrasta o caráter ambíguo e a têmpera os-
cilante do herói com o de seu irmão Heitor, pilar de Troia, marido 
de Andrômaca, pai de Escamândrio; o dele é marcado pela reti-
dão e pelo compromisso com seus papéis sociais – o mais impor-
tante deles, de defensor da urbe, algo que se reflete no nome do 

2	  Ver RAGUSA, 2023, p. 151-171.
3	  As traduções são minhas, salvo se indicado o contrário. Para Homero, uso 
as edições de ALLEN, 1931 e 1975.



Heróis e bodas na poesia grega arcaica: 
Homero, Baquílides, Píndaro

15

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.68452  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 13-37, jul./dez. 2025

filho a quem os troianos chamam Astíanax (VI, 403), “líder” (ánax) 
da “cidadela” (ásty), explica o narrador (VI, 403). 

No canto III, ambos Helena e Heitor, aliás, dirigem duras cen-
suras a Páris, enquanto o anfitrião ultrajado, Menelau, de ambos 
recebe o epíteto composto arēíphilos (“dileto de Ares”, 52, 431). E 
ambos maldizem a boda ilícita que trouxe à urbe uma guerra em 
que Páris deveria já ter morrido; Heitor o faz, note-se, expressan-
do, no verso 40, o desejo de que ele fosse ágonos (“não nascido”) e 
ágamos (“sem boda”), em jogo sonoro notável, com o alfa privativo 
sublinhando os ruinosos nascimento e casamento de Páris.

Os cantos III e VI, portanto, mostram bem a diferença entre 
o gámos de cada casal, além de assinalá-la também por meio da 
relação entre os cônjuges: o desdém de Helena para com Páris 
– amante desavergonhado – é o oposto do respeito e afeto de An-
drômaca por Heitor que para com ela os exibe reciprocamente; o 
erotismo da cena que envolve o primeiro casal é intenso, enquan-
to aquela entre o segundo é de intensa afinidade e patente afeti-
vidade, que não são da linguagem erótica, mas da homophrosýnē, 
a tão desejável “união de corações e mentes” (Redfield, 1982, p. 
197) entre os cônjuges. A dilatada cena entre esse segundo ca-
sal (VI, 369-502), no último dos encontros de Andrômaca com o 
marido vivo – deste com sua gente –, faz com que de súbito con-
templemos pela primeira vez um herói profundamente humano, 
porque, deslocado da planície da batalha à cidadela, o guerreiro 
assume as facetas de filho, de irmão e cunhado, de marido e pai 
– estas, intrínsecas à boda com Andrômaca, valorizadas na narra-
tiva pela extensão, pelo detalhamento e pelo páthos. 

O gámos engrandece Heitor, cuja humanidade só cresce no 
decorrer da cena em que o vemos, entre a firmeza e a comoção, 
sustentar nos ombros o enorme peso da responsabilidade de 
seus papéis para com a cidade e a família, e da iminente tragédia 
da queda certa de Troia, e no peito, a dor insuportável sobretu-
do do que advirá da derrota e do saque para a esposa. Para esta 



Heróis e bodas na poesia grega arcaica: 
Homero, Baquílides, Píndaro

16

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.68452  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 13-37, jul./dez. 2025

afinal, nenhuma outra proteção há, senão a sua, como ela mesmo 
lhe diz nos versos 429-430:

Ἕκτορ ἀτὰρ σύ μοί ἐσσι πατὴρ καὶ πότνια μήτηρ
ἠδὲ κασίγνητος, σὺ δέ μοι θαλερὸς παρακοίτης·

Heitor, agora tu és para mim pai e minha augusta mãe
e ainda meu irmão, tu és para mim o vicejante sócio 
de leito [parakoítēs]”.

Sobre o passo, diga-se isto:

A escolha do termo final do verso 430, parakoítēs, em 
vez de pósis (“marido”), é eloquente, pois sublinha o 
elo conjugal pela menção do “leito” (koîtos) em que a 
boda é consumada e no qual o sexo cumpre a função 
de gerar prole que perpetua a linhagem. Heitor é, en-
fim, tudo o que lhe resta, toda a proteção que ainda 
tem, a qual, frise-se, é um dever dele como chefe de 
sua família (Kirk, 2000, p. 217); é disso que se trata, 
do dever abarcado no papel social do homem adulto 
que é marido, o qual a própria Andrômaca realça nos 
versos citados, na dupla repetição dos pronomes sý 
(“tu”) e moi (“para mim”) (Ragusa, 2024a, p. 93).

Se o leito de Páris é motivo de vergonha, de constrangimento 
para Helena que maldiz o fato de que dele compartilha e desde-
nha o homem com quem ali se deita, Andrômaca escolhe justa-
mente a imagem do leito para declarar a Heitor que ele é toda a 
proteção de que ainda goza, uma vez que já perdeu a família de 
origem – os irmãos e o pai pelas mãos de Aquiles, algoz do marido 
no futuro que não tarda a chegar. 

Afirmados por Heitor a agonia e o sofrimento com o futuro 
da esposa – maiores do que os advindos da morte mesmo de pais 
e irmãos e demais troianos –, o herói configura-se como marido 
afetuoso, compassivo, cioso das responsabilidades e da hierar-
quia entre elas – a do guerreiro e defensor da urbe posta acima 
das de marido e pai. Confere-lhe o poeta humanidade comovente, 



Heróis e bodas na poesia grega arcaica: 
Homero, Baquílides, Píndaro

17

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.68452  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 13-37, jul./dez. 2025

palpável, no que diz e em seus gestos, como o de retirar o elmo 
que assusta o bebê para tê-los nos braços pela última vez, e o 
esforço de oferecer a Andrômaca algum consolo, antes de par-
tir, vivo, mas chorado como morto por ela e pelas servas que a 
rodeiam, quando retorna aos aposentos. Vê-lo assim é essencial 
ao estrutural contraste dele com o Pelida: “Heitor é representado 
como quintessencialmente social e humano, enquanto Aquiles é 
inumanamente isolado e demoníaco em sua grandeza” (Schein, 
1984, p. 180). 

Nesse sentido, ressalto ainda o canto XXII, os versos 99-130, 
quando, prestes a se lançar ao duelo com o Pelida, na mais abso-
luta solidão e no mais absoluto abandono, cogite a possibilida-
de de um acordo com o inimigo, em moldes símeis aos do duelo 
Páris-Menelau no canto III: devolução de Helena e de bens, em 
troca do fim do conflito. Logo, porém, ele cai em si, cônscio de que 
Aquiles não lhe terá respeito e compaixão, de que não o namorará 
como namoram noivos, diz Heitor a seu coração, nos versos 122-
128. No processo em que deve aceitar a própria morte, pela qual 
deixará para trás esposa, filho, pais, irmãos e toda sua gente, vem-
-lhe à mente uma imagem da vida nos tempos de paz – uma ilusão 
na cidade sitiada. E, dela, o mundo do gámos, signo maior da “ten-
ra domesticidade caracteristicamente troiana na Ilíada, da qual 
ele e Andrômaca são os maiores exemplares” (Schein, 1984, p. 76); 
domesticidade pela qual, como pelo kléos – a “glória” imortaliza-
dora –, Heitor se lança ao combate e nele perece, corajosamente. 

Enfatizo ainda que a última grande cena do canto XXII, nos 
versos 437-514, destaca justamente a esposa e o engolfamento da 
boda e da vida doméstica pela morte do herói; e que é ela que ocu-
pa o primeiro plano do góos, “lamentação”, do funeral de Heitor 
(XXIV, 723-745), em que fala do sentido, para si e para o filho, da 
privação do marido e do pai, lamentando, ao final, que no leito já 
não o tenha para dizer-lhe boas palavras – mais um signo da ho-
mophrosýnē que conecta os cônjuges.



Heróis e bodas na poesia grega arcaica: 
Homero, Baquílides, Píndaro

18

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.68452  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 13-37, jul./dez. 2025

Odisseia: Telêmaco – o primeiro caso

Emerso da dysnomía (“má ordem”) do palácio do ausente pai 
em Ítaca, para saber dele – ouvir o kléos, a “glória” dos grandes fei-
tos –, o jovem viaja, encorajado por Atena, a fim de fortalecer sua 
identidade. Vai de Ítaca a Pilos (canto 3) e a Esparta (canto 4), onde, 
no palácio de Menelau e Helena, contempla a eunomía (“boa or-
dem”) exuberante e social – contrastante com a sóbria e familiar 
de Nestor – no contexto do gámos, uma vez que chega em meio à 
dupla festividade nupcial, em suntuosa imagem que, anota West 
(1990, p. 192), reflete a dos anfitriões. A ocasião faz-se relevante por 
realçar a boda restaurada na casa reintegrada, e porque, como bem 
diz Slatkin (2005, p. 319-20), o que Telêmaco nas viagens “observa 
oferece-lhe modelos às suas próprias cidade e casa” – de hospita-
lidade, de sacrifício (Pilos), do gámos. Nesse sentido, entende-se o 
realce à boda de Hermíone, filha única de Helena e Menelau, e Ne-
optólemo, o filho de Aquiles já morto, em detrimento da do filho 
bastardo do rei, Megapentes. E faz-se significativa a própria a boda 
do casal real, que mostra a Telêmaco a possibilidade de que, por 
força da própria legitimidade, seja restaurada. 

O gámos que instaura o contexto da chegada do filho de Odis-
seu ao palácio espartano está no cerne de sua partida dali (canto 
15). É que entre os dons de xenía que leva consigo está o que re-
cebe da senhora do oîkos (“casa”), Helena, que o dá como presente 
por ela urdido – ela que no canto 4 aparece justamente associada 
ao tecer, como já na Ilíada (canto III), mas conduzindo os traba-
lhos ao tear, e não nele trabalhando. Diz ela ao jovem que a Ítaca 
retorna, nos versos 125-129: 

δῶρόν τοι καὶ ἐγώ, τέκνον φίλε, τοῦτο δίδωμι,
μνῆμ’ Ἑλένης χειρῶν, πολυηράτου ἐς γάμου ὥρην,
σῇ ἀλόχῳ φορέειν· τεῖος δὲ φίλῃ παρὰ μητρὶ
κεῖσθαι ἐνὶ μεγάρῳ. σὺ δέ μοι χαίρων ἀφίκοιο
οἶκον ἐϋκτίμενον καὶ σὴν ἐς πατρίδα γαῖαν. 



Heróis e bodas na poesia grega arcaica: 
Homero, Baquílides, Píndaro

19

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.68452  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 13-37, jul./dez. 2025

Este dom, querido filho, eu te dou,
memento das mãos de Helena, para o dia da multia-
mável boda [polyērátou gámou],
para tua esposa [alókhōi] vestir. Até lá, que sob tua 
mãe querida
jaza nos saguões. Tu, que chegues bem
à casa bem feita e à tua terra pátria.

A fala de Helena, com seus bons votos, encarece a boda no por-
vir do jovem: o peplo destina-se à noiva já na condição posterior ao 
enlace, de “esposa” (alókhōi, 127); e o gámos (126) deve ser polyērátou 
(126), pleno de desejo (érōs), como sinal de bom agouro a seu futuro e 
à sua fertilidade. Tal peça, significativamente feita por mãos femini-
nas na sua tarefa mais típica – o tecer4 –, trazida de dentro do tálamo 
de Helena e por ela, destinada ao gámos, deverá ficar sob a guarda de 
Penélope, a mãe do futuro noivo, dentro de sua casa em Ítaca. 

O dom sublinha que o herói, jovem que começa a atuar na es-
fera da vida pública, masculina, ainda deverá abraçar papéis so-
ciais importantes para a condição de adulto: os de marido e chefe 
do oîkos, e pai de prole que dá sequência à linhagem – papéis aos 
quais, diga-se, Odisseu se deverá reintegrar. O casamento é, pois, 
para Telêmaco, um passo necessário na completa transição da ju-
ventude à vida adulta; e o signo disso fica, até que seja dado, sob 
tutela da mãe, Penélope – da esposa fiel ao marido.

Baquílides, Ditirambo 17: Teseu5 – o segundo caso

Nessa canção, ouvimos a narrativa do encontro das naus 
de Minos e Teseu em alto-mar, perto de Creta, durante o qual se 

4	  Ver NEILS, 2009, p. 136, sobre o milenar elo mulheres-tecer, e REDFIELD, 
1982, p. 194-195.
5	  Edição de MAEHLER, 2003. Tradução com comentário RAGUSA, 2024b, 
p. 319-335. Estudei Afrodite e sua relação com o desejo lícito (no gámos) e ilí-
cito (fora do gámos), e a importância do gámos para Teseu, em artigo que tam-
bém discute a deusa no mundo do casamento em Homero e Safo; ver RAGUSA, 
2024d, p. 1-31.



Heróis e bodas na poesia grega arcaica: 
Homero, Baquílides, Píndaro

20

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.68452  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 13-37, jul./dez. 2025

revela abusivo e soberbo o rei de incontida lascívia, por gesto de 
violência erótica contra uma das moças (Eriboia) escoltadas pelo 
herói que leva, pela última vez, de Atenas à ilha, o terrível impos-
to de catorze jovens aristocratas atenienses, em sacrifício ao Mi-
notauro. Ela reage quando o rei Minos, sem freios e excitado por 
Afrodite, toca com a mão6 sua virginal face, indicando a intenção 
de violá-la, decerto antes de oferecê-la à híbrida criatura do labi-
rinto. Eis o gatilho, o érōs ilícito – fora do gámos –, do embate com 
ele, ativado pela deusa do sexo (8-13), de que sairá vencedor Te-
seu, recoberto de dons nupciais do érōs lícito, sob o signo de Afro-
dite (109-116) que se acha, portanto, nas duas pontas da canção, 
em ambivalência condizente com o imaginário erótico. Vejamos.

Jovem “no limiar da idade adulta”, sublinha Sfyoeras (1993, 
p. 288), Teseu é projetado como guerreiro nos epítetos compos-
tos menékty[pon] (“tenaz no estrondo da luta”, 1), khalkothṓra[ka] 
(“brônzea-couraça”, 14-15), arétaikhmos (“lança-excelente”, 46). 
Embora por isso pudesse estar associado à ação impulsiva, exibe 
autocontrole e sensatez maiores do que as esperáveis, das quais 
se mostra privado o líder cretense, cuja ação é, além de impulsiva, 
movida por arrogância e perigosa astúcia. Denuncia-o Teseu, no 
duro embate de lógoi que travam, e que inicia com seu admoesta-
tório discurso (20-46), não obstante respeitoso, cujos termos vão 
abarcar a questão do comportamento do rei, do que representa e 
de potenciais consequências, bem como do status e da autorida-
de de cada um, elaborada em termos das respectivas genealogias 
semidivinas. O adjetivo ékg[o]non (“descendente”, 16), de Teseu, já 
indica a importância do tema genealógico.

É com o andamento de tal embate que se instaura a competição 
do jovem herói ateniense com Minos que engendra ardilosa prova-
-desafio pela qual seu oponente deverá provar o que afirma sobre 
sua genitura, após ter o rei provado a sua, graças ao favor de seu pai 
divino, Zeus, e do raio que lhe envia, conspícuo a todos (47-116). 

6	  Ver especialmente CLARK, 2003, p. 129-153.



Heróis e bodas na poesia grega arcaica: 
Homero, Baquílides, Píndaro

21

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.68452  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 13-37, jul./dez. 2025

Quero observar como Teseu se eleva diante do rei cretense 
pela dimensão ético-moral de sua geração; afinal, se o rei é fruto 
do desejo e sexo ilícitos de Zeus e Europa, o herói o é do desejo e 
sexo lícito de Posêidon e Etra (29-38):

[...]. εἰ καί σε κεδνὰ
    τέκεν λέχει Διὸς ὑπὸ κρόταφον Ἴδας 	
μιγεῖσα Φοίνικος ἐρα-		
    τώνυμος κόρα βροτῶν	
φέρτατον, ἀλλὰ κἀμὲ		
    Πιτθ[έ]ος θυγάτηρ ἀφνεοῦ	
    πλαθεῖσα ποντίωι τέκεν		
    Ποσειδᾶνι, χρύσεόν		
    τέ οἱ δόσαν ἰόπλοκοι		
    †κάλυμμα† Νηρηΐδες.	 	

[...]. Se ela, a nobre,
te gerou de Zeus, no leito sob a encosta do Ida
a ele unida – de Fênix a filha
de amável nome –, como entre mortais
insuperável, a mim
a filha do opulento Piteu
gerou, achegando-se ao marinho
Posêidon, e áureo
véu deram-lhe as Nereidas
violáceos-cachos.

A ilicitude que gera Minos é marcada no erotismo do enla-
ce de Zeus e Europa, cuja linguagem tradicional conjuga o ver-
bo (migeîsa, 31) para a fusão de corpos no leito – e dos inimigos 
na guerra e do vinho e água no banquete –, e a menção ao leito 
(lékhei, 30) secreto do adultério do deus com a parthénos (“moça 
púbere não casada, virgem”) abduzida. Em contrapartida, o enla-
ce de Posêidon e Etra é retratado como legítimo, já pela ameniza-
da carga erótica da linguagem que não é tradicional de érōs, e pelo 
fato de que ela é recebida como noiva pelas Nereidas que lhe dão 



Heróis e bodas na poesia grega arcaica: 
Homero, Baquílides, Píndaro

22

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.68452  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 13-37, jul./dez. 2025

dom nupcial. O coletivo testemunho das deusas fortemente liga-
das à boda (Barringer, 1995, p. 79) sanciona publicamente a união 
como de legitimidade e respaldo equiparáveis aos do gámos que 
o “véu” simboliza7.

A reveladora e zelosa linguagem de Teseu firma, pois, uma 
nítida contraposição pela qual se reposiciona o jovem guerreiro 
na hierarquia com o rei, que desloca da esfera político-etária à 
ético-moral. Para tanto, o gámos lícito é crucial, afirmando sua su-
perior autoridade, na qual confia sem hesitação, como demonstra 
sua reação ao desafio de que prove sua genealogia. Vemos então 
não só o que a boda que o gerou representa para seu status nesse 
momento tão decisivo, no qual está em jogo a vida dos jovens que 
escolta e sua própria capacidade para tanto, mas também a si, na 
vitória presente e futura sobre Minos. 

Lançado o desafio pelo rei – o resgate do anel que tira do dedo 
e atira ao fundo do mar, para que o resgate, provando-se filho de 
Posêidon (52-80) –, Teseu de pronto mergulha (80-116). Essa cena 
e a do que no mar se desenrola deixam claro algo de que bem 
podemos desconfiar: que o jovem herói passa por um ritual de 
transição, o qual, como tipicamente, envolve uma prova física da 
qual emergirá como homem adulto a consolidar-se como tal in-
clusive no gámos. Eloquente será, pois, a renovada presença das 
Nereidas.

Resgatado por golfinhos que o levam ao mégaron (101) do 
palácio paterno, Teseu ali se depara com visão que teme8, como 
qualquer mortal que com o divino se depare, da esplêndida dança 
coral cíclica das luzentes Nereidas, “deusas courotróphoi por exce-
lência” (Jeanmaire, 1939, p. 330), isto é, “nutrizes de jovens” – ou-
tro dado do caráter de rito de transição que a prova adquire. Dali, 
o herói passa à intimidade da casa, ao tálamo de seus senhores 
– especificamente, da senhora, a esposa legítima (álokhon, 109) 

7	  Ver REDFIELD, 1982, p. 196 e Carson, 1990, p. 160.
8	  Ver RAGUSA, 2024c, p. 111-118.



Heróis e bodas na poesia grega arcaica: 
Homero, Baquílides, Píndaro

23

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.68452  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 13-37, jul./dez. 2025

de Posêidon, a Nereida Anfitrite, qualificada por epítetos (“cara”, 
phílan, 109; “veneranda bovinos-olhos”, semnàn boō̂pin, 110) que 
realçam sua imagem no espaço central do gámos. O último deles, 
boō̂pis, ressalte-se, é só a Hera atribuído na épica homérica, espo-
sa olímpia por excelência, consorte de Zeus, patrona da boda na 
dimensão institucional. 

Diz o narrador que ali, nos “aposentos” (dómois, 111) “amá-
veis” (eratoîsin, 110-111), a Nereida, silente, lança sobre Teseu ves-
te e adorno emblemáticos do gámos legítimo, numa espécie de 
investidura (112-116):

ἅ νιν ἀμφέβαλεν ἀϊόνα πορφυρέαν,	
κόμαισί τ’ ἐπέθηκεν οὔλαις

ἀμεμφέα πλόκον,
τόν ποτέ οἱ ἐν γάμωι
δῶκε δόλιος Ἀφροδίτα ῥόδοις ἐρεμνόν.

Ela lançou-lhe em redor manto purpúreo,
e sobre espessos cachos depôs-lhe

irreprochável guirlanda
que, um dia, na boda [gámōi], lhe
dera – escura de rosas – a ardilosa [dólios] Afrodite.

É patente a natureza nupcial dos dons, o que condiz com o 
foco na esposa, e não no marido; e é patente que a transição de 
Teseu, do hall ao tálamo, leva-o, liderado pelas Nereidas, do limiar 
da juventude à idade adulta, esta assinalada pela entrada no uni-
verso nupcial que completa o “padrão mítico” da jornada do jo-
vem herói em busca do pai, pelas águas, frisa Segal (1979, p. 23). 
Esta testa sua coragem, ao mesmo tempo em que, diz Segal, “ini-
cia-o simbolicamente na sexualidade madura. A força nas armas 
e o conhecimento sexual juntos constituem a provação do herói 
em sua passagem de jovem a homem”.



Heróis e bodas na poesia grega arcaica: 
Homero, Baquílides, Píndaro

24

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.68452  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 13-37, jul./dez. 2025

No manto (112), destaco a riqueza e luxuosidade marcadas 
em porphýreos, cuja coloração rebate as da guirlanda nupcial e, 
ainda, os cachos violáceos das Nereidas que presenteiam Etra 
com o véu do gámos (36-38). E realço, junto a Ieranò (1989, p. 164), 
que, recebido das mãos de Anfitrite, como o véu a Etra o era das 
mãos das demais Nereidas, o manto faz-se, como aquele no regis-
tro feminino, dom nupcial no masculino; como tal, é peça essen-
cial na iniciação à idade adulta pela via nupcial. Ieranò (1989, p. 
167) lembra ainda que Plutarco (Amatorius 574ef, 575) conta que 
o noivo era recoberto pelo manto nupcial na cerimônia, decerto 
em sanção ritual da transição ao gámos9. 

Quanto à impecável guirlanda (114) posta nos cabelos do he-
rói, densos de espessos cachos (113) evocativos das melenas (36) 
das Nereidas na boda de Etra, como da dança delas (105-108) na 
acolhida à casa paterna –, ressalto que é trançada por rosas tantas 
que até escura se torna, flor dileta de Afrodite. Mais: que da deusa 
do sexo e do gámos a recebeu noiva Anfitrite, no dia da boda com 
Posêidon. A guirlanda, portanto, é outro dom nupcial equivalente 
ao véu, presente das Nereidas a Etra. 

Ao fim e ao cabo, o mergulho de tons iniciáticos10 de Teseu, 
prova de genealogia e de prestígio, consiste em “motivo triunfal, de 
consagração pelos dons recebidos dos deuses” (Jeanmaire, 1939, 
p. 330), e inseridos plenamente na moldura do casamento que é o 
marco da entrada na vida adulta. Concluída a prova-desafio de Mi-
nos, os conspícuos dons de Anfitrite ao herói que emerge das águas 
seco – “maravilha a todos”! (thaûma pántessin, 123) –, provam-no 
filho do deus, mas isso não é tudo. A investidura projeta-o como 
imagem pronta do gámos lícito, assim contrapondo-o a Minos e 
elevando-o sobre ele do ponto de vista ético-moral, mas também 

9	  Do manto como elemento recorrente no rito da boda, IERANÒ, 1989, p. 
165-168 lista testemunhos antigos.
10	  Ver JEANMAIRE, 1939, p. 324-331, p. 334-335, sobre mergulhos ligados a 
míticos ritos de passagem.



Heróis e bodas na poesia grega arcaica: 
Homero, Baquílides, Píndaro

25

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.68452  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 13-37, jul./dez. 2025

do poder que o rei está prestes a perder sobre Teseu, sobre moços e 
moças do sacrifício ao Minotauro, e sobre a própria Atenas. 

A canção de Baquílides reconhece, porém, e deixa as pistas 
disto, que este Teseu se distingue do de tradições mítico-poéticas 
e iconográficas mais prevalentes. O herói, é fato que Ieranò (2000, 
p. 183) frisa, insere-se em erotismo “denso de tintas foscas e cru-
éis” e “alterna a sedução à violência”, figurando com “o papel pou-
co nobre de raptor de mulheres e violador de moças”. Que pistas 
disso se acham na canção combinadas? A coloração sombria do 
“manto purpúreo” (112) e da guirlanda rhódois eremnón (116), “es-
cura de rosas”, e o epíteto dólios (116) de Afrodite, que destaca o 
caráter insidioso de seu poder e a natureza intrinsecamente en-
ganadora da sedução com que o poeta de súbito encerra a narra-
tiva do mergulho, bem no verso em que se acha tal epíteto.

Esta, porém, é outra história – matéria para outra conversa, 
a dos enredos em torno de Teseu e de Ariadne, ruinosos para ela. 
Nesta, comento que o herói que retorna à nau vitorioso sobre Mi-
nos e a ele insubmisso – o anel virou nada, perto das insígnias 
do enxuto herói emerso em esplendor de sua marinha investidu-
ra nupcial – não é o mesmo que a deixou, o jovem guerreiro em 
busca de afirmação da própria autoridade. É, isto sim, o homem 
fortalecido que derrotará Minos de novo e de modo definitivo, ao 
matar em Creta, com a ajuda da princesa seduzida, o Minotauro, 
dando fim ao imposto horrendo que Atenas enviava ao labirinto 
do habilidoso Dédalo. É o que anuncia sua portentosa emersão 
das águas a um lascivo, ardiloso e arrogante Minos reduzido a pó, 
rei de linhagem toda ela marcada por “temas sexuais sombrios e 
em geral sinistros ou infelizes” (Segal, 1979, p. 36).

Píndaro, Olímpica 1: Pélops – o terceiro caso

Endereçado ao laudandus Hierão, poderoso tirano de Sira-
cusa, para celebrar sua vitória (níkē) na corrida de cavalos (476 



Heróis e bodas na poesia grega arcaica: 
Homero, Baquílides, Píndaro

26

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.68452  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 13-37, jul./dez. 2025

a.C.), o epinício11 tem narrativa mítica enlaçada em zigue-zague 
a gnṓmai (22-93), reflexões ético-morais embasadas empirica-
mente na vivência humana, com os temas recorrentes da instável 
felicidade, da inveja e da falibilidade dos homens. O mito é o de 
Tântalo e seu filho Pélops, etiológico, porque explica a fundação 
das competições em Olímpia a partir da vitória do jovem que der-
rota outros pretendentes à mão da jovem Hipodameia. A boda en-
tra em cena, portanto, no enlace com a disputa e o vigor físico na 
arena dos jogos; e o gámos coloca-se diante de Pélops no limiar 
da idade adulta.

Não é pouca a coragem de Teseu ao saltar ao mar, mesmo 
confiando no pai, e espanto gera. Igualmente a de Pélops, pois o 
pai de Hipodameia, rei da antiga Pisa depois nomeada Olímpia, 
competia junto aos pretendentes da filha, sabotando a prova, a 
fim de adiar o gámos dela, em distorcida relação com ela, que ex-
trapola o regramento, sobretudo se sua motivação é erótica12. Isso 
até a entrada do exitoso Tantalida que a Enomau derrota – como 
Teseu ao rei cretense –, matando-o, com apoio de Posêidon, con-
quistado pelo jovem que reciprocou, como se deve, o desejo do 
deus. É justamente pelo elo erótico que começa a narrativa mí-
tica, após os dois versos (23-24) que afirmam que o kléos (23) de 
Hierão – a “glória” advinda dos grandes feitos nos Jogos – reluz 
em Olímpia, “colônia de bons varões do lídio Pélops” (ἐν εὐάνορι 
Λυδοῦ Πέλοπος ἀποικίᾳ, 24). Eis os versos (25-27):

τοῦ μεγασθενὴς ἐράσσατο Γαιάοχος
Ποσειδάν, ἐπεί νιν καθαροῦ λέβητος ἔξελε Κλωθώ,
ἐλέφαντι φαίδιμον ὦμον κεκαδμένον.

11	  Edição SNELL-MAEHLER (1987). Tradução com comentário RAGUSA, 
2024b, p. 347-365. 
12	  Essa é uma das versões tardiamente registradas, ressalta Gerber (1982, p. 
122), sendo outra a de que Enomau age dessa forma porque o genro o mataria, 
segundo uma profecia.



Heróis e bodas na poesia grega arcaica: 
Homero, Baquílides, Píndaro

27

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.68452  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 13-37, jul./dez. 2025

Deste [de Pélops] se tomou de desejo [erássato] o Tre-
me-Terra, grande-força,
Posêidon, quando Cloto o tirou – notável por luzente
ombro marfíneo – do imáculo caldeirão.

O tema do érōs do deus (25-27, 37-45) pelo efebo Pélops 
(“moço púbere imberbe”) é pelo poeta costurado ao do desapa-
recimento dele (46-51) e ao do banquete de Tântalo aos deuses 
(26-27, 55-64), mas de maneira contrária à do relato tradicional. 
Neste, pelo próprio pai ele teria sido desmembrado e posto no 
caldeirão de pavoroso festim, do qual foi salvo pelos divinos con-
vivas cuja onisciência o anfitrião queria testar. Mas eles de tudo 
souberam, após a mordida de Deméter no ombro de Pélops, por 
isso preenchido com marfim brilhante, e então pai e filho foram 
punidos: aquele, com um dos famosos suplícios, o da pedra inal-
cançável (56-64); este, com sua devolução à existência mortal (66). 

Na reelaboração pindárica, todavia, tal banquete antropofá-
gico torna-se execrável difamação de um “dos ínvidos vizinhos” 
(phthonerō̂n geitónōn, 47) de Tântalo – note-se o tema da inveja 
(phthónos) –, que assim explicou à mãe de Pélops o sumiço dele 
(46-51). Logo, deve ser substituído pelo virtuoso laudator que 
recusa essa tradição, porque ímpia. Como? Com este relato: em 
banquete concorde às melhores práticas, Tântalo recebeu os deu-
ses que o honravam (55); um deles, Posêidon, após ver o filho do 
anfitrião, raptou-o e levou-o ao Olimpo, fazendo-o desaparecer da 
vista humana. 

A reelaboração pindárica vale-se do elemento erótico, por-
tanto, trabalhado com os motivos tradicionais da linguagem e das 
imagens: o deus, de todo domado nos sensos pela força violenta e 
irresistível, obsessiva, que é érōs, arrebata o efebo (36-45). Note-se os 
verbos harpázein e damázein, além do termo hímeros, abaixo (40-42):

τότ’ Ἀγλαοτρίαιναν ἁρπάσαι,

δαμέντα φρένας ἱμέρῳ, χρυσέαισί τ’ ἀν’ ἵπποις



Heróis e bodas na poesia grega arcaica: 
Homero, Baquílides, Píndaro

28

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.68452  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 13-37, jul./dez. 2025

ὕπατον εὐρυτίμου ποτὶ δῶμα Διὸς μεταβᾶσαι·

então o Esplendente-Tridente te arrebatou [harpásai],

domado [dámenta] nos sensos pelo desejo [himérōi], e 
com áureos cavalos
te levou à mais alta casa de Zeus ampli-honrado.

Quanto ao suplício de Tântalo, a ruína que a tal punição o ar-
rasta, foi ter oferecido a seus coevos mortais a imortalidade que 
obtivera dos deuses, a qual, contudo, não lhe conferia status de 
divindade que a pode distribuir a outros. 

Volto a Posêidon e Pélops. É tradicional o rapto do objeto de-
sejado por deus ou deusa, no imaginário das assimétricas rela-
ções eróticas, que tem no de Ganimedes por Zeus o parâmetro 
que o poeta explicita (43-45), recordando-o, mas como posterior 
ao rapto do Tantalida pelo deus marinho; ambos os efebos ama-
dos, levados ao Olimpo pelos respectivos amantes, receberam, 
como dom recíproco, a imortalidade. A analogia perfeita é recur-
so pelo qual o poeta busca “aumentar a credibilidade” de sua ver-
são (Gerber, 1982, p. 78). 

Dada a queda do pai e sua punição, Pélops acabará por ser 
também castigado: ele é devolvido à “etnia breve-vida breve dos 
homens” (τὸ ταχύποτμον ... ἀνέρων ἔθνος, 66). Amplia-se então a re-
percussão do seu elo erótico com Posêidon, encarecida na ode, já 
pela posição no início do relato mítico (25-27), como porque em-
basa a recíproca kháris (“favor”, 75) que o agora moço Tantalida 
lhe pede, a fim de derrotar Enomau na disputa atlético-nupcial. 
A relação pederástica cria as condições para o êxito de Pélops no 
mundo do gámos (69), ao qual se lança, ao aproximar-se da idade 
adulta (67-71):

πρὸς εὐάνθεμον δ’ ὅτε φυάν
λάχναι νιν μέλαν γένειον ἔρεφον,
ἑτοῖμον ἀνεφρόντισεν γάμον



Heróis e bodas na poesia grega arcaica: 
Homero, Baquílides, Píndaro

29

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.68452  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 13-37, jul./dez. 2025

Πισάτα παρὰ πατρὸς εὔδοξον Ἱπποδάμειαν
σχεθέμεν. (...) 

Perto da bem-florida idade, quando
macia penugem lhe cobria o escuro queixo,
Pélops refletiu sobre a boda [gámon] à mão – 

do de Pisa, o pai, a bem-reputada Hipodameia
ganhar. [...]

Não será fácil obtê-la, pois o pai conduz de má-fé a corrida e 
sabota os competidores aos quais se junta, com lança travando-
-lhes as rodas dos carros e matando-os. Ciente disso, Pélops re-
corre a Posêidon, confiante no recíproco favor merecido (75-81):

Φίλια δῶρα Κυπρίας ἄγ’ εἴ τι, Ποσείδαον, ἐς χάριν
τέλλεται, πέδασον ἔγχος Οἰνομάου χάλκεον,		
75
ἐμὲ δ’ ἐπὶ ταχυτάτων πόρευσον ἁρμάτων
ἐς Ἆλιν, κράτει δὲ πέλασον.
ἐπεὶ τρεῖς τε καὶ δέκ’ ἄνδρας ὀλέσαις
μναστῆρας ἀναβάλλεται γάμον				  
80

θυγατρός. (...)”

Se os caros dons [philía dō̂ra] de Cípris algum favor 
[khárin] alcançam,
vem! Prende a lança brônzea de Enomau,
leva-me nos mais ágeis carros
a Élis, e me arrasta à vitória!
Tendo destruído treze varões,
pretendentes [mnastēras], ele adia a boda [gámon]

da filha [...].



Heróis e bodas na poesia grega arcaica: 
Homero, Baquílides, Píndaro

30

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.68452  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 13-37, jul./dez. 2025

Com subterfúgio homicida, o rei mantém para si a filha como 
indomada – não por muito tempo, indica o nome Hippodámeias, 
combinando as ideias do “domar” (damân) e do “cavalo” (híppos). 
Auxiliado por Posêidon, que o atende, Pélops obtém a vitória – e 
com ela, a boda com a moça. Nasce do enlace prole generosa de fi-
lhos excelentes, e de seu muito visitado sepulcro à beira do Alfeu, 
rio que corria onde venceu a prova, brilha seu kléos, diz o fecho da 
narrativa mítica (89-96), aludindo aos conhecidos cultos a heróis, 
espalhados Grécia afora desde pelo menos o “último quartel do 
século VIII” (Burkert, 1993, p. 404). O de Pélops, no epinício, fica 
atado à sua vitória olímpica que é também nupcial e a sua entrada 
na vida adulta.

Vejamos o lugar da boda na reelaboração do mito. É por três 
vezes referida (69, 80, 88), como ressalta Gerber (1982, p. xiv), em 
momentos distintos: o inicial, com o termo gámos, em que o jo-
vem decide que é tempo de casar-se; o intermediário, de novo 
com tal termo, em que disputa a mão de Hipodameia; e o final, o 
mais breve dos três, em que concisamente diz o narrador: “E ele 
tomou a força de Enomau, e a virgem por sócia de leito” (ἕλεν δ’ 
Οἰνομάου βίαν παρθένον τε σύνευνον, 88). Veja-se que aqui a boda é a 
partir da figura da jovem disputada, que vai de parthénos a “con-
sorte” (sýneunos) pelo evento que, frisei no início, é o divisor de 
águas na bipartida existência feminina. A mudança do foco para 
ela decerto se liga à menção em seguida da prole gerada (89), fun-
damental à consolidação da linhagem Pelópida.

Na epinício, o gámos claramente se configura como transi-
cional ao Tantalida que percebe, pela barba a crescer, o fim da 
efebia, diz o motivo na poesia grega antiga; é pela boda que ele 
se firma como homem adulto, ao qual cabe dar continuidade à 
linhagem, fixando seu próprio oîkos, e deixando para trás a juven-
tude em que, como efebo, tem o papel de erṓmenos (“amado”) no 
mundo das relações homoeróticas – da paiderastía, de função pai-
dêutica –, para abraçar os papéis de marido e pai, no mundo das 
relações heteroeróticas, em que, como no daquelas, passa a ser o 



Heróis e bodas na poesia grega arcaica: 
Homero, Baquílides, Píndaro

31

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.68452  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 13-37, jul./dez. 2025

erastḗs (“amador”). Na narrativa, o herói desempenha ambos os 
papéis passivo e ativo, respectivamente, em ambas as fases, entre 
as quais o pivô é o gámos atrelado à proeza atlética que evidencia 
sua nova condição adulta. 

Arremate: heróis e bodas – seus múltiplos sentidos

Para a imagem de Heitor, como para a Ilíada, a boda, a vida 
conjugal, dão a dimensão trágica que humaniza a ele e à própria 
epopeia, que o eleva sobre Páris, que o torna mais empático na 
comparação a Aquiles. É seu estreito elo com a domesticidade 
que o engrandece e ao momento em que deve enfrentar sua mor-
talidade e aceitar a perda de tudo o que lhe é tão caro e que de-
fende como bastião de Troia até o fim. Isso, embora ciente de que 
a ruína da cidade e de todos é inevitável, pela gravidade do crime 
de Páris contra a xenía, por meio do qual se compõe o destrutivo 
erōs ilícito e estéril da boda com Helena – ela que quebra o pacto 
social que pelo gámos embasa vida feminina.

Poderia ainda aqui recordar Odisseu, a quem a boda é um sig-
no de seu mundo. Reconhecida por ele como válida na ilha Esqué-
ria (Odisseia, canto 6), no encontro com a parthénos-nýmphē (“vir-
gem-noiva”) Nausícaa e conduzida sob a eunomía (“boa ordem”) 
nesta terra dos feácios, é a primeira instituição que lhe dá segu-
rança de que se acha entre estrangeiros aos quais não mais são es-
tranhos seus valores, seus feitos, e tudo o que organiza seu próprio 
mundo. Daí que é ali que revela a si mesmo, resgatando sua própria 
identidade, e recorda sua fabulosa viagem que por dez anos se es-
tendeu, e que está por concluir. Daí que a estada na Esquéria se faz 
transição a Ítaca, sua ilha à qual o levam os feácios, permitindo que 
alcance o almejado, adiado e duro nóstos (“retorno”).

Poderia falar mais e de mais exemplos, mas o recorte parece-
-me adequado a comentar o que a inserção no universo da boda 



Heróis e bodas na poesia grega arcaica: 
Homero, Baquílides, Píndaro

32

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.68452  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 13-37, jul./dez. 2025

e a própria instituição podem significar para os heróis adultos e 
para as narrativas de que são personagens.

Observando os jovens, evidencia-se como, para os três – Te-
lêmaco, Teseu, Pélops – o gámos é marco da idade adulta que am-
plia a atuação na arena pública da vida masculina. Para os dois 
primeiros, a boda lícita e legítima é posta no futuro de suas tra-
jetórias e os engrandece, e ambos a ela são direcionados por fi-
guras femininas: Helena, no caso odisseico, Anfitrite, no caso 
baquilídeo. Em ambos os casos, tais figuras o fazem porque lhes 
dão dons nupciais, mas de modos distintos: da heroína esparta-
na, cuja casa se acha a ocasião do gámos da filha com Menelau, 
Telêmaco recebe um peplo, dom destinado à futura esposa com 
que um dia se enlaçará em apropriadas núpcias – o qual, diga-se, 
deve até lá ficar sob os cuidados da legítima esposa do pai dele; 
da Nereida, Teseu recebe dons nupciais para si e por ela é deles 
investido – dons que ela guarda no tálamo que, no interior do pa-
lácio de Posêidon, projeta o próprio cerne do gámos.

Pélops é o único que concretiza a boda no presente da narra-
tiva, na qual há o elemento da prova física e da vitória em que se 
fazem homens adultos, como há no de Teseu, ambos prevalecen-
do sobre quem os desafia, os pais – os dolosos e violentos Minos 
e Enomau, cuja veraz finalidade comum é de matar os desafiados 
– das respectivas noivas, uma evidenciada (Hipodameia), a outra 
(Ariadne), apenas sugerida. A diferença, porém, é que a prova de 
Teseu – o mergulho – é pré-nupcial: ele a desempenha sozinho e 
em contexto que não é o da boda, mas que para ela aponta, quan-
do emerge da investidura nupcial. É antes, então, uma espécie de 
transição iniciática, que o apresenta como apto ao gámos inclusi-
ve do ponto de vista ético-moral, pelo qual se prova superior ao 
rei cretense, seu oponente. Já a de Pélops – a corrida de carros 
– está de todo imersa na boda: ele concorre com outros mnēstē̂res 
(80), termo inequívoco na nomeação de “pretendentes” a uma 
noiva, junto aos quais se coloca o próprio pai dela, e a derrota 
de todos consolida suas núpcias com ela, cujo futuro brilhante, 



Heróis e bodas na poesia grega arcaica: 
Homero, Baquílides, Píndaro

33

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.68452  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 13-37, jul./dez. 2025

porque prole excelente e nobre de filhos líderes gera, a canção 
concisamente relata. E o faz como dado que, junto à própria vitó-
ria do jovem Tantalida que se tornou homem adulto, marido, pai, 
rei, compõem seu luzente kléos que culto, reverência, e imortali-
dade lhe rendem.

Por fim, há ainda o que é específico à boda de Pélops: ele pró-
prio a ela se encaminha, ao perceber a chegada da idade adulta, 
e a ela é conduzido pela proteção de Posêidon, figura masculina, 
pelo favor conquistado em relação pederástica que, como a hete-
roerótica-nupcial, está sob Afrodite. Ademais, a corrida em que 
adentra para ganhar a noiva, funda os Jogos iniciados em Olím-
pia e celebrados pela Grécia sobretudo na era arcaica e tardo-ar-
caica, quando é mesmo uma instituição vigorosa dos festivais cí-
vico-cultuais públicos das póleis. Que os poetas, sobretudo os de 
elos estreitos com ela – Baquílides e, em especial, Píndaro –, por-
que praticaram o epinício, enlacem âthlos e gámos, é significa-
tivo: uma instituição básica e de tempos imemoriais impulsiona 
a outra, recente, legitimando-a e inserindo-a no centro da vida 
social. Isso bem se vê no mito etiológico na Olímpica 1, mas o elo 
âthlos-gámos se acha em muitas outras canções, explorado em 
várias dimensões – como metáfora à própria celebração do atleta, 
na Olímpica 7, ou organizando o mito etiológico de fundação do 
local dos jogos celebrados, como na Pítica 9.

Uma palavra sobre Afrodite. A deusa que integra as narrati-
vas de Teseu e de Pélops, na de Heitor tem papel importante, pois 
é dela que se recorda o narrador quando relata o fim da boda do 
troiano e de Andrômaca, na cena em que ela volta do desmaio 
com a visão do corpo inerte, nu, ultrajado do marido morto, no 
canto XXII (468-470). Isso porque de Afrodite a heroína ganhou o 
véu no dia da boda, igualmente ao que se deu com Anfitrite. 

Note-se, por fim, que mesmo no caso de Telêmaco, o contexto 
em que sua boda futura emerge, na despedida da estada espar-
tana, tem no ar a deusa a pairar, pois ele chega a Esparta quando 
se celebra a boda de Hermíone que “tinha a aparência [eîdos] da 



Heróis e bodas na poesia grega arcaica: 
Homero, Baquílides, Píndaro

34

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.68452  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 13-37, jul./dez. 2025

áurea Afrodite [khrysē̂s Aphrodítēs]” (14), como cabe à bela noiva 
em plena festa nupcial. Ademais, a deusa é personagem crucial 
do passado convulso da boda de Helena e Menelau e de sua rup-
tura; disso aqui se recorda, a esposa reintegrada ao palácio e à 
família, que em discurso atribui à ação de Afrodite a átē (263), a 
“cegueira ruinosa” que a fez abandonar “filha, tálamo e marido” 
(paîda ... thálamon te pósin, 264).

Diga-se, porém, que a tradição poética e iconográfica tam-
bém apontará para Afrodite e para o desejo como agentes de tal 
reintegração. Esta, porém, é também conversa para outro mo-
mento. Por agora, está dito o que basta.



Heróis e bodas na poesia grega arcaica: 
Homero, Baquílides, Píndaro

35

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.68452  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 13-37, jul./dez. 2025

REFERÊNCIAS 

ALLEN, Thomas W. (ed.). Homeri Ilias. Oxford: Clarendon Press, 
1931. 2 v.

ALLEN, Thomas W. (ed.). Homeri Odysseae. Oxford: Clarendon 
Press, 1975. 2 v.

BARRINGER, Judith M. Divine escorts: Nereids in archaic and 
classical Greek art. Ann Arbor: University of Michigan Press, 1995.

BURKERT, Walter. Religião grega na época clássica e arcaica. Trad. 
Manuel José S. Loureiro. Lisboa: Fundação Calouste Gulbenkian, 
1993. 

CARSON, Anne. Putting her in her place: woman, dirt, and desire. 
In: Halperin, David M. et al. (ed.). Before sexuality: the construction 
of erotic experience in the ancient Greek world. Princeton: Uni-
versity Press, 1990. p. 135-169.

CLARK, Christina. Minos’ touch and Theseus’ glare: gestures in 
Bakkhylides 17. Harvard Studies in Classical Philology, v. 101, p. 
129-153, 2003.

GERBER, Douglas E. Pindar’s Olympian One: a commentary. To-
ronto: University of Toronto Press, 1982.

IERANÒ, Giorgio. Il ditirambo XVII di Bacchilide e le feste apolli-
nee. Quaderni di Storia, v. 30, p. 157-183, jul/dez. 1989.

IERANÒ, Giorgio. “Il filo di Eriboia (Bacchilide, Ditirambo 17)”. In: 
Bagordo, Andreas; Zimmermann, Bernhard (eds.). Bakchylides. 
100 Jahre nach seiner Wiederentdeckung. Munchen: C. H. Beck, 
2000. p. 183-192.

JEANMAIRE, Henri. Couroi et courètes. Etudes sur l’éducation 
spartiate et sur les rites d’adolescence dans l’Antiquité helléni-
que. Lille: Bibliothèque Universitaire, 1939.

MAEHLER, Herwig. (ed.). Bacchylides. 11. ed. Leipzig: Teubner, 
2003.

MAEHLER, Herwig. (ed., introd., coment.). Bacchylides: a selection. 
Cambridge: University Press, 2004.



Heróis e bodas na poesia grega arcaica: 
Homero, Baquílides, Píndaro

36

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.68452  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 13-37, jul./dez. 2025

NEILS, Jenifer. Textile dedications to female deities: the case of 
the peplos. In: Prête, Clarisse (ed.). Le donateur, l’offrande et la dées-
se. Systèmes votifs dans les sanctuaires de déesses du monde gre-
cque. Liège: Centre International d’Étude de la Religion Grecque 
Antique, 2009. p. 135-147. 
RAGUSA, Giuliana. Moças e bodas no imaginário poético arcaico. 
Prometheus: Journal of Philosophy, v. 15, n. 43, p. 151-171, 2023.
RAGUSA, Giuliana. A Ilíada de Homero: guia de leitura. Araçoiaba 
da Serra: Mnēma, 2024a.
RAGUSA, Giuliana. (org., trad.). Lira grega: antologia de poesia ar-
caica. 2. ed. revista, ampliada, bilíngue, atualizada. São Paulo: He-
dra, 2024b. 
RAGUSA, Giuliana. Temem heróis, temem heroínas: uma epopeia, 
um hino e um ditirambo. Revista Dialectus – Revista de Filosofia, 
v. 33, n. 33, p. 102-120, maio/ago. 2024c
RAGUSA, Giuliana. Aphrodite and the world of gámos in archaic 
Greek poetry: Homer, Sappho, Bacchylides. Journal of Hellenic Re-
ligion, v. 17, p. 1-31, 2024d.
REDFIELD, James M. Notes on the Greek wedding. Arethusa, v. 15, 
n. 1/2, p. 181-201, 1982.
SCHEIN, Seth. L. The mortal hero. An introduction to Homer’s Iliad. 
Ithaca: Cornell University Press, 1984.
SEGAL, Charles. The myth of Bacchylides 17: heroic quest and he-
roic identity. Eranos: Acta philologica Suecana, v. 77, p. 23-37, 1979.
SFYROERAS, Pavlos. The youth, the king, and the fairy: Bacchyli-
des 17 and the ballad of the swimmer. Archaiognosia, v. 8, p. 277-
302, 1993.
SLATKIN, Laura. Homer’s Odyssey. In: Foley, John M. (ed.). A com-
panion to ancient epic. Oxford: Blackwell, 2005. p. 315-329. 
SNELL, Bruno; Maehler, Herwig. (ed.). Pindarus – pars I: epinicia. 
Leipzig: Teubner, 1987.
WEST, Stephanie. Books I-IV. In: HEUBECK, Alfred et al. (ed.). A 
commentary on Homer’s Odyssey. Volume I: introduction and 
books I-VIII. Oxford: Clarendon Press, 1990. p. 49-245.



Heróis e bodas na poesia grega arcaica: 
Homero, Baquílides, Píndaro

37

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.68452  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 13-37, jul./dez. 2025

Heroes and marriage in archaic Greek poetry: Homer, 
Bacchylides, Pindar

ABSTRACT:  The world of the gámos (“wedding”) is central to the bipartite life 
of women, as critical fortune well states, and the poetic imagination projects it 
in this way. Its importance in male life, however, and especially in the transition 
from youth to adulthood, should be more explored, as I will do here, focusing on 
three characters: Telemachus in the Odyssey (book 15); Theseus in Bacchylides’ 
Dithyramb 17; Pelops in Pindar’s Olympian 1. We will see how, in each distinct 
poetic genre – epic poetry, melic poetry (dithyramb and epinician) – and in the 
manner of each composition, the passages of the young heroes to the condition 
of adult men are retold in narratives that combine physical action (in the arena 
of the adventure or in that of the games) and marriage.

KEYWORDS: wedding; epic; melic; myth.




