


ESTUDOS 
CLÁSSICOS

Glória Onelley
 Greice Drumond

Universidade Federal Fluminense
Instituto de Letras

Niterói • 2º semestre de 2025

Edição n.º 71



Cadernos de Letras da UFF 
Publicação semestral do Instituto de Letras da Universidade Federal Fluminense

Reitor: Antonio Claudio Lucas da Nóbrega 
Vice-Reitor: Fabio Barboza Passos 
Diretora do Instituto de Letras: Carla de Figueiredo Portilho 
Vice-Diretora: Thaíse Bastos Pio

Editoras: Thaíse Bastos Pio, Instituto de Letras, UFF, Brasil; Carla de Figueiredo Portilho, Instituto de Letras, UFF, Brasil

Assistente editorial: Pedro Sasse, Brasil

Comissão executiva (2023-2026): Adalberto Müller Junior, Universidade Federal Fluminense, Brasil; Fábio André 
Cardoso Coelho, Universidade Federal Fluminense, Brasil; Vanessa Lopes Lourenço Hanes, Universidade Federal 
Fluminense, Brasil

Conselho editorial 
Catherine Dumas, Université Sorbonne Nouvelle - Paris 3, França 
Célia Marques Telles, Universidade Federal da Bahia (UFBA), Brasil 
Claudia Poncioni, Université Sorbonne Nouvelle - Paris 3, França 
Claudio Cezar Henriques, Universidade do Estado do Rio de Janeiro (UERJ), Brasil 
Dermeval da Hora, Universidade Federal da Paraíba (UFPB), Brasil 
Edvaldo Balduino Bispo, Universidade Federal do Rio Grande do Norte (UFRN), Brasil 
Gerald Bär, Universidade Aberta Portugal, Portugal 
Eliana Yunes, PUC-Rio, Brasil 
Freda Indursky, Universidade Federal do Rio Grande do Sul (UFRGS), Brasil 
Greg Mullins, Evergreen College, Estados Unidos da América do Norte 
Hanna Jakubowicz Batoréo, Universidade Aberta Lisboa, Portugal 
Joana Matos Frias, Faculdade de Letras da Universidade do Porto, Portugal 
José Luís Jobim, Universidade Federal Fluminense (UFF), Brasil 
Laura Padilha, Universidade Federal Fluminense (UFF), Brasil 
Luiz Fernando Valente, Brown University, Estados Unidos da América do Norte 
Marcelo Jacques de Moraes, Universidade Federal do Rio de Janeiro (UFRJ), Brasil 
Marcos Luiz Wiedemer, Universidade do Estado do Rio de Janeiro (UERJ), Brasil 
Maria Luiza Braga, Universidade Federal do Rio de Janeiro (UFRJ), Brasil 
Mariangela Oliveira, Universidade Federal Fluminense (UFF), Brasil 
Pedro Eiras, Faculdade de Letras da Universidade do Porto/ Instituto de Literatura Comparada Margarida Losa, Portugal 
Pedro Serra, Universidad de Salamanca, Espanha 
Roberto Acízelo Quelha de Souza, Universidade do Estado do Rio de Janeiro (UERJ), Brasil 
Simone Caputo Gomes, Universidade de São Paulo, Brasil 
Solange Coelho Vereza, Universidade Federal Fluminense (UFF), Brasil 
Vanda Anastácio, Universidade de Lisboa, Portugal 
Vania Pinheiro Chaves, Universidade de Lisboa, Portugal 
Viviana Gelado, Universidade Federal Fluminense (UFF), Brasil

Organização do número 71: Glória Onelley (UFF/ PPGLC-UFRJ); Greice Drumond (UFF/ PPGLC-UFRJ)

Coordenação da revisão: Glória Braga Onelley, Universidade Federal Fluminense (UFF), Brasil; Greice Drumond, 
Universidade Federal Fluminense (UFF), Brasil.

Revisão: Bárbara Martins, UFF, Brasil; Bianca Melo Gomes, UFF, Brasil; Fernanda Soares da Silva Torres, UFF, Brasil; 
Gabriela Benita Winand, UFF, Brasil; Gabriela Natal Oliveira, UFF, Brasil; Maria Clara da Cunha Machado, UFF, Brasil; 
Matheus Guarino de Almeida, UFF, Brasil; Yuri Nascimento, UFF, Brasil.

Responsável técnico: Pedro Sasse, Editoração eletrônica / diagramação, Brasil.

Campus do Gragoatá - Bloco C - sl. 515 - Niterói - RJ - CEP 24210-201, Brasil 
e-mail: cadernosdeletras.egl@id.uff.br

Cadernos de Letras: Universidade Federal Fluminense 
Instituto de Letras. 
Niterói: Instituto de Letras, 1990. 
Semestral

Cadernos de Letras da UFF, Niterói - RJ, v. 36, n. 71, 359 p., 2º semestre de 2025.



Sumário
Apresentação........................................................................................... 6
Glória Onelley
Greice Drumond

DOSSIÊ

Heróis e bodas na poesia grega arcaica:
Homero, Baquílides, Píndaro............................................................ 13
Giuliana Ragusa 

As faces do medo nos cantos homéricos...................................... 38
João Pedro Barros Guerra Farias
Bruna Moraes da Silva

A intervenção de Atena como condição indispensável
para o retorno de Odisseu a Ítaca................................................... 61
Gilbéria Felipe Alves Diniz

O trágico e o cômico na construção narrativa da
natividade de Hércules........................................................................ 78
Marcos Tindo
Aline da Silva

Mito e culto dionisíacos: o deus ambivalente............................ 104
Marcelo Hanser Saraiva

O sublime no Icaromenipo de Luciano de Samósata............... 134
Hector Garcia de Andrade

Diálogos entre autoria feminina e gêneros literários
na Carta 11 das Heroides de Ovídio................................................. 149
Carol Martins da Rocha



Poesia camponesa e audiência urbana em
Calpúrnio Sículo e Nemesiano......................................................... 172
Daniel Falkemback Ribeiro

Os espetáculos públicos e a construção da
imagem literária dos imperadores na De
Vita Caesarum, de Suetônio............................................................... 196
Carlos Eduardo Santos

Éthos e páthos na historiografia literária portuguesa:
a biografia de Camões por Teófilo Braga à luz dos
conceitos de historia ornata e magistra vitae............................. 218
Marcello Peres Zanfra

As amadas de Camões na Vida do Poeta (1639),
de Manuel de Faria e Sousa ............................................................... 242
Gustavo Luiz Nunes Borghi

Ductus misterioso e prudência em sermões
do Padre Antônio Vieira...................................................................... 270
Ana Lúcia Machado de Oliveira 
Ghabriel Ibrahim Ermida Tinoco Alves

Os fabulosos leões fabulares de Millôr Fernandes:
estudos de caso da recepção esópica............................................ 291
Adriane da Silva Duarte
Giovanna Angela Agulha Sarti

Dicotomia em cor: os mitos de Jano e Narciso na visão 
pictórica de Mijangos.......................................................................... 314
Gelbart Souza Silva

A biblioteca de Estudos Clássicos nas
universidades federais brasileiras................................................. 334
Jovane Cabral Guerra Da Silva Rocha
Cezar Alexandre Neri Santos



6

Apresentação
Glória Onelley1

Greice Drumond2

O número 71 de Cadernos de Letras da UFF, ao constituir-se 
como fórum interdisciplinar e de vozes várias, apresenta um pa-
norama da cultura greco-romana e da recepção desse legado na 
tradição literária e artística de língua portuguesa, sobretudo nas 
literaturas brasileira e portuguesa. Reunindo pesquisas que ar-
ticulam literatura, filologia, filosofia, história, artes e teorias da 
recepção, este volume resgata e atualiza tal legado, evidenciando 
sua vitalidade no imaginário contemporâneo. 

Assim, ao publicarmos este periódico com 15 contribuições, 
buscamos não apenas fomentar o intercâmbio acadêmico mas 
também reafirmar a atualidade e a permanência dos Estudos 
Clássicos, como instrumento de formação, de leitura do mundo e 
de compreensão das matrizes que estruturam nossa cultura. 

Abrimos o presente número com o artigo de Giuliana Ragu-
sa, intitulado “Heróis e bodas na poesia grega arcaica: Homero, 
Baquílides, Píndaro”, que analisa o papel do casamento, gámos, 
na vida masculina, especialmente como um rito de passagem do 
jovem para a vida adulta. Apresenta a autora uma visão inovado-
ra sobre o tema, afastando-se do enfoque mais comum em que 

1	 Professora Titular de Língua e Literatura Grega da UFF e professora perma-
nente do PPGLC-UFRJ.
2	 Professora Associada de Língua e Literatura Grega da UFF e do PPGLC-UFRJ.



Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.69525   
ISSN: 2447-4207

Apresentação

7

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 6-11, jul./dez. 2025

o gámos aparece como central na vida feminina. No âmbito da 
poesia grega arcaica, a autora aborda a figura de três heróis em 
gêneros poéticos diferentes: na épica homérica, com Telêmaco, e 
na poesia mélica de Baquílides e de Píndaro, com os heróis Teseu 
(Ditirambo 17) e Pélops (Olímpica 1), respectivamente.  Ao demons-
trar que esse rito está sempre articulado com ações físicas dos he-
róis, aventuras ou competições, Giuliana Ragusa destaca o papel 
do casamento como um elemento de maturidade e identidade dos 
heróis.

Inserindo-se também no âmbito da épica grega arcaica, o es-
tudo apresentado por João Pedro Barros Guerra Farias e Bruna 
Moraes da Silva, “As faces do medo nos cantos homéricos”, expli-
ca a importância do medo, especialmente nas epopeias homéri-
cas Ilíada e Odisseia, e enfatiza como esse sentimento contrasta 
com a visão posterior - sobretudo medieval - que o associava à 
pusilanimidade. Por meio de passos vários dos poemas, os auto-
res atestam que o sentir medo é uma emoção legítima, central e 
presente entre os heróis gregos. Com efeito, em vez de anular sua 
coragem, essa emoção evidencia um modelo de heroísmo mais 
humano, que se afasta da tradicional associação entre medo e 
covardia.

Com ênfase na importância da deusa Atena na trajetória de 
Odisseu, o artigo “A intervenção de Atena como condição indis-
pensável para o retorno de Odisseu a Ítaca”, de Gilbéria Felipe 
Alves Diniz, analisa como a deusa atua para garantir o retorno do 
herói a Ítaca, em que philía, areté e o favor divino são fundamen-
tais para a realização do destino da personagem.

No artigo “O trágico e o cômico na construção narrativa da 
natividade de Hércules”, de Marcos Tindo e Aline Souto, compa-
ra-se o mito do nascimento de Hércules no Amphitruo, de Plau-
to, com versões anteriores encontradas em Ilíada, no Escudo de 
Héracles, na tragédia Héracles e em dois vasos cerâmicos em exi-
bição no British Museum.



Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.69525   
ISSN: 2447-4207

Apresentação

8

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 6-11, jul./dez. 2025

Marcelo Hanser Saraiva, em “Mito e culto dionisíacos: o deus 
ambivalente”, investiga o deus Dioniso como expressão simbólica 
da coincidentia oppositorum, ressaltando a ambivalência essencial 
dessa divindade que reúne vida e morte, prazer e violência, êxtase 
e loucura. Em seu estudo, o autor configura o deus em seu para-
doxo fundamental, pois, em Dioniso, a criação só se realiza por 
meio da ruptura.

Em “O sublime no Icaromenipo de Luciano de Samósata”, 
Hector Garcia de Andrade avalia de que modo o sublime, tradi-
cionalmente associado a gêneros sérios, aparece de forma ino-
vadora na obra de Luciano de Samósata, combinando a teoria da 
sátira antiga, de Ralph Rosen, com a reinterpretação da estética 
helenística feita por James Porter (2011), que enfatiza a αἴσθησις e 
a interação paradoxal entre o detalhe e a grandeza cósmica. 

Carol Martins da Rocha, em “Diálogos entre autoria femini-
na e gêneros literários na Carta 11 das Heroides de Ovídio”, discute 
como as características da escrita elegíaco-epistolar se articulam 
com elementos próprios do drama e apresenta como fundamenta-
ção teórica, de um lado, o conceito de comunidade literária femi-
nina formulado por Laurel Fulkerson (2005) e, de outro, a relação 
entre drama e epístola tal como proposta por Dan Curley (2013).

Daniel Falkemback Ribeiro estuda as comunidades rurais 
representadas na poesia bucólica pós-virgiliana em seu artigo 
“Poesia camponesa e audiência urbana em Calpúrnio Sículo e 
Nemesiano”. Seu objetivo é demonstrar como os poemas desses 
autores apresentam distintas percepções dos camponeses na 
cultura imperial romana, em comparação com a caracterização 
do homem do campo na tradição bucólica virgiliana.

Na área das antigas biografias, o artigo de Carlos Eduardo 
Santos, em “Os espetáculos públicos e a construção da imagem 
literária dos imperadores na De Vita Caesarum, de Suetônio”, tem 
por objetivo avaliar como o autor destaca a organização e a exe-
cução dos espetáculos com uma forma de construir a imagem 



Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.69525   
ISSN: 2447-4207

Apresentação

9

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 6-11, jul./dez. 2025

moral e política dos imperadores, refletindo tanto suas virtudes 
quanto seus vícios. 

Nesse percurso de reflexão sobre a biografia como instru-
mento de construção de sentido histórico e literário, destaca-se 
também o artigo “Éthos e páthos na historiografia literária portu-
guesa: a biografia de Camões por Teófilo Braga à luz dos conceitos 
de historia ornata e magistra vitae”, de Marcello Zanfra, que exa-
mina de que modo a biografia camoniana, elaborada por Teófilo 
Braga, articula princípios da retórica clássica à sua inserção na 
“plenitude historiográfica oitocentista”. O estudo demonstra que, 
embora plenamente integrado aos pressupostos historicistas do 
século XIX, o autor mobiliza conceitos e métodos presentes na 
tradição retórico-historiográfica antiga, dialogando com Aristó-
teles, Cícero e com a Retórica a Herênio.

Em “As amadas de Camões na Vida do Poeta, de Manuel de 
Faria e Sousa (1639)”, Gustavo Luiz Nunes Borghi mostra que, 
imitando os modelos antigos das vitae, Manuel de Faria de Sousa 
compõe, em 1639, a Vida do Poeta, em que expõe aos eruditos e 
homens de corte os feitos de Luís de Camões, suas obras, seus 
vínculos pessoais e sua projeção póstuma. Nesse contexto, evi-
dencia-se a centralidade das figuras femininas tanto nas relações 
cortesãs do poeta quanto em sua lírica. Borghi argumenta que 
Faria e Sousa, ao descrever essas mulheres, busca construir uma 
imagem verossímil de Camões como poeta forjado nos temas da 
guerra e do amor.   

Em “Ductus misterioso e prudência em sermões do Padre 
Antônio Vieira”, a categoria de “ductus misterioso” é analisada 
como elemento distintivo no andamento de diversos sermões do 
Padre Antônio Vieira. Ana Lúcia Machado de Oliveira e Ghabriel 
Ibrahim aliam ao ductus a compreensão de prudentia, com uma 
retomada de seus respectivos sentidos nos autores clássicos, a 
fim de ressaltar a dimensão moral dessa expressão retórico-poé-
tica que direciona o público ao Bem absoluto.



Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.69525   
ISSN: 2447-4207

Apresentação

10

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 6-11, jul./dez. 2025

No âmbito da recepção dos clássicos, Adriane da Silva Duarte 
e Giovanna Angela Agulha Sarti, em “Os fabulosos leões fabulares 
de Millôr Fernandes: estudos de caso da recepção esópica”, des-
tacam a releitura da obra de Esopo feita pelo referido jornalista, 
que se vale da fabula como instrumento crítico para interpretar o 
Brasil do século XX. Ele reelabora motivos esópicos para encenar 
a tensão entre opressores e oprimidos, que marca tanto os anos 
de ditadura quanto o período democrático posterior.

Considerando, ainda, a recepção moderna dos clássicos na 
produção pictográfica, Gelbart Souza Silva, em “Dicotomia em 
cor: os mitos de Jano e Narciso na visão pictórica de Mijangos”,  
examina duas ilustrações de Amanda Mijangos, Jano e Narci-
so, elaboradas para o Diccionario de mitos clásicos, de Esperón e 
Ovies, e concentra-se na oposição cromática entre claro e escuro 
como elemento estruturante das imagens, para evidenciar a dico-
tomia presente na narrativa mítica de cada personagem.

Em “A biblioteca de Estudos Clássicos nas universidades fe-
derais brasileiras”, Jovane Cabral Guerra da Silva Rocha e Cezar 
Alexandre Neri Santos apresentam um levantamento das dez 
obras mais indicadas em planos de ensino de cursos de Letras de 
universidades federais brasileiras na área de Estudos Clássicos, 
fazendo uso dos pressupostos da Linguística de Corpus e da bi-
bliometria para construir este ranking. Nos resultados, mostra-se 
a predominância do ensino de latim sobre o de grego, sendo ates-
tada uma tradição pedagógica ainda fortemente gramatical com 
preferência por manuais antigos.

Os trabalhos aqui apresentados evidenciam a vitalidade e a 
diversidade dos estudos sobre a tradição clássica, contemplan-
do desde a biografia antiga e suas ressignificações modernas até 
a retórica, a historiografia literária, a recepção pictográfica e as 
reinterpretações contemporâneas das formas míticas e fabula-
res. Ao explorar diferentes gêneros, métodos e objetos - das vi-
tae imperiais à biografia camoniana oitocentista; do ductus mis-
terioso nos Sermões de Vieira às recriações esópicas de Millôr 



Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.69525   
ISSN: 2447-4207

Apresentação

11

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 6-11, jul./dez. 2025

Fernandes; da análise das personagens homéricas e da poesia 
mélica aos mapeamentos bibliométricos do ensino de línguas e 
literaturas clássicas no Brasil -, o conjunto demonstra como os 
clássicos seguem atuando como campo fértil de reflexão crítica, 
diálogo interdisciplinar e renovação interpretativa. Assim, esse 
dossiê reafirma não apenas a permanência dos temas da Anti-
guidade mas também sua capacidade transformadora na cultura 
contemporânea, convidando o leitor a percorrer caminhos múlti-
plos em que tradição e atualidade se iluminam mutuamente.



DOSSIÊ



13

Heróis e bodas na poesia 
grega arcaica: Homero, 

Baquílides, Píndaro
Giuliana Ragusa1

RESUMO: O mundo do gámos (“boda”) é, como bem o afirma a fortuna crítica, 
central na bipartida vida feminina, e o imaginário poético assim o projeta. Sua 
importância na vida masculina, porém, e notadamente na transição do jovem à 
idade adulta, deveria ser explorada, como busco aqui fazer, enfocando três per-
sonagens: Telêmaco na Odisseia (canto 15); Teseu no Ditirambo 17, de Baquílides; 
Pélops na Olímpica 1, de Píndaro. Veremos como, em cada gênero poético distin-
to – a épica, a mélica nas espécies do ditirambo e do epinício –, e à maneira de 
cada composição, as passagens dos jovens heróis à condição de homens adultos 
são recontadas em narrativas que combinam ação física – na arena da aventura, 
na arena dos jogos – e casamento.

PALAVRAS-CHAVE: boda; épica; mélica; mito.

Não surpreende o fato de que na poesia grega arcaica, a co-
meçar pelas epopeias homéricas, o casamento seja um elemento 
altamente significativo. Trata-se, afinal, de instituição elemen-
tar de organização da sociedade da qual é, por isso mesmo, sim-
bólica. A boda nomeada em gámos, termo que encerra em si “o 
significado primário [...] do próprio ato sexual” (Redfield, 1982, p. 
188) que a consuma, integra numerosas narrativas míticas, não 

1	 Professora Associada (Livre-Docente) de Língua e Literatura Grega na Fa-
culdade de Filosofia, Letras e Ciências Humanas da Universidade de São Paulo. 
Bolsista de Produtividade em Pesquisa C do CNPq.



Heróis e bodas na poesia grega arcaica: 
Homero, Baquílides, Píndaro

14

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.68452  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 13-37, jul./dez. 2025

apenas concernentes às moças, a cujas vidas o gámos é um divi-
sor de águas,2 mas aos moços. Mostram-no as que ora enfoco em 
Homero com Telêmaco (Odisseia, canto 15), em Baquílides com 
Teseu (Ditirambo 17), em Píndaro com Pélops (Olímpica 1), não 
com base no universo feminino, em que tenho abordado o tema, 
mas na do masculino, a fim de pensar os sentidos do gámos para 
o herói – o jovem herói – e seu mundo em elaborações variadas. 
Nelas, veremos o casamento, seja no presente da narrativa seja 
em seu porvir, como elemento de humanização, marco do mundo 
sob a ordem de Zeus, marco da entrada definitiva na idade adulta; 
e o veremos enlaçado ao mundo da ação física humana na arena 
das aventuras (Homero, Baquílides) e dos jogos (Píndaro). 

Antes de passar ao corpus deste artigo, faço uma parada an-
terior na Ilíada para observar um herói em particular, Heitor, 
porque sua boda lícita com Andrômaca é dimensão relevante da 
personagem3. No poema, projeta-se o mundo do gámos não tanto 
dos inimigos da sitiada Troia, mas sobretudo dos troianos e alia-
dos, que a defendem. Afinal, no cerne da guerra, acha-se a ruptura 
– temporária, embora por muito tenha perdurado – da boda legí-
tima e fértil de Menelau e Helena, pais de Hermíone, pela boda 
ilegítima e estéril de Páris e Helena, fruto do criminoso ultraje à 
xenía (“hospitalidade”), sintetizado no eloquente epíteto xenapá-
tēs (“engana-anfitrião”), primeiro atestado na mélica de Alceu, no 
Fr. 283, como notei ao traduzi-lo e comentá-lo (Ragusa, 2024b, p. 
111-112). Na epopeia, contrasta o caráter ambíguo e a têmpera os-
cilante do herói com o de seu irmão Heitor, pilar de Troia, marido 
de Andrômaca, pai de Escamândrio; o dele é marcado pela reti-
dão e pelo compromisso com seus papéis sociais – o mais impor-
tante deles, de defensor da urbe, algo que se reflete no nome do 

2	  Ver RAGUSA, 2023, p. 151-171.
3	  As traduções são minhas, salvo se indicado o contrário. Para Homero, uso 
as edições de ALLEN, 1931 e 1975.



Heróis e bodas na poesia grega arcaica: 
Homero, Baquílides, Píndaro

15

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.68452  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 13-37, jul./dez. 2025

filho a quem os troianos chamam Astíanax (VI, 403), “líder” (ánax) 
da “cidadela” (ásty), explica o narrador (VI, 403). 

No canto III, ambos Helena e Heitor, aliás, dirigem duras cen-
suras a Páris, enquanto o anfitrião ultrajado, Menelau, de ambos 
recebe o epíteto composto arēíphilos (“dileto de Ares”, 52, 431). E 
ambos maldizem a boda ilícita que trouxe à urbe uma guerra em 
que Páris deveria já ter morrido; Heitor o faz, note-se, expressan-
do, no verso 40, o desejo de que ele fosse ágonos (“não nascido”) e 
ágamos (“sem boda”), em jogo sonoro notável, com o alfa privativo 
sublinhando os ruinosos nascimento e casamento de Páris.

Os cantos III e VI, portanto, mostram bem a diferença entre 
o gámos de cada casal, além de assinalá-la também por meio da 
relação entre os cônjuges: o desdém de Helena para com Páris 
– amante desavergonhado – é o oposto do respeito e afeto de An-
drômaca por Heitor que para com ela os exibe reciprocamente; o 
erotismo da cena que envolve o primeiro casal é intenso, enquan-
to aquela entre o segundo é de intensa afinidade e patente afeti-
vidade, que não são da linguagem erótica, mas da homophrosýnē, 
a tão desejável “união de corações e mentes” (Redfield, 1982, p. 
197) entre os cônjuges. A dilatada cena entre esse segundo ca-
sal (VI, 369-502), no último dos encontros de Andrômaca com o 
marido vivo – deste com sua gente –, faz com que de súbito con-
templemos pela primeira vez um herói profundamente humano, 
porque, deslocado da planície da batalha à cidadela, o guerreiro 
assume as facetas de filho, de irmão e cunhado, de marido e pai 
– estas, intrínsecas à boda com Andrômaca, valorizadas na narra-
tiva pela extensão, pelo detalhamento e pelo páthos. 

O gámos engrandece Heitor, cuja humanidade só cresce no 
decorrer da cena em que o vemos, entre a firmeza e a comoção, 
sustentar nos ombros o enorme peso da responsabilidade de 
seus papéis para com a cidade e a família, e da iminente tragédia 
da queda certa de Troia, e no peito, a dor insuportável sobretu-
do do que advirá da derrota e do saque para a esposa. Para esta 



Heróis e bodas na poesia grega arcaica: 
Homero, Baquílides, Píndaro

16

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.68452  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 13-37, jul./dez. 2025

afinal, nenhuma outra proteção há, senão a sua, como ela mesmo 
lhe diz nos versos 429-430:

Ἕκτορ ἀτὰρ σύ μοί ἐσσι πατὴρ καὶ πότνια μήτηρ
ἠδὲ κασίγνητος, σὺ δέ μοι θαλερὸς παρακοίτης·

Heitor, agora tu és para mim pai e minha augusta mãe
e ainda meu irmão, tu és para mim o vicejante sócio 
de leito [parakoítēs]”.

Sobre o passo, diga-se isto:

A escolha do termo final do verso 430, parakoítēs, em 
vez de pósis (“marido”), é eloquente, pois sublinha o 
elo conjugal pela menção do “leito” (koîtos) em que a 
boda é consumada e no qual o sexo cumpre a função 
de gerar prole que perpetua a linhagem. Heitor é, en-
fim, tudo o que lhe resta, toda a proteção que ainda 
tem, a qual, frise-se, é um dever dele como chefe de 
sua família (Kirk, 2000, p. 217); é disso que se trata, 
do dever abarcado no papel social do homem adulto 
que é marido, o qual a própria Andrômaca realça nos 
versos citados, na dupla repetição dos pronomes sý 
(“tu”) e moi (“para mim”) (Ragusa, 2024a, p. 93).

Se o leito de Páris é motivo de vergonha, de constrangimento 
para Helena que maldiz o fato de que dele compartilha e desde-
nha o homem com quem ali se deita, Andrômaca escolhe justa-
mente a imagem do leito para declarar a Heitor que ele é toda a 
proteção de que ainda goza, uma vez que já perdeu a família de 
origem – os irmãos e o pai pelas mãos de Aquiles, algoz do marido 
no futuro que não tarda a chegar. 

Afirmados por Heitor a agonia e o sofrimento com o futuro 
da esposa – maiores do que os advindos da morte mesmo de pais 
e irmãos e demais troianos –, o herói configura-se como marido 
afetuoso, compassivo, cioso das responsabilidades e da hierar-
quia entre elas – a do guerreiro e defensor da urbe posta acima 
das de marido e pai. Confere-lhe o poeta humanidade comovente, 



Heróis e bodas na poesia grega arcaica: 
Homero, Baquílides, Píndaro

17

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.68452  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 13-37, jul./dez. 2025

palpável, no que diz e em seus gestos, como o de retirar o elmo 
que assusta o bebê para tê-los nos braços pela última vez, e o 
esforço de oferecer a Andrômaca algum consolo, antes de par-
tir, vivo, mas chorado como morto por ela e pelas servas que a 
rodeiam, quando retorna aos aposentos. Vê-lo assim é essencial 
ao estrutural contraste dele com o Pelida: “Heitor é representado 
como quintessencialmente social e humano, enquanto Aquiles é 
inumanamente isolado e demoníaco em sua grandeza” (Schein, 
1984, p. 180). 

Nesse sentido, ressalto ainda o canto XXII, os versos 99-130, 
quando, prestes a se lançar ao duelo com o Pelida, na mais abso-
luta solidão e no mais absoluto abandono, cogite a possibilida-
de de um acordo com o inimigo, em moldes símeis aos do duelo 
Páris-Menelau no canto III: devolução de Helena e de bens, em 
troca do fim do conflito. Logo, porém, ele cai em si, cônscio de que 
Aquiles não lhe terá respeito e compaixão, de que não o namorará 
como namoram noivos, diz Heitor a seu coração, nos versos 122-
128. No processo em que deve aceitar a própria morte, pela qual 
deixará para trás esposa, filho, pais, irmãos e toda sua gente, vem-
-lhe à mente uma imagem da vida nos tempos de paz – uma ilusão 
na cidade sitiada. E, dela, o mundo do gámos, signo maior da “ten-
ra domesticidade caracteristicamente troiana na Ilíada, da qual 
ele e Andrômaca são os maiores exemplares” (Schein, 1984, p. 76); 
domesticidade pela qual, como pelo kléos – a “glória” imortaliza-
dora –, Heitor se lança ao combate e nele perece, corajosamente. 

Enfatizo ainda que a última grande cena do canto XXII, nos 
versos 437-514, destaca justamente a esposa e o engolfamento da 
boda e da vida doméstica pela morte do herói; e que é ela que ocu-
pa o primeiro plano do góos, “lamentação”, do funeral de Heitor 
(XXIV, 723-745), em que fala do sentido, para si e para o filho, da 
privação do marido e do pai, lamentando, ao final, que no leito já 
não o tenha para dizer-lhe boas palavras – mais um signo da ho-
mophrosýnē que conecta os cônjuges.



Heróis e bodas na poesia grega arcaica: 
Homero, Baquílides, Píndaro

18

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.68452  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 13-37, jul./dez. 2025

Odisseia: Telêmaco – o primeiro caso

Emerso da dysnomía (“má ordem”) do palácio do ausente pai 
em Ítaca, para saber dele – ouvir o kléos, a “glória” dos grandes fei-
tos –, o jovem viaja, encorajado por Atena, a fim de fortalecer sua 
identidade. Vai de Ítaca a Pilos (canto 3) e a Esparta (canto 4), onde, 
no palácio de Menelau e Helena, contempla a eunomía (“boa or-
dem”) exuberante e social – contrastante com a sóbria e familiar 
de Nestor – no contexto do gámos, uma vez que chega em meio à 
dupla festividade nupcial, em suntuosa imagem que, anota West 
(1990, p. 192), reflete a dos anfitriões. A ocasião faz-se relevante por 
realçar a boda restaurada na casa reintegrada, e porque, como bem 
diz Slatkin (2005, p. 319-20), o que Telêmaco nas viagens “observa 
oferece-lhe modelos às suas próprias cidade e casa” – de hospita-
lidade, de sacrifício (Pilos), do gámos. Nesse sentido, entende-se o 
realce à boda de Hermíone, filha única de Helena e Menelau, e Ne-
optólemo, o filho de Aquiles já morto, em detrimento da do filho 
bastardo do rei, Megapentes. E faz-se significativa a própria a boda 
do casal real, que mostra a Telêmaco a possibilidade de que, por 
força da própria legitimidade, seja restaurada. 

O gámos que instaura o contexto da chegada do filho de Odis-
seu ao palácio espartano está no cerne de sua partida dali (canto 
15). É que entre os dons de xenía que leva consigo está o que re-
cebe da senhora do oîkos (“casa”), Helena, que o dá como presente 
por ela urdido – ela que no canto 4 aparece justamente associada 
ao tecer, como já na Ilíada (canto III), mas conduzindo os traba-
lhos ao tear, e não nele trabalhando. Diz ela ao jovem que a Ítaca 
retorna, nos versos 125-129: 

δῶρόν τοι καὶ ἐγώ, τέκνον φίλε, τοῦτο δίδωμι,
μνῆμ’ Ἑλένης χειρῶν, πολυηράτου ἐς γάμου ὥρην,
σῇ ἀλόχῳ φορέειν· τεῖος δὲ φίλῃ παρὰ μητρὶ
κεῖσθαι ἐνὶ μεγάρῳ. σὺ δέ μοι χαίρων ἀφίκοιο
οἶκον ἐϋκτίμενον καὶ σὴν ἐς πατρίδα γαῖαν. 



Heróis e bodas na poesia grega arcaica: 
Homero, Baquílides, Píndaro

19

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.68452  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 13-37, jul./dez. 2025

Este dom, querido filho, eu te dou,
memento das mãos de Helena, para o dia da multia-
mável boda [polyērátou gámou],
para tua esposa [alókhōi] vestir. Até lá, que sob tua 
mãe querida
jaza nos saguões. Tu, que chegues bem
à casa bem feita e à tua terra pátria.

A fala de Helena, com seus bons votos, encarece a boda no por-
vir do jovem: o peplo destina-se à noiva já na condição posterior ao 
enlace, de “esposa” (alókhōi, 127); e o gámos (126) deve ser polyērátou 
(126), pleno de desejo (érōs), como sinal de bom agouro a seu futuro e 
à sua fertilidade. Tal peça, significativamente feita por mãos femini-
nas na sua tarefa mais típica – o tecer4 –, trazida de dentro do tálamo 
de Helena e por ela, destinada ao gámos, deverá ficar sob a guarda de 
Penélope, a mãe do futuro noivo, dentro de sua casa em Ítaca. 

O dom sublinha que o herói, jovem que começa a atuar na es-
fera da vida pública, masculina, ainda deverá abraçar papéis so-
ciais importantes para a condição de adulto: os de marido e chefe 
do oîkos, e pai de prole que dá sequência à linhagem – papéis aos 
quais, diga-se, Odisseu se deverá reintegrar. O casamento é, pois, 
para Telêmaco, um passo necessário na completa transição da ju-
ventude à vida adulta; e o signo disso fica, até que seja dado, sob 
tutela da mãe, Penélope – da esposa fiel ao marido.

Baquílides, Ditirambo 17: Teseu5 – o segundo caso

Nessa canção, ouvimos a narrativa do encontro das naus 
de Minos e Teseu em alto-mar, perto de Creta, durante o qual se 

4	  Ver NEILS, 2009, p. 136, sobre o milenar elo mulheres-tecer, e REDFIELD, 
1982, p. 194-195.
5	  Edição de MAEHLER, 2003. Tradução com comentário RAGUSA, 2024b, 
p. 319-335. Estudei Afrodite e sua relação com o desejo lícito (no gámos) e ilí-
cito (fora do gámos), e a importância do gámos para Teseu, em artigo que tam-
bém discute a deusa no mundo do casamento em Homero e Safo; ver RAGUSA, 
2024d, p. 1-31.



Heróis e bodas na poesia grega arcaica: 
Homero, Baquílides, Píndaro

20

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.68452  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 13-37, jul./dez. 2025

revela abusivo e soberbo o rei de incontida lascívia, por gesto de 
violência erótica contra uma das moças (Eriboia) escoltadas pelo 
herói que leva, pela última vez, de Atenas à ilha, o terrível impos-
to de catorze jovens aristocratas atenienses, em sacrifício ao Mi-
notauro. Ela reage quando o rei Minos, sem freios e excitado por 
Afrodite, toca com a mão6 sua virginal face, indicando a intenção 
de violá-la, decerto antes de oferecê-la à híbrida criatura do labi-
rinto. Eis o gatilho, o érōs ilícito – fora do gámos –, do embate com 
ele, ativado pela deusa do sexo (8-13), de que sairá vencedor Te-
seu, recoberto de dons nupciais do érōs lícito, sob o signo de Afro-
dite (109-116) que se acha, portanto, nas duas pontas da canção, 
em ambivalência condizente com o imaginário erótico. Vejamos.

Jovem “no limiar da idade adulta”, sublinha Sfyoeras (1993, 
p. 288), Teseu é projetado como guerreiro nos epítetos compos-
tos menékty[pon] (“tenaz no estrondo da luta”, 1), khalkothṓra[ka] 
(“brônzea-couraça”, 14-15), arétaikhmos (“lança-excelente”, 46). 
Embora por isso pudesse estar associado à ação impulsiva, exibe 
autocontrole e sensatez maiores do que as esperáveis, das quais 
se mostra privado o líder cretense, cuja ação é, além de impulsiva, 
movida por arrogância e perigosa astúcia. Denuncia-o Teseu, no 
duro embate de lógoi que travam, e que inicia com seu admoesta-
tório discurso (20-46), não obstante respeitoso, cujos termos vão 
abarcar a questão do comportamento do rei, do que representa e 
de potenciais consequências, bem como do status e da autorida-
de de cada um, elaborada em termos das respectivas genealogias 
semidivinas. O adjetivo ékg[o]non (“descendente”, 16), de Teseu, já 
indica a importância do tema genealógico.

É com o andamento de tal embate que se instaura a competição 
do jovem herói ateniense com Minos que engendra ardilosa prova-
-desafio pela qual seu oponente deverá provar o que afirma sobre 
sua genitura, após ter o rei provado a sua, graças ao favor de seu pai 
divino, Zeus, e do raio que lhe envia, conspícuo a todos (47-116). 

6	  Ver especialmente CLARK, 2003, p. 129-153.



Heróis e bodas na poesia grega arcaica: 
Homero, Baquílides, Píndaro

21

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.68452  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 13-37, jul./dez. 2025

Quero observar como Teseu se eleva diante do rei cretense 
pela dimensão ético-moral de sua geração; afinal, se o rei é fruto 
do desejo e sexo ilícitos de Zeus e Europa, o herói o é do desejo e 
sexo lícito de Posêidon e Etra (29-38):

[...]. εἰ καί σε κεδνὰ
    τέκεν λέχει Διὸς ὑπὸ κρόταφον Ἴδας 	
μιγεῖσα Φοίνικος ἐρα-		
    τώνυμος κόρα βροτῶν	
φέρτατον, ἀλλὰ κἀμὲ		
    Πιτθ[έ]ος θυγάτηρ ἀφνεοῦ	
    πλαθεῖσα ποντίωι τέκεν		
    Ποσειδᾶνι, χρύσεόν		
    τέ οἱ δόσαν ἰόπλοκοι		
    †κάλυμμα† Νηρηΐδες.	 	

[...]. Se ela, a nobre,
te gerou de Zeus, no leito sob a encosta do Ida
a ele unida – de Fênix a filha
de amável nome –, como entre mortais
insuperável, a mim
a filha do opulento Piteu
gerou, achegando-se ao marinho
Posêidon, e áureo
véu deram-lhe as Nereidas
violáceos-cachos.

A ilicitude que gera Minos é marcada no erotismo do enla-
ce de Zeus e Europa, cuja linguagem tradicional conjuga o ver-
bo (migeîsa, 31) para a fusão de corpos no leito – e dos inimigos 
na guerra e do vinho e água no banquete –, e a menção ao leito 
(lékhei, 30) secreto do adultério do deus com a parthénos (“moça 
púbere não casada, virgem”) abduzida. Em contrapartida, o enla-
ce de Posêidon e Etra é retratado como legítimo, já pela ameniza-
da carga erótica da linguagem que não é tradicional de érōs, e pelo 
fato de que ela é recebida como noiva pelas Nereidas que lhe dão 



Heróis e bodas na poesia grega arcaica: 
Homero, Baquílides, Píndaro

22

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.68452  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 13-37, jul./dez. 2025

dom nupcial. O coletivo testemunho das deusas fortemente liga-
das à boda (Barringer, 1995, p. 79) sanciona publicamente a união 
como de legitimidade e respaldo equiparáveis aos do gámos que 
o “véu” simboliza7.

A reveladora e zelosa linguagem de Teseu firma, pois, uma 
nítida contraposição pela qual se reposiciona o jovem guerreiro 
na hierarquia com o rei, que desloca da esfera político-etária à 
ético-moral. Para tanto, o gámos lícito é crucial, afirmando sua su-
perior autoridade, na qual confia sem hesitação, como demonstra 
sua reação ao desafio de que prove sua genealogia. Vemos então 
não só o que a boda que o gerou representa para seu status nesse 
momento tão decisivo, no qual está em jogo a vida dos jovens que 
escolta e sua própria capacidade para tanto, mas também a si, na 
vitória presente e futura sobre Minos. 

Lançado o desafio pelo rei – o resgate do anel que tira do dedo 
e atira ao fundo do mar, para que o resgate, provando-se filho de 
Posêidon (52-80) –, Teseu de pronto mergulha (80-116). Essa cena 
e a do que no mar se desenrola deixam claro algo de que bem 
podemos desconfiar: que o jovem herói passa por um ritual de 
transição, o qual, como tipicamente, envolve uma prova física da 
qual emergirá como homem adulto a consolidar-se como tal in-
clusive no gámos. Eloquente será, pois, a renovada presença das 
Nereidas.

Resgatado por golfinhos que o levam ao mégaron (101) do 
palácio paterno, Teseu ali se depara com visão que teme8, como 
qualquer mortal que com o divino se depare, da esplêndida dança 
coral cíclica das luzentes Nereidas, “deusas courotróphoi por exce-
lência” (Jeanmaire, 1939, p. 330), isto é, “nutrizes de jovens” – ou-
tro dado do caráter de rito de transição que a prova adquire. Dali, 
o herói passa à intimidade da casa, ao tálamo de seus senhores 
– especificamente, da senhora, a esposa legítima (álokhon, 109) 

7	  Ver REDFIELD, 1982, p. 196 e Carson, 1990, p. 160.
8	  Ver RAGUSA, 2024c, p. 111-118.



Heróis e bodas na poesia grega arcaica: 
Homero, Baquílides, Píndaro

23

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.68452  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 13-37, jul./dez. 2025

de Posêidon, a Nereida Anfitrite, qualificada por epítetos (“cara”, 
phílan, 109; “veneranda bovinos-olhos”, semnàn boō̂pin, 110) que 
realçam sua imagem no espaço central do gámos. O último deles, 
boō̂pis, ressalte-se, é só a Hera atribuído na épica homérica, espo-
sa olímpia por excelência, consorte de Zeus, patrona da boda na 
dimensão institucional. 

Diz o narrador que ali, nos “aposentos” (dómois, 111) “amá-
veis” (eratoîsin, 110-111), a Nereida, silente, lança sobre Teseu ves-
te e adorno emblemáticos do gámos legítimo, numa espécie de 
investidura (112-116):

ἅ νιν ἀμφέβαλεν ἀϊόνα πορφυρέαν,	
κόμαισί τ’ ἐπέθηκεν οὔλαις

ἀμεμφέα πλόκον,
τόν ποτέ οἱ ἐν γάμωι
δῶκε δόλιος Ἀφροδίτα ῥόδοις ἐρεμνόν.

Ela lançou-lhe em redor manto purpúreo,
e sobre espessos cachos depôs-lhe

irreprochável guirlanda
que, um dia, na boda [gámōi], lhe
dera – escura de rosas – a ardilosa [dólios] Afrodite.

É patente a natureza nupcial dos dons, o que condiz com o 
foco na esposa, e não no marido; e é patente que a transição de 
Teseu, do hall ao tálamo, leva-o, liderado pelas Nereidas, do limiar 
da juventude à idade adulta, esta assinalada pela entrada no uni-
verso nupcial que completa o “padrão mítico” da jornada do jo-
vem herói em busca do pai, pelas águas, frisa Segal (1979, p. 23). 
Esta testa sua coragem, ao mesmo tempo em que, diz Segal, “ini-
cia-o simbolicamente na sexualidade madura. A força nas armas 
e o conhecimento sexual juntos constituem a provação do herói 
em sua passagem de jovem a homem”.



Heróis e bodas na poesia grega arcaica: 
Homero, Baquílides, Píndaro

24

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.68452  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 13-37, jul./dez. 2025

No manto (112), destaco a riqueza e luxuosidade marcadas 
em porphýreos, cuja coloração rebate as da guirlanda nupcial e, 
ainda, os cachos violáceos das Nereidas que presenteiam Etra 
com o véu do gámos (36-38). E realço, junto a Ieranò (1989, p. 164), 
que, recebido das mãos de Anfitrite, como o véu a Etra o era das 
mãos das demais Nereidas, o manto faz-se, como aquele no regis-
tro feminino, dom nupcial no masculino; como tal, é peça essen-
cial na iniciação à idade adulta pela via nupcial. Ieranò (1989, p. 
167) lembra ainda que Plutarco (Amatorius 574ef, 575) conta que 
o noivo era recoberto pelo manto nupcial na cerimônia, decerto 
em sanção ritual da transição ao gámos9. 

Quanto à impecável guirlanda (114) posta nos cabelos do he-
rói, densos de espessos cachos (113) evocativos das melenas (36) 
das Nereidas na boda de Etra, como da dança delas (105-108) na 
acolhida à casa paterna –, ressalto que é trançada por rosas tantas 
que até escura se torna, flor dileta de Afrodite. Mais: que da deusa 
do sexo e do gámos a recebeu noiva Anfitrite, no dia da boda com 
Posêidon. A guirlanda, portanto, é outro dom nupcial equivalente 
ao véu, presente das Nereidas a Etra. 

Ao fim e ao cabo, o mergulho de tons iniciáticos10 de Teseu, 
prova de genealogia e de prestígio, consiste em “motivo triunfal, de 
consagração pelos dons recebidos dos deuses” (Jeanmaire, 1939, 
p. 330), e inseridos plenamente na moldura do casamento que é o 
marco da entrada na vida adulta. Concluída a prova-desafio de Mi-
nos, os conspícuos dons de Anfitrite ao herói que emerge das águas 
seco – “maravilha a todos”! (thaûma pántessin, 123) –, provam-no 
filho do deus, mas isso não é tudo. A investidura projeta-o como 
imagem pronta do gámos lícito, assim contrapondo-o a Minos e 
elevando-o sobre ele do ponto de vista ético-moral, mas também 

9	  Do manto como elemento recorrente no rito da boda, IERANÒ, 1989, p. 
165-168 lista testemunhos antigos.
10	  Ver JEANMAIRE, 1939, p. 324-331, p. 334-335, sobre mergulhos ligados a 
míticos ritos de passagem.



Heróis e bodas na poesia grega arcaica: 
Homero, Baquílides, Píndaro

25

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.68452  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 13-37, jul./dez. 2025

do poder que o rei está prestes a perder sobre Teseu, sobre moços e 
moças do sacrifício ao Minotauro, e sobre a própria Atenas. 

A canção de Baquílides reconhece, porém, e deixa as pistas 
disto, que este Teseu se distingue do de tradições mítico-poéticas 
e iconográficas mais prevalentes. O herói, é fato que Ieranò (2000, 
p. 183) frisa, insere-se em erotismo “denso de tintas foscas e cru-
éis” e “alterna a sedução à violência”, figurando com “o papel pou-
co nobre de raptor de mulheres e violador de moças”. Que pistas 
disso se acham na canção combinadas? A coloração sombria do 
“manto purpúreo” (112) e da guirlanda rhódois eremnón (116), “es-
cura de rosas”, e o epíteto dólios (116) de Afrodite, que destaca o 
caráter insidioso de seu poder e a natureza intrinsecamente en-
ganadora da sedução com que o poeta de súbito encerra a narra-
tiva do mergulho, bem no verso em que se acha tal epíteto.

Esta, porém, é outra história – matéria para outra conversa, 
a dos enredos em torno de Teseu e de Ariadne, ruinosos para ela. 
Nesta, comento que o herói que retorna à nau vitorioso sobre Mi-
nos e a ele insubmisso – o anel virou nada, perto das insígnias 
do enxuto herói emerso em esplendor de sua marinha investidu-
ra nupcial – não é o mesmo que a deixou, o jovem guerreiro em 
busca de afirmação da própria autoridade. É, isto sim, o homem 
fortalecido que derrotará Minos de novo e de modo definitivo, ao 
matar em Creta, com a ajuda da princesa seduzida, o Minotauro, 
dando fim ao imposto horrendo que Atenas enviava ao labirinto 
do habilidoso Dédalo. É o que anuncia sua portentosa emersão 
das águas a um lascivo, ardiloso e arrogante Minos reduzido a pó, 
rei de linhagem toda ela marcada por “temas sexuais sombrios e 
em geral sinistros ou infelizes” (Segal, 1979, p. 36).

Píndaro, Olímpica 1: Pélops – o terceiro caso

Endereçado ao laudandus Hierão, poderoso tirano de Sira-
cusa, para celebrar sua vitória (níkē) na corrida de cavalos (476 



Heróis e bodas na poesia grega arcaica: 
Homero, Baquílides, Píndaro

26

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.68452  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 13-37, jul./dez. 2025

a.C.), o epinício11 tem narrativa mítica enlaçada em zigue-zague 
a gnṓmai (22-93), reflexões ético-morais embasadas empirica-
mente na vivência humana, com os temas recorrentes da instável 
felicidade, da inveja e da falibilidade dos homens. O mito é o de 
Tântalo e seu filho Pélops, etiológico, porque explica a fundação 
das competições em Olímpia a partir da vitória do jovem que der-
rota outros pretendentes à mão da jovem Hipodameia. A boda en-
tra em cena, portanto, no enlace com a disputa e o vigor físico na 
arena dos jogos; e o gámos coloca-se diante de Pélops no limiar 
da idade adulta.

Não é pouca a coragem de Teseu ao saltar ao mar, mesmo 
confiando no pai, e espanto gera. Igualmente a de Pélops, pois o 
pai de Hipodameia, rei da antiga Pisa depois nomeada Olímpia, 
competia junto aos pretendentes da filha, sabotando a prova, a 
fim de adiar o gámos dela, em distorcida relação com ela, que ex-
trapola o regramento, sobretudo se sua motivação é erótica12. Isso 
até a entrada do exitoso Tantalida que a Enomau derrota – como 
Teseu ao rei cretense –, matando-o, com apoio de Posêidon, con-
quistado pelo jovem que reciprocou, como se deve, o desejo do 
deus. É justamente pelo elo erótico que começa a narrativa mí-
tica, após os dois versos (23-24) que afirmam que o kléos (23) de 
Hierão – a “glória” advinda dos grandes feitos nos Jogos – reluz 
em Olímpia, “colônia de bons varões do lídio Pélops” (ἐν εὐάνορι 
Λυδοῦ Πέλοπος ἀποικίᾳ, 24). Eis os versos (25-27):

τοῦ μεγασθενὴς ἐράσσατο Γαιάοχος
Ποσειδάν, ἐπεί νιν καθαροῦ λέβητος ἔξελε Κλωθώ,
ἐλέφαντι φαίδιμον ὦμον κεκαδμένον.

11	  Edição SNELL-MAEHLER (1987). Tradução com comentário RAGUSA, 
2024b, p. 347-365. 
12	  Essa é uma das versões tardiamente registradas, ressalta Gerber (1982, p. 
122), sendo outra a de que Enomau age dessa forma porque o genro o mataria, 
segundo uma profecia.



Heróis e bodas na poesia grega arcaica: 
Homero, Baquílides, Píndaro

27

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.68452  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 13-37, jul./dez. 2025

Deste [de Pélops] se tomou de desejo [erássato] o Tre-
me-Terra, grande-força,
Posêidon, quando Cloto o tirou – notável por luzente
ombro marfíneo – do imáculo caldeirão.

O tema do érōs do deus (25-27, 37-45) pelo efebo Pélops 
(“moço púbere imberbe”) é pelo poeta costurado ao do desapa-
recimento dele (46-51) e ao do banquete de Tântalo aos deuses 
(26-27, 55-64), mas de maneira contrária à do relato tradicional. 
Neste, pelo próprio pai ele teria sido desmembrado e posto no 
caldeirão de pavoroso festim, do qual foi salvo pelos divinos con-
vivas cuja onisciência o anfitrião queria testar. Mas eles de tudo 
souberam, após a mordida de Deméter no ombro de Pélops, por 
isso preenchido com marfim brilhante, e então pai e filho foram 
punidos: aquele, com um dos famosos suplícios, o da pedra inal-
cançável (56-64); este, com sua devolução à existência mortal (66). 

Na reelaboração pindárica, todavia, tal banquete antropofá-
gico torna-se execrável difamação de um “dos ínvidos vizinhos” 
(phthonerō̂n geitónōn, 47) de Tântalo – note-se o tema da inveja 
(phthónos) –, que assim explicou à mãe de Pélops o sumiço dele 
(46-51). Logo, deve ser substituído pelo virtuoso laudator que 
recusa essa tradição, porque ímpia. Como? Com este relato: em 
banquete concorde às melhores práticas, Tântalo recebeu os deu-
ses que o honravam (55); um deles, Posêidon, após ver o filho do 
anfitrião, raptou-o e levou-o ao Olimpo, fazendo-o desaparecer da 
vista humana. 

A reelaboração pindárica vale-se do elemento erótico, por-
tanto, trabalhado com os motivos tradicionais da linguagem e das 
imagens: o deus, de todo domado nos sensos pela força violenta e 
irresistível, obsessiva, que é érōs, arrebata o efebo (36-45). Note-se os 
verbos harpázein e damázein, além do termo hímeros, abaixo (40-42):

τότ’ Ἀγλαοτρίαιναν ἁρπάσαι,

δαμέντα φρένας ἱμέρῳ, χρυσέαισί τ’ ἀν’ ἵπποις



Heróis e bodas na poesia grega arcaica: 
Homero, Baquílides, Píndaro

28

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.68452  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 13-37, jul./dez. 2025

ὕπατον εὐρυτίμου ποτὶ δῶμα Διὸς μεταβᾶσαι·

então o Esplendente-Tridente te arrebatou [harpásai],

domado [dámenta] nos sensos pelo desejo [himérōi], e 
com áureos cavalos
te levou à mais alta casa de Zeus ampli-honrado.

Quanto ao suplício de Tântalo, a ruína que a tal punição o ar-
rasta, foi ter oferecido a seus coevos mortais a imortalidade que 
obtivera dos deuses, a qual, contudo, não lhe conferia status de 
divindade que a pode distribuir a outros. 

Volto a Posêidon e Pélops. É tradicional o rapto do objeto de-
sejado por deus ou deusa, no imaginário das assimétricas rela-
ções eróticas, que tem no de Ganimedes por Zeus o parâmetro 
que o poeta explicita (43-45), recordando-o, mas como posterior 
ao rapto do Tantalida pelo deus marinho; ambos os efebos ama-
dos, levados ao Olimpo pelos respectivos amantes, receberam, 
como dom recíproco, a imortalidade. A analogia perfeita é recur-
so pelo qual o poeta busca “aumentar a credibilidade” de sua ver-
são (Gerber, 1982, p. 78). 

Dada a queda do pai e sua punição, Pélops acabará por ser 
também castigado: ele é devolvido à “etnia breve-vida breve dos 
homens” (τὸ ταχύποτμον ... ἀνέρων ἔθνος, 66). Amplia-se então a re-
percussão do seu elo erótico com Posêidon, encarecida na ode, já 
pela posição no início do relato mítico (25-27), como porque em-
basa a recíproca kháris (“favor”, 75) que o agora moço Tantalida 
lhe pede, a fim de derrotar Enomau na disputa atlético-nupcial. 
A relação pederástica cria as condições para o êxito de Pélops no 
mundo do gámos (69), ao qual se lança, ao aproximar-se da idade 
adulta (67-71):

πρὸς εὐάνθεμον δ’ ὅτε φυάν
λάχναι νιν μέλαν γένειον ἔρεφον,
ἑτοῖμον ἀνεφρόντισεν γάμον



Heróis e bodas na poesia grega arcaica: 
Homero, Baquílides, Píndaro

29

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.68452  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 13-37, jul./dez. 2025

Πισάτα παρὰ πατρὸς εὔδοξον Ἱπποδάμειαν
σχεθέμεν. (...) 

Perto da bem-florida idade, quando
macia penugem lhe cobria o escuro queixo,
Pélops refletiu sobre a boda [gámon] à mão – 

do de Pisa, o pai, a bem-reputada Hipodameia
ganhar. [...]

Não será fácil obtê-la, pois o pai conduz de má-fé a corrida e 
sabota os competidores aos quais se junta, com lança travando-
-lhes as rodas dos carros e matando-os. Ciente disso, Pélops re-
corre a Posêidon, confiante no recíproco favor merecido (75-81):

Φίλια δῶρα Κυπρίας ἄγ’ εἴ τι, Ποσείδαον, ἐς χάριν
τέλλεται, πέδασον ἔγχος Οἰνομάου χάλκεον,		
75
ἐμὲ δ’ ἐπὶ ταχυτάτων πόρευσον ἁρμάτων
ἐς Ἆλιν, κράτει δὲ πέλασον.
ἐπεὶ τρεῖς τε καὶ δέκ’ ἄνδρας ὀλέσαις
μναστῆρας ἀναβάλλεται γάμον				  
80

θυγατρός. (...)”

Se os caros dons [philía dō̂ra] de Cípris algum favor 
[khárin] alcançam,
vem! Prende a lança brônzea de Enomau,
leva-me nos mais ágeis carros
a Élis, e me arrasta à vitória!
Tendo destruído treze varões,
pretendentes [mnastēras], ele adia a boda [gámon]

da filha [...].



Heróis e bodas na poesia grega arcaica: 
Homero, Baquílides, Píndaro

30

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.68452  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 13-37, jul./dez. 2025

Com subterfúgio homicida, o rei mantém para si a filha como 
indomada – não por muito tempo, indica o nome Hippodámeias, 
combinando as ideias do “domar” (damân) e do “cavalo” (híppos). 
Auxiliado por Posêidon, que o atende, Pélops obtém a vitória – e 
com ela, a boda com a moça. Nasce do enlace prole generosa de fi-
lhos excelentes, e de seu muito visitado sepulcro à beira do Alfeu, 
rio que corria onde venceu a prova, brilha seu kléos, diz o fecho da 
narrativa mítica (89-96), aludindo aos conhecidos cultos a heróis, 
espalhados Grécia afora desde pelo menos o “último quartel do 
século VIII” (Burkert, 1993, p. 404). O de Pélops, no epinício, fica 
atado à sua vitória olímpica que é também nupcial e a sua entrada 
na vida adulta.

Vejamos o lugar da boda na reelaboração do mito. É por três 
vezes referida (69, 80, 88), como ressalta Gerber (1982, p. xiv), em 
momentos distintos: o inicial, com o termo gámos, em que o jo-
vem decide que é tempo de casar-se; o intermediário, de novo 
com tal termo, em que disputa a mão de Hipodameia; e o final, o 
mais breve dos três, em que concisamente diz o narrador: “E ele 
tomou a força de Enomau, e a virgem por sócia de leito” (ἕλεν δ’ 
Οἰνομάου βίαν παρθένον τε σύνευνον, 88). Veja-se que aqui a boda é a 
partir da figura da jovem disputada, que vai de parthénos a “con-
sorte” (sýneunos) pelo evento que, frisei no início, é o divisor de 
águas na bipartida existência feminina. A mudança do foco para 
ela decerto se liga à menção em seguida da prole gerada (89), fun-
damental à consolidação da linhagem Pelópida.

Na epinício, o gámos claramente se configura como transi-
cional ao Tantalida que percebe, pela barba a crescer, o fim da 
efebia, diz o motivo na poesia grega antiga; é pela boda que ele 
se firma como homem adulto, ao qual cabe dar continuidade à 
linhagem, fixando seu próprio oîkos, e deixando para trás a juven-
tude em que, como efebo, tem o papel de erṓmenos (“amado”) no 
mundo das relações homoeróticas – da paiderastía, de função pai-
dêutica –, para abraçar os papéis de marido e pai, no mundo das 
relações heteroeróticas, em que, como no daquelas, passa a ser o 



Heróis e bodas na poesia grega arcaica: 
Homero, Baquílides, Píndaro

31

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.68452  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 13-37, jul./dez. 2025

erastḗs (“amador”). Na narrativa, o herói desempenha ambos os 
papéis passivo e ativo, respectivamente, em ambas as fases, entre 
as quais o pivô é o gámos atrelado à proeza atlética que evidencia 
sua nova condição adulta. 

Arremate: heróis e bodas – seus múltiplos sentidos

Para a imagem de Heitor, como para a Ilíada, a boda, a vida 
conjugal, dão a dimensão trágica que humaniza a ele e à própria 
epopeia, que o eleva sobre Páris, que o torna mais empático na 
comparação a Aquiles. É seu estreito elo com a domesticidade 
que o engrandece e ao momento em que deve enfrentar sua mor-
talidade e aceitar a perda de tudo o que lhe é tão caro e que de-
fende como bastião de Troia até o fim. Isso, embora ciente de que 
a ruína da cidade e de todos é inevitável, pela gravidade do crime 
de Páris contra a xenía, por meio do qual se compõe o destrutivo 
erōs ilícito e estéril da boda com Helena – ela que quebra o pacto 
social que pelo gámos embasa vida feminina.

Poderia ainda aqui recordar Odisseu, a quem a boda é um sig-
no de seu mundo. Reconhecida por ele como válida na ilha Esqué-
ria (Odisseia, canto 6), no encontro com a parthénos-nýmphē (“vir-
gem-noiva”) Nausícaa e conduzida sob a eunomía (“boa ordem”) 
nesta terra dos feácios, é a primeira instituição que lhe dá segu-
rança de que se acha entre estrangeiros aos quais não mais são es-
tranhos seus valores, seus feitos, e tudo o que organiza seu próprio 
mundo. Daí que é ali que revela a si mesmo, resgatando sua própria 
identidade, e recorda sua fabulosa viagem que por dez anos se es-
tendeu, e que está por concluir. Daí que a estada na Esquéria se faz 
transição a Ítaca, sua ilha à qual o levam os feácios, permitindo que 
alcance o almejado, adiado e duro nóstos (“retorno”).

Poderia falar mais e de mais exemplos, mas o recorte parece-
-me adequado a comentar o que a inserção no universo da boda 



Heróis e bodas na poesia grega arcaica: 
Homero, Baquílides, Píndaro

32

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.68452  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 13-37, jul./dez. 2025

e a própria instituição podem significar para os heróis adultos e 
para as narrativas de que são personagens.

Observando os jovens, evidencia-se como, para os três – Te-
lêmaco, Teseu, Pélops – o gámos é marco da idade adulta que am-
plia a atuação na arena pública da vida masculina. Para os dois 
primeiros, a boda lícita e legítima é posta no futuro de suas tra-
jetórias e os engrandece, e ambos a ela são direcionados por fi-
guras femininas: Helena, no caso odisseico, Anfitrite, no caso 
baquilídeo. Em ambos os casos, tais figuras o fazem porque lhes 
dão dons nupciais, mas de modos distintos: da heroína esparta-
na, cuja casa se acha a ocasião do gámos da filha com Menelau, 
Telêmaco recebe um peplo, dom destinado à futura esposa com 
que um dia se enlaçará em apropriadas núpcias – o qual, diga-se, 
deve até lá ficar sob os cuidados da legítima esposa do pai dele; 
da Nereida, Teseu recebe dons nupciais para si e por ela é deles 
investido – dons que ela guarda no tálamo que, no interior do pa-
lácio de Posêidon, projeta o próprio cerne do gámos.

Pélops é o único que concretiza a boda no presente da narra-
tiva, na qual há o elemento da prova física e da vitória em que se 
fazem homens adultos, como há no de Teseu, ambos prevalecen-
do sobre quem os desafia, os pais – os dolosos e violentos Minos 
e Enomau, cuja veraz finalidade comum é de matar os desafiados 
– das respectivas noivas, uma evidenciada (Hipodameia), a outra 
(Ariadne), apenas sugerida. A diferença, porém, é que a prova de 
Teseu – o mergulho – é pré-nupcial: ele a desempenha sozinho e 
em contexto que não é o da boda, mas que para ela aponta, quan-
do emerge da investidura nupcial. É antes, então, uma espécie de 
transição iniciática, que o apresenta como apto ao gámos inclusi-
ve do ponto de vista ético-moral, pelo qual se prova superior ao 
rei cretense, seu oponente. Já a de Pélops – a corrida de carros 
– está de todo imersa na boda: ele concorre com outros mnēstē̂res 
(80), termo inequívoco na nomeação de “pretendentes” a uma 
noiva, junto aos quais se coloca o próprio pai dela, e a derrota 
de todos consolida suas núpcias com ela, cujo futuro brilhante, 



Heróis e bodas na poesia grega arcaica: 
Homero, Baquílides, Píndaro

33

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.68452  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 13-37, jul./dez. 2025

porque prole excelente e nobre de filhos líderes gera, a canção 
concisamente relata. E o faz como dado que, junto à própria vitó-
ria do jovem Tantalida que se tornou homem adulto, marido, pai, 
rei, compõem seu luzente kléos que culto, reverência, e imortali-
dade lhe rendem.

Por fim, há ainda o que é específico à boda de Pélops: ele pró-
prio a ela se encaminha, ao perceber a chegada da idade adulta, 
e a ela é conduzido pela proteção de Posêidon, figura masculina, 
pelo favor conquistado em relação pederástica que, como a hete-
roerótica-nupcial, está sob Afrodite. Ademais, a corrida em que 
adentra para ganhar a noiva, funda os Jogos iniciados em Olím-
pia e celebrados pela Grécia sobretudo na era arcaica e tardo-ar-
caica, quando é mesmo uma instituição vigorosa dos festivais cí-
vico-cultuais públicos das póleis. Que os poetas, sobretudo os de 
elos estreitos com ela – Baquílides e, em especial, Píndaro –, por-
que praticaram o epinício, enlacem âthlos e gámos, é significa-
tivo: uma instituição básica e de tempos imemoriais impulsiona 
a outra, recente, legitimando-a e inserindo-a no centro da vida 
social. Isso bem se vê no mito etiológico na Olímpica 1, mas o elo 
âthlos-gámos se acha em muitas outras canções, explorado em 
várias dimensões – como metáfora à própria celebração do atleta, 
na Olímpica 7, ou organizando o mito etiológico de fundação do 
local dos jogos celebrados, como na Pítica 9.

Uma palavra sobre Afrodite. A deusa que integra as narrati-
vas de Teseu e de Pélops, na de Heitor tem papel importante, pois 
é dela que se recorda o narrador quando relata o fim da boda do 
troiano e de Andrômaca, na cena em que ela volta do desmaio 
com a visão do corpo inerte, nu, ultrajado do marido morto, no 
canto XXII (468-470). Isso porque de Afrodite a heroína ganhou o 
véu no dia da boda, igualmente ao que se deu com Anfitrite. 

Note-se, por fim, que mesmo no caso de Telêmaco, o contexto 
em que sua boda futura emerge, na despedida da estada espar-
tana, tem no ar a deusa a pairar, pois ele chega a Esparta quando 
se celebra a boda de Hermíone que “tinha a aparência [eîdos] da 



Heróis e bodas na poesia grega arcaica: 
Homero, Baquílides, Píndaro

34

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.68452  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 13-37, jul./dez. 2025

áurea Afrodite [khrysē̂s Aphrodítēs]” (14), como cabe à bela noiva 
em plena festa nupcial. Ademais, a deusa é personagem crucial 
do passado convulso da boda de Helena e Menelau e de sua rup-
tura; disso aqui se recorda, a esposa reintegrada ao palácio e à 
família, que em discurso atribui à ação de Afrodite a átē (263), a 
“cegueira ruinosa” que a fez abandonar “filha, tálamo e marido” 
(paîda ... thálamon te pósin, 264).

Diga-se, porém, que a tradição poética e iconográfica tam-
bém apontará para Afrodite e para o desejo como agentes de tal 
reintegração. Esta, porém, é também conversa para outro mo-
mento. Por agora, está dito o que basta.



Heróis e bodas na poesia grega arcaica: 
Homero, Baquílides, Píndaro

35

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.68452  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 13-37, jul./dez. 2025

REFERÊNCIAS 

ALLEN, Thomas W. (ed.). Homeri Ilias. Oxford: Clarendon Press, 
1931. 2 v.

ALLEN, Thomas W. (ed.). Homeri Odysseae. Oxford: Clarendon 
Press, 1975. 2 v.

BARRINGER, Judith M. Divine escorts: Nereids in archaic and 
classical Greek art. Ann Arbor: University of Michigan Press, 1995.

BURKERT, Walter. Religião grega na época clássica e arcaica. Trad. 
Manuel José S. Loureiro. Lisboa: Fundação Calouste Gulbenkian, 
1993. 

CARSON, Anne. Putting her in her place: woman, dirt, and desire. 
In: Halperin, David M. et al. (ed.). Before sexuality: the construction 
of erotic experience in the ancient Greek world. Princeton: Uni-
versity Press, 1990. p. 135-169.

CLARK, Christina. Minos’ touch and Theseus’ glare: gestures in 
Bakkhylides 17. Harvard Studies in Classical Philology, v. 101, p. 
129-153, 2003.

GERBER, Douglas E. Pindar’s Olympian One: a commentary. To-
ronto: University of Toronto Press, 1982.

IERANÒ, Giorgio. Il ditirambo XVII di Bacchilide e le feste apolli-
nee. Quaderni di Storia, v. 30, p. 157-183, jul/dez. 1989.

IERANÒ, Giorgio. “Il filo di Eriboia (Bacchilide, Ditirambo 17)”. In: 
Bagordo, Andreas; Zimmermann, Bernhard (eds.). Bakchylides. 
100 Jahre nach seiner Wiederentdeckung. Munchen: C. H. Beck, 
2000. p. 183-192.

JEANMAIRE, Henri. Couroi et courètes. Etudes sur l’éducation 
spartiate et sur les rites d’adolescence dans l’Antiquité helléni-
que. Lille: Bibliothèque Universitaire, 1939.

MAEHLER, Herwig. (ed.). Bacchylides. 11. ed. Leipzig: Teubner, 
2003.

MAEHLER, Herwig. (ed., introd., coment.). Bacchylides: a selection. 
Cambridge: University Press, 2004.



Heróis e bodas na poesia grega arcaica: 
Homero, Baquílides, Píndaro

36

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.68452  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 13-37, jul./dez. 2025

NEILS, Jenifer. Textile dedications to female deities: the case of 
the peplos. In: Prête, Clarisse (ed.). Le donateur, l’offrande et la dées-
se. Systèmes votifs dans les sanctuaires de déesses du monde gre-
cque. Liège: Centre International d’Étude de la Religion Grecque 
Antique, 2009. p. 135-147. 
RAGUSA, Giuliana. Moças e bodas no imaginário poético arcaico. 
Prometheus: Journal of Philosophy, v. 15, n. 43, p. 151-171, 2023.
RAGUSA, Giuliana. A Ilíada de Homero: guia de leitura. Araçoiaba 
da Serra: Mnēma, 2024a.
RAGUSA, Giuliana. (org., trad.). Lira grega: antologia de poesia ar-
caica. 2. ed. revista, ampliada, bilíngue, atualizada. São Paulo: He-
dra, 2024b. 
RAGUSA, Giuliana. Temem heróis, temem heroínas: uma epopeia, 
um hino e um ditirambo. Revista Dialectus – Revista de Filosofia, 
v. 33, n. 33, p. 102-120, maio/ago. 2024c
RAGUSA, Giuliana. Aphrodite and the world of gámos in archaic 
Greek poetry: Homer, Sappho, Bacchylides. Journal of Hellenic Re-
ligion, v. 17, p. 1-31, 2024d.
REDFIELD, James M. Notes on the Greek wedding. Arethusa, v. 15, 
n. 1/2, p. 181-201, 1982.
SCHEIN, Seth. L. The mortal hero. An introduction to Homer’s Iliad. 
Ithaca: Cornell University Press, 1984.
SEGAL, Charles. The myth of Bacchylides 17: heroic quest and he-
roic identity. Eranos: Acta philologica Suecana, v. 77, p. 23-37, 1979.
SFYROERAS, Pavlos. The youth, the king, and the fairy: Bacchyli-
des 17 and the ballad of the swimmer. Archaiognosia, v. 8, p. 277-
302, 1993.
SLATKIN, Laura. Homer’s Odyssey. In: Foley, John M. (ed.). A com-
panion to ancient epic. Oxford: Blackwell, 2005. p. 315-329. 
SNELL, Bruno; Maehler, Herwig. (ed.). Pindarus – pars I: epinicia. 
Leipzig: Teubner, 1987.
WEST, Stephanie. Books I-IV. In: HEUBECK, Alfred et al. (ed.). A 
commentary on Homer’s Odyssey. Volume I: introduction and 
books I-VIII. Oxford: Clarendon Press, 1990. p. 49-245.



Heróis e bodas na poesia grega arcaica: 
Homero, Baquílides, Píndaro

37

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.68452  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 13-37, jul./dez. 2025

Heroes and marriage in archaic Greek poetry: Homer, 
Bacchylides, Pindar

ABSTRACT:  The world of the gámos (“wedding”) is central to the bipartite life 
of women, as critical fortune well states, and the poetic imagination projects it 
in this way. Its importance in male life, however, and especially in the transition 
from youth to adulthood, should be more explored, as I will do here, focusing on 
three characters: Telemachus in the Odyssey (book 15); Theseus in Bacchylides’ 
Dithyramb 17; Pelops in Pindar’s Olympian 1. We will see how, in each distinct 
poetic genre – epic poetry, melic poetry (dithyramb and epinician) – and in the 
manner of each composition, the passages of the young heroes to the condition 
of adult men are retold in narratives that combine physical action (in the arena 
of the adventure or in that of the games) and marriage.

KEYWORDS: wedding; epic; melic; myth.



38

As faces do medo nos 
cantos homéricos

João Pedro Barros Guerra Farias1

Bruna Moraes da Silva2

RESUMO: Não é novidade que as emoções possuem um papel central nos épi-
cos arcaicos. Basta ler alguns versos da Ilíada ou da Odisseia, por exemplo, para 
percebermos a importância de sentimentos, como a cólera (mênin) ou a saudade 
amarga (póthos), na construção de suas narrativas. Neste artigo, analisaremos 
uma emoção que, para nós, circula e interliga esses dois poemas: o medo. Nosso 
objetivo é demonstrar, com base na metodologia da História das Emoções, as 
faces do medo presentes nos cantos homéricos através de dois exemplos: o mar 
e a guerra.

PALAVRAS-CHAVE: medo; emoção; cantos homéricos; Grécia arcaica.

 Introdução

Não é novidade que as emoções possuem um papel central 
nas epopeias arcaicas. Homero, por exemplo, dedicou um senti-
mento como tema de uma de suas obras. No primeiro verso da 
Ilíada (I, v. 1), o aedo anuncia: “Canta, ó deusa, a cólera (mênin) 

1	  Doutorando em História Comparada pelo Programa de Pós-graduação em 
História Comparada da UFRJ. Membro do Laboratório de História Antiga (LHIA/
UFRJ) e bolsista do CNPq.
2	  Doutora em História Comparada pelo Programa de Pós-Graduação em Histó-
ria Comparada da UFRJ. Membro do Laboratório de História Antiga (LHIA/UFRJ).



As faces do medo nos cantos homéricos

39

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.68242  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 38-60, jul./dez. 2025

de Aquiles, o Pelida”. Já na Odisseia, uma vez que o nóstos é o seu 
assunto principal, o poeta nos lembra, ainda que de forma tími-
da, de um sentimento muito importante para a construção da sua 
narrativa: o póthos (a saudade amarga)3. Porém, existe uma emo-
ção que, de certa forma, circula e interliga esses dois poemas. Um 
sentimento tão significativo que, para historiadoras como Nicole 
Loraux (1995, p. 75), compromete até mesmo a existência do gê-
nero épico4. Esse sentimento é o medo.

Ao contrário de outras emoções, o medo não é um sentimen-
to desejável. É por isso, talvez, que, ao longo da história da hu-
manidade, expressões que, de alguma forma demonstravam ou 
se relacionavam ao medo, foram ocultadas. Para Jean Delumeau 
(2009, p. 14), esse silenciamento prolongado do papel do medo na 
história é, na verdade, em razão de uma “confusão mental ampla-
mente difundida entre medo e covardia, coragem e temeridade”. 
Essa camuflagem é observada pelo autor, por exemplo, durante a 
Idade Média. Segundo Delumeau (2009, p. 15-17), é possível en-
contrar, já nos épicos e nas crônicas medievais, uma visão ide-
ológica do medo, que, por um lado, ressaltava a audácia dos ca-
valeiros e dos príncipes, e, por outro, rotulava o medo como um 
“quinhão vergonhoso”, uma “prova de um nascimento baixo”. 

Em Homero, esse arquétipo do “cavaleiro sem medo” é ine-
xistente. Ao contrário da relação dicotômica identificada por De-
lumeau, entre medo e covardia, David Konstan (2006, p. 138) nos 
recorda que “qualquer que seja o caso para a cavalaria medieval, 
na antiguidade arcaica e clássica, não era esperado dos heróis 
gregos que eles fossem destemidos diante de uma força hostil ou 
superior”. Não por acaso, encontram-se inúmeras situações nos 
cantos homéricos que corroboram a fala de Konstan. 

3	  Felipe Marques Maciel (2020, p. 136) nos lembra que a “saudade grega” é 
um pouco diferente da “saudade brasileira”. Por isso, optamos pela tradução re-
comendada pelo autor.
4	  Segundo a autora (1995, p. 75): “sem medo, não há épico”.



As faces do medo nos cantos homéricos

40

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.68242  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 38-60, jul./dez. 2025

Na Odisseia, por exemplo, a primeira aparição de Odisseu é 
marcada pelo medo. Ao ser confrontada por Hermes sobre a deci-
são de Zeus, tomada em concílio, para o retorno do herói de Ítaca 
à sua pátria, Calipso se vê obrigada a acatar as ordens do Crôni-
da por receio da sua ira. Vendo, então, Odisseu sentado na praia, 
com os olhos cheios de lágrimas, a Ninfa lhe dá a tão esperada 
notícia. O herói de Ítaca finalmente poderia retornar à sua terra 
natal. Mas nem o pão, a água, o rubro vinho “que alegra o cora-
ção”, as roupas, o vento favorável e a proteção divina oferecida por 
Calipso impediram o “sofredor e divino Odisseu” de estremecer 
(rhígēsen) ao saber que precisaria atravessar o perigoso e temível 
“abismo do mar” em uma pequena jangada (Od., V, 173-176).

Já na Ilíada, o medo da guerra é um medo constante. É por 
isso que encontramos diversas passagens em que aqueus e troia-
nos demonstram medo em relação aos seus inimigos. No canto V, 
por exemplo, cujo principal assunto são os feitos heroicos de Dio-
medes, vemos uma frequente presença da emoção. A começar pelo 
próprio herói em destaque: Diomedes, ao ver Heitor investindo 
junto aos troianos contra as defesas dos aqueus, “estremece” (rhí-
gēse) e recua (Il., V, 596). Da mesma maneira e sobre essa mesma 
investida, Ájax se põe em retirada, pois “receava (deîse) a possante 
defesa dos altivos Troianos” (Il., V, 623). Por outro lado, vemos tam-
bém no canto XXII, Heitor, o grande herói de Troia, sendo domi-
nado pelo medo (trómos) ao ver Aquiles à sua frente (Il., XXII, 136).

Gregos e troianos, portanto, compartilham os mesmos me-
dos. Podemos dizer que ambas as sociedades representadas por 
Homero fazem parte de uma mesma comunidade emocional, isto 
é, “grupos sociais cujos membros aderem às mesmas valorações 
sobre as emoções e suas formas de expressão” (Rosenwein, 2011, 
p. 21)5. Os exemplos apontados demonstram uma comunida-
de emocional que é o principal objeto deste trabalho: os heróis 

5	  Segundo Barbara Rosenwein (2011, p. 21), uma comunidade emocional é es-
sencialmente o mesmo que uma comunidade social, como grupos familiares, 



As faces do medo nos cantos homéricos

41

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.68242  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 38-60, jul./dez. 2025

homéricos. Acreditamos que, apesar de não ser um sentimento 
desejável, o medo para esses guerreiros constituí uma espécie de 
“qualificador” para tornar-se herói. É por isso, como afirma Nico-
le Loraux (1995, p. 75), que não há um único guerreiro grego que 
não tenha tremido ou sentido medo em alguma ocasião. 

Nesse sentido, o objetivo deste artigo é investigar e analisar, 
usando as ferramentas metodológicas da História das Emoções, 
as maneiras em que os medos se expressam nos versos homéri-
cos, chamadas por nós de “faces do medo”, tendo em vista a co-
munidade emocional dos heróis. Nosso foco será, especificamen-
te, entender as formas pelas quais eles são representados face ao 
mar e à guerra. Buscamos, desse modo, mostrar que o medo e a 
coragem poderiam coabitar o mesmo guerreiro. Sua heroicidade, 
no entanto, reside na superação do medo.

Os medos do e no mar 

O medo nos cantos homéricos não só é frequente mas tam-
bém variado. Na Odisseia, a pluralidade com que essa emoção é 
representada nos possibilita identificar os medos mais constan-
tes dos heróis que navegavam pelo desconhecido. O mar, nesse 
sentido, é um espaço que emana medo para todos esses indiví-
duos e, por isso, é constantemente caracterizado como um lugar 
“terrível”. Isso acontece por um motivo bem específico: sua ambi-
guidade (Jourdan, 2019, p. 40). Ao mesmo tempo que o mar é sa-
grado, é também tenebroso. Na visão de Ana Lívia Vieira (2010, p. 
60) “o mar provoca medo, desconfiança e angústia, e é um espaço 
associado muito mais a coisas ruins do que um meio de caráter 
positivo”. O mar, nesse sentido, é um espaço de incertezas6. 

exércitos, cortes, instituições esportivas, nos quais os indivíduos compartilham 
entre si formas iguais de sentir e de pensar.
6	  Essa incerteza é o que Irad Malkin chama de “ambivalência implícita da 
exploração”. Segundo o autor (MALKIN, 1998, p. 4), a ambivalência de um herói 



As faces do medo nos cantos homéricos

42

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.68242  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 38-60, jul./dez. 2025

Devemos lembrar também que, durante o período em que a 
Ilíada e a Odisseia foram compostas, isto é, entre os séculos VIII 
e VII a. C., os gregos estavam “navegando, explorando, estabele-
cendo relações de hospitalidade (xenía), invadindo, negociando, 
e colonizando nas costas além de Ítaca” (Malkin, 1998, p. 1). A 
proximidade que os helenos tinham com o mar nesse período, 
portanto, é um fato, dada a sua importância para a comunicação 
e o comércio no mundo grego (Beaulieu, 2016, p. 24). Porém, a 
experiência desses guerreiros não amenizou a construção de um 
imaginário medonho sobre o universo marítimo. Para o mundo 
homérico, o mar, ainda que silencioso, não representou tranquili-
dade ou segurança, mesmo aparentando ser um ambiente calmo.

É de se esperar, portanto, que as rotas longínquas, como o ca-
minho de Troia até à Grécia, causavam medo (Delumeau, 2009, p. 
72 e 82). Vemos essa face do medo transparecer em Menelau, no 
canto IV da Odisseia. Ao emboscar o Velho do Mar com a artima-
nha idealizada por Idótea, o então herói errante, tal como Odis-
seu, recebe a seguinte resposta ao perguntar sobre como deveria 
retornar à sua pátria (Od., IV, 475-480): 

Não é teu destino veres os familiares e chegares a tua 
casa
bem fornecida e à tua terra pátria antes de teres ido
para o Egito, rio alimentado pelo céu:
aí junto às suas águas deverás oferecer sacras 
hecatombes
aos deuses imortais, que o vasto céu detêm.
Só nessa altura te darão os deuses o caminho que 
desejas.

Ao ser confrontado com essa resposta, Menelau sente em seu 
peito “o coração despedaçar” (kateklásthē phílon êtor), pois teria 

protocolonizador, como Odisseu, é caracterizada pela mistura da esperança de se 
descobrirem terras magnificamente ricas e do medo de que os seus habitantes 
pudessem ser Ciclopes. 



As faces do medo nos cantos homéricos

43

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.68242  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 38-60, jul./dez. 2025

que “atravessar o mar brumoso até ao Egito, caminho longo e ár-
duo” (Od., IV, 481-483). Se, na introdução, vimos o caso de Odisseu, 
que “treme” ao saber que precisaria transpassar o mar sobre uma 
jangada, vemos agora Menelau sendo afetado pelo mesmo medo. 
Um medo que, sem dúvida, está diretamente relacionado com a 
“vastidão” e a “profundidade” do mar (Beaulieu, 2016, p. 23). 

O medo do mar, no entanto, vai além do simples “navegar 
por entre os mares”. Como demonstra Astrid Lindenlauf (2003, p. 
417), os gregos concebiam o mar como um espaço de “não retor-
no”. Isso porque, para a autora (2003, p. 420), o Mediterrâneo foi, 
na antiguidade, um lugar de despejo de objetos não desejáveis. 
Assim, não só artefatos eram jogados e deixados à deriva do mar, 
mas também corpos humanos. O mar, portanto, tornou-se para 
esses indivíduos “protocolonizadores” (Malkin, 1998) um local de 
morte sem retorno do corpo.

A capacidade de o mar, ao manter o corpo consigo, privar os 
homens de seus enterramentos contribuiu para sua reputação de 
um local “corrupto” e “mortal” (Lindenlauf, 2003, p. 421). Mas, não 
só isso. Marie Claire Beaulieu (2016, p. 24) nos lembra também 
que o fato de a poesia arcaica grega associar continuamente o 
mar como metáfora para a morte e para o sofrimento está rela-
cionado com os perigos que esse vasto “mundo líquido” possui. 

Concordamos com Vieira (2010, p. 60), ao afirmar que esse 
imaginário negativo que o espaço aquoso representava está liga-
do, em parte, “às criaturas monstruosas que tinham no mar seu 
refúgio e esconderijo”. Mesmo aqueles “seres fantásticos” que não 
viviam diretamente no mar, de alguma forma, conservavam uma 
ligação com ele. É o caso, por exemplo, de Polifemo. Na Odisseia, 
Homero diz que o Ciclope vive em uma gruta ao pé do mar (Od., 
IX, 183). O monstro também é designado como filho de Posêidon 
(Od., IX, 529) e da Ninfa Toosa (Od., I, 71), duas deidades ligadas ao 
meio marítimo. Nesse sentido, a relação entre o mar e Polifemo 
não só é uma realidade geográfica mas também está na sua pró-
pria linhagem.



As faces do medo nos cantos homéricos

44

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.68242  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 38-60, jul./dez. 2025

Os perigos que o Ciclope representa para os heróis homéri-
cos podem ser observados durante todo o canto IX da Odisseia, 
a começar pela sua própria descrição. Em sua pesquisa sobre 
monstruosidade na poesia hexamétrica arcaica, Camila Zanon 
(2016, p. 194) nos mostra que alguns vocábulos atribuídos a cria-
turas como Polifemo “expressam uma enormidade fora do co-
mum”. Essa é uma das características que, segundo a autora, po-
dem infligir medo naqueles que o encontram. 

Além disso, a própria “voz profunda” do ser monstruoso tam-
bém causa medo, conforme observamos durante o primeiro diá-
logo entre o Ciclope e Odisseu. Ao entrar na sua gruta, Polifemo vê 
Odisseu e seus companheiros e pergunta: “ó estrangeiros, quem 
sois? Donde navegastes por caminhos aquosos?” (Od., IX, 252). O 
sentimento predominante dos guerreiros de Ítaca, ao ouvirem a 
“voz profunda” e verem o “ser monstruoso”, é o medo, retratado 
aqui na perífrase “corações despedaçados” (Od., IX, 256-257).

Ademais, vemos outros elementos “medonhos” na constru-
ção da imagem do ser monstruoso. Zanon (2016, p. 195) aponta 
que a atitude não temente a Zeus do Ciclope também se apresenta 
como uma das ameaças “iminentes à integridade física de Odis-
seu e de seus companheiros”. Poderíamos acrescentar, além dis-
so, a própria antropofagia de Polifemo ao comer os companhei-
ros de Odisseu. Não por acaso, o herói de Ítaca, ao ver essa cena, 
diz: “nós chorávamos, levantando as mãos para Zeus, ao vermos 
tais atos cruentos; dominava-nos o desespero” (Od., IX, 294-295).

Na Odisseia, existem também monstros que causam um 
medo tão pujante que “nem mesmo um deus” se alegraria ao vê-lo 
(Od., XII, 88). Esses seres são Cila e Caríbdis. A primeira é carac-
terizada como um monstro marinho com “doze pernas delgadas 
e seis pescoços muito longos” (Od., XII, 89-90) e seis cabeças, cada 
uma “com três filas de dentes grossos e cerrados, cheios da negra 
morte” (Od., XII, 91-92). Além disso, na descrição feita por Circe, é 
dito que Cila se alimenta de cães marinhos, golfinhos e de outros 
animais ainda maiores (Od., XII, 96). Já a segunda é apresentada 



As faces do medo nos cantos homéricos

45

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.68242  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 38-60, jul./dez. 2025

com menos informações. Apesar de o vocabulário enfatizar as 
características “medonhas” e “terríveis” de Caríbdis da mesma 
maneira que Cila, vemos apenas a narração de um fenômeno: “a 
divina Caríbdis suga a água escura. Três vezes por dia a vomita; 
três vezes a suga com barulho terrível” (Od., XII, 105).

Como podemos observar, o medo desses dois monstros, as-
sim como o caso de Polifemo, também é representado na constru-
ção da sua imagem. É possível, ainda, encontrar outras caracte-
rísticas “medonhas” em Cila e Caríbdis. Segundo Hopman (2012, 
p. 88), para além da sua particularidade antropofágica, Cila repre-
senta os diversos medos “místicos” associados ao mar na Odisseia 
e em outros lugares no pensamento arcaico – seja a percepção de 
que o mar está preenchido e infestado de criaturas perigosas que 
devoram os marinheiros despejados dos seus navios, seja a sen-
sação de que o mar se espalha como um espaço desconhecido, em 
que alguém pode facilmente se perder e não mais retornar. 

Esses aspectos devastadores também são encontrados em 
Caríbdis. Camila Jourdan, por exemplo, lembra-nos que Caríbdis 
não só causa destruição mas também é a própria ação destruido-
ra dos naûtai. Nesse sentido,

A violência com que [Caríbdis] imputa a devastação 
gera um imaginário de medo e terror, que provoca nos 
navegantes um grande receio de encontrá-la, ao ponto 
de que o herói odisseico não a combate, apenas bus-
ca escapar de seu sorvo; no qual um deus, Poseidon, 
não seria capaz ou não se arriscaria de combatê-la; 
ou mesmo a deusa Hera recomenda a Tétis, divindade 
marinha, que intervenha para manter os argonautas 
afastados desta periculosidade (Jourdan, 2019, p. 129). 

Ao realizar uma análise mais ampla sobre o medo que acome-
te os guerreiros nos cantos homéricos, Loraux (1995, p. 78) distin-
gue-o em dois tipos: o medo covarde e o medo que, admitindo a re-
alidade, permite ao lutador reverter uma situação crítica. Porém, o 
confronto de Odisseu e seus companheiros com Cila e Caríbdis nos 



As faces do medo nos cantos homéricos

46

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.68242  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 38-60, jul./dez. 2025

mostra mais um tipo de medo: o medo insuperável. Como demons-
tra Zanon (2016, p. 212), esses dois monstros marinhos “compõem 
um tipo de perigo contra o qual não há combate, elas são um tipo 
de ameaça que Odisseu não pode vencer ou destruir”. Nem mesmo 
a mḗtis do herói de Ítaca foi capaz de superar as forças da natureza 
que esses seres sobrenaturais representam (Hopman, 2012, p. 41). 
O fato é: o mar é um importante espaço do medo. 

Os medos da e na guerra

Já deixamos claro neste artigo que ser guerreiro na Antiguida-
de grega não é sinônimo de ser um sujeito livre de medo. Essa emo-
ção era parte integrante daqueles que deveriam enfrentar os peri-
gos em campo de batalha, fosse ele um inimigo grandioso ou fosse 
a própria morte. Desse modo, os heróis homéricos não eram uma 
exceção à regra. Inseridos na chamada cultura da vergonha, o pri-
meiro medo que podemos ver se destacar nesses guerreiros é o da 
desaprovação, o chamado aidṓs7. Ser apontado pelo outro por suas 
falhas e também se autorreconhecer com um sujeito não honrado 
ou sem coragem é “a mais potente força moral que o homem homé-
rico conhece” (Dodds, 2002, p. 26). Ainda assim, tal como o mar deve 
ser enfrentado, mesmo com os perigos que demonstra, esse medo 
deve ser superado, sendo ele, inclusive, o “que faz um homem ficar e 
lutar bravamente” (Chantraine, 1968, p. 40), demonstrando sua aretḗ, 
mérito ou qualidade pela qual se destaca, visto que alcançar a glória 
em meio à comunidade era uma condição sine qua non para o herói 
homérico ser imortalizado na memória social. 

7	  O termo aidṓs é, por vezes, traduzido como “vergonha”, um páthos que pode 
se manifestar através de sintomas físicos, como o corar de bochechas, mas tam-
bém por meio de um impulso emocional que se refere à realização de um com-
portamento corretamente e de acordo com o que se espera pelo outro (SCHEIN, 
1984, p. 177), como se fora um freio para manter o equilíbrio. Para Jean-Pierre 
Vernant (1978, p. 33), o aidṓs consiste em uma “timidez respeitosa” que acompa-
nhava o guerreiro em campo de batalha, mas também fora dela.



As faces do medo nos cantos homéricos

47

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.68242  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 38-60, jul./dez. 2025

Em virtude disso, não é sem motivo que verificamos, diver-
sas vezes, exortações dirigidas aos guerreiros, nas quais o termo 
aidṓs é utilizado. Agamêmnon, por exemplo, brada aos seus com-
panheiros: “Vergonha (aìdos), Argivos! Reles vilezas (kák’ elénkea), 
belos só de aspecto! / Para onde foram as jactâncias, quando di-
zíamos ser os melhores” (Il., VIII, 228-229). Do mesmo modo, 
exigindo usualmente uma demonstração de virilidade, essa ad-
moestação se repete por diversas vezes na Ilíada. Néstor, com a 
experiência de sua idade, diz que “Amigos, sede homens (anéres 
éste)! Ponde nos corações a vergonha (aidô) perante outros ho-
mens [...]. Por aqueles que aqui não estão vos suplico que firmes 
permaneçais e que não vires as costas em fuga!”, dando destaque 
à desonra que seria fugir da batalha (Il., XV, 661-666).

Além do medo da desaprovação, outras situações revelam-se 
motivos de apreensão por parte dos guerreiros. O caso da própria 
guerra, conforme aqui já citado. Apesar de o conflito em Troia su-
postamente ter durado dez anos, a guerra não era vista, seja nas 
epopeias, seja no cotidiano grego, como algo “normal”, um estado 
natural dessa sociedade. Entre todos os epítetos aplicados a ela 
nas obras homéricas, aqueles que se relacionam ao sofrimento se 
destacam, ainda que haja passagens que relatem sua necessidade 
e a coragem dos guerreiros ao travá-la. Utilizando-nos das pala-
vras de James M. Redfield (1994, p. xii), a guerra era vista tanto 
como terrível “quanto necessária para a felicidade”8. 

O velho Néstor, portador dos sábios conselhos, expõe o que 
pensa a respeito das disputas bélicas na Ilíada (IX, 62-64), sejam elas 
externas – entre inimigos – ou internas, dentre aliados, afirmando 
que “homem sem raça, sem lei e sem lar é aquele que ama a guerra 
terrível entre o seu próprio povo”. Da mesma forma, Agamêmnon, 
o grande líder dos aqueus, chama a guerra de “aniquiladora de ho-
mens” (XIV, v. 43), demonstrando que mesmo o combate sendo ne-
cessário, ele não deixa de ser lamentado e, inclusive, temido. 

8	  Tradução própria.



As faces do medo nos cantos homéricos

48

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.68242  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 38-60, jul./dez. 2025

Na Odisseia, o conflito contra os troianos também é lembra-
do com padecer. Odisseu destaca (Od., V, 222-225) que tinha “no 
peito um coração que aguenta a dor”, visto tantos reveses que pa-
deceu, que muito sofreu e muito aguentou “no mar e na guerra”. 
Mais à frente (Od., VIII, 182-183) o herói novamente diz que “já 
sofrera muitas tristezas no coração, que atravessara guerras dos 
homens e as ondas dolorosas” (Od., XIII, 90-91). 

Outrossim, o enfrentamento do inimigo igualmente se des-
tacava como motivo de temor do herói. Esse fato pode ser verifi-
cado na Ilíada (V, 605-607), quando Diomedes impele os aqueus a 
recuarem ao notar que os troianos estão acompanhados dos deu-
ses em batalha, não sendo aconselhável lutar contra eles; e Odis-
seu (Il., XI, 404-409), apesar de refletir sobre uma possível fuga da 
guerra, visto que sofre, ainda busca resistir: 

Ai, pobre de mim, que estarei para sofrer? Grande 
mal seria
se fugisse com medo desta turba; mas pior seria se 
fosse
tomado só; pois o Crônida pôs em fuga os outros 
Dânaos. 
Mas por que razão o meu ânimo assim comigo 
dialoga? 
Sei que são vis e que fugiram na batalha; por outro 
lado, 
Àquele que é excelente no combate, a esse compete 
ficar
Sem arredar é, quer seja atingido, ou outros atinja. 

Ainda assim, conforme explicitado, no campo de batalha, a 
coragem, a andreía, deveria prevalecer sobre o medo. Segundo 
Ryan Balot (2004, p. 407), ela seria a capacidade do guerreiro de 
“superar o medo a fim de alcançar uma meta pré-concebida”9. 

9	  Para Aristóteles (Eth. Nic., 1107b), a andreía é o meio-termo entre o medo e 
a confiança.  



As faces do medo nos cantos homéricos

49

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.68242  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 38-60, jul./dez. 2025

Podemos dizer que é um ponto de equilíbrio entre insegurança e 
convicção exacerbada e que se manifesta no indivíduo consoante 
três aspectos: 1) predisposição no caráter; 2) incitação por parte 
de outra pessoa; 3) incitação por parte de um sentimento.  

Isso pode ser visto em um caso de destaque na Ilíada: a fuga 
do herói Páris de sua batalha com Menelau. Conforme os estudos 
de Renata Cardoso de Sousa (2014, p. 51) ressaltam, “é comum 
encontrarmos designações não tão heroicas a Páris vindo de he-
lenistas contemporâneos”, como “afeminado” e “frouxo” (Loraux, 
1995, p. 93), “não heroico” e “o mais desmerecido dos filhos de Prí-
amo” (Redfield, 1994, p. 113 e 114). No entanto, não são apenas nas 
obras desses estudiosos que verificamos essas críticas ao prínci-
pe troiano. Homero igualmente as faz por meio de suas persona-
gens, que rechaçam os atos indignos do guerreiro em campo de 
batalha e também sua átē ao ter rompido com o ritual de hospi-
talidade. Para Sousa (2014, p. 51), “o motivo principal é o fato de 
ele ter causado a guerra de Troia, mas Homero traz, além disso, a 
ideia de ele não ser um guerreiro tão bom assim, o que gera re-
primendas também”. Desse modo, além de a Páris ser creditada a 
causa da guerra (Il., V, 63-64; VI, 280-285; XXII, 115-116), o citado 
abandono da contenda com o líder espartano destaca mais um 
ato que seria indigno de sua parte. Sua recusa em batalhar tem 
como consequência a repreensão de Heitor, que se dirige ao ir-
mão dizendo (Il., III, 43-45):

Páris devasso, nobre guerreiro somente na cuidada 
aparência,
desvairado por mulheres e bajulador! Quem dera que 
não tivesses
nunca nascido, ou que tivesses morrido sem teres 
casado! 
Isso quereria eu, pois seria muito melhor assim, em 
vez 
De seres para todos motivo de censura e desprezo. 
Na verdade, rir-se-ão os Aqueus de longos cabelos,



As faces do medo nos cantos homéricos

50

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.68242  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 38-60, jul./dez. 2025

ao pensarem que combates na linha de frente porque 
és belo
de corpo, a despeito de te faltar força de espírito e 
coragem.

Até mesmo Helena demonstra sua insatisfação em relação 
às atitudes do herói: primeiramente, recusa-se a ir encontrá-lo, 
dizendo que seria vergonhoso deitar-se com ele (Il., III, 410-412). 
Após isso, ao defrontar-se com ele, recrimina-o, tal como Heitor, 
por ter recuado do combate e o instiga a retornar (Il., III, 428-436):

Voltaste da guerra. Quem dera que lá tivesses morrido,
vencido por homem mais forte, como é o meu pri-
meiro marido!
Na verdade te vangloriaste no passado de seres 
melhor
Que Menelau, dileto de Ares, pela força das mãos e 
da lança!
Vai lá agora desafiar Menelau, dileto de Ares, para de 
novo
combater contigo, corpo a corpo. Mas eu própria 
te mando desistir: contra o loiro Menelau não 
combatas 
um combate corpo a corpo nem queiras contra ele 
lutar 
incessantemente, para que não sejas vencido pela 
lança dele.

A reprimenda de Helena surte efeito, ainda que sob críticas a 
Paris, afirmando que este “não está em seu perfeito juízo”, dizendo a 
Heitor que gostaria de ser casada com um homem “mais digno” (Il., 
VI, vv. 350-353). Assim, temeroso do aidṓs que vinha sofrendo, o guer-
reiro retoma seu valor heroico ao decidir voltar e enfrentar Menelau, 
demonstrado que, apesar de ter errado, ele deve reaver seu ato indig-
no. Desse modo, apesar de muitas vezes Páris ser apontado como um 
covarde, ele não deixa de ser um herói, visto que cumpre, ao fim, com 
o ideal guerreiro. Ele enfrenta o inimigo, mesmo que lhe cause medo. 



As faces do medo nos cantos homéricos

51

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.68242  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 38-60, jul./dez. 2025

Para além do temor de enfrentar o inimigo, destacamos, por 
fim, o medo da morte. Segundo Schein (1984, p. 72), Homero é 
capaz de equilibrar em suas obras “a grandeza dos assassinos e o 
páthos (sofrimento) dos assassinados”. Em virtude disso, há pas-
sagens que demonstram o medo da morte, mas também a neces-
sidade da coragem ao enfrentá-la, questões presentes no chama-
do ideal de bela morte (kalòs thánatos)10. Jean-Pierre Vernant, em 
seu artigo A bela morte e o cadáver ultrajado (1978, p. 32), define 
essa maneira de se encontrar o fim da vida como o perecimento 
no campo de batalha na juventude do guerreiro, que demonstra-
ria nesse momento toda virilidade, honra e coragem, sendo a are-
tḗ realizada do guerreiro. Morrendo belamente, a beleza juvenil 
do guerreiro seria, assim, sempre remorada, servindo de exemplo 
para gerações vindouras11.

Nessa modalidade de morte, os homens acatam o seu destino, 
mesmo que seja trágico, fazendo de seu padecimento uma res-
posta à fatalidade do fim da vida, positivando-o por meio da me-
mória e de uma nova condição de existência social12. De acordo 
com Vernant (1978, p. 40), “ultrapassa-se a morte acolhendo-a em 
vez de a sofrer, tornando-a a aposta constante de uma vida que 

10	  Devemos ressaltar que a origem da expressão bela morte se dá apenas no 
século V, na peça Os Sete contra Tebas, de Ésquilo. Ainda assim, defendemos que 
o teor de seu significado já se fazia presente nas epopeias.
11	  Como ressalta Alexandre Moraes (2013, p. 98): “do ponto de vista épico, 
morrer jovem cumpre uma dupla função: por um lado, valoriza os méritos guer-
reiros da vítima, que se dispôs ao enfrentamento sem o receio de privar-se dos 
anos de vida de que ainda poderia gozar; por outro lado, valoriza a potência do 
algoz, capaz de superar um adversário no auge de suas capacidades físicas”.
12	  Distante das crenças conectadas ao mundo cristão, no qual se verifica uma 
dinâmica de punição ou recompensa após a morte, na sociedade grega antiga o 
bem ou mal portar-se em vida seriam apenas motivo de reprovação ou elogio aos 
olhos dos outros e de si mesmo, o que fazia com o que os heróis descritos nas 
epopeias e tragédias buscassem realizar ações dignas de ser rememoradas. Após 
a morte, em geral, não haveria recompensas por mérito pessoal ou qualidades 
éticas nem punição por ter agido de forma imprudente com outros mortais. Os 
únicos que sofreriam castigos seriam aqueles que ofenderam aos deuses.	



As faces do medo nos cantos homéricos

52

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.68242  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 38-60, jul./dez. 2025

toma, assim, valor exemplar e que os homens celebrarão como 
um modelo de ‘glória imorredoura’”.

Podemos constatar que o paradigma da bela morte na Ilíada 
é Aquiles. Apesar de o herói não ter sua morte descrita nas epo-
peias de Homero, o aedo refere-se a todo o momento ao futuro 
que lhe está reservado, sendo proferido pela boca do Pelida (Il., 
IX, 410-416):

Na verdade me disse minha mãe, Tétis dos pés 
prateados, 
que um dual destino me leva até ao termo da morte: 
se eu aqui ficar a combater em torno da cidade de 
Troia, 
parece o meu regresso, mas terei um renome 
imorredouro;
porém se eu regressar para casa, para a amada terra 
pátria,
perece o meu renome glorioso, mas terei uma vida 
longa,
e o termo da morte não virá depressa ao meu 
encontro. 

Essa passagem, que se repete ao longo da obra (Il., I, 415-418; 
IX, 410-416; XVIII, 329-332), demonstra a dúvida de Aquiles em re-
lação a que decisão tomar. Enfrentar a morte não era tarefa fácil. 

Na Odisseia (XI, 482-491), novamente, vemos o personagem 
de Aquiles, já em forma de alma no Hades, dirigir uma resposta a 
Odisseu após este ter chamado o Pelida de “bem-aventurado”, pois 
reinava “poderosamente sobre os mortos”: “Não tentes reconciliar-
-me com a morte, ó glorioso Odisseu. Eu preferiria estar na terra, 
como trabalhador agrícola de outro, até de homem sem herança 
e sem grande sustento, a reinar sobre todos os mortos falecidos”. 

Ainda assim, em nossa interpretação, Aquiles não estaria afir-
mando que preferia ter feito a escolha de permanecer vivo ao ter sua 
morte gloriosa ou que morrer belamente em campo de batalha seria 
uma atitude desvalorizada, e sim está exclamando seu amor à vida.



As faces do medo nos cantos homéricos

53

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.68242  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 38-60, jul./dez. 2025

A viagem de Odisseu, que assinala a morte e demarca a ten-
são entre memória e esquecimento, é capaz de nos revelar que 
nenhum herói acredita que é bom morrer e sim que esse é seu 
fado, e isso, por vezes, faz-se necessário para permanecer na me-
mória coletiva. Destarte, já morto, não é mais isso que lhe impor-
ta, visto que, como nos recorda Griffin (1980, p. 102), “o herói ho-
mérico está ansioso pela glória e enfrenta os horrores completos 
da morte. Mas como não há recompensa póstuma para o homem 
corajoso no outro mundo, então a consolação da glória é indife-
rente para ele”. O kléos, tão almejado pelos heróis, não se encon-
traria, assim, no mundo dos mortos, mas sim em vida, na boca e 
na memória daqueles que permaneceram.

Outros heróis também destacam o valor da morte juvenil 
em batalha, conforme demonstrado pela fala de Odisseu. Este, ao 
pensar que teria seu fim no mar, sem as honras fúnebres, grande 
motivo de medo, profere as seguintes palavras (Od., V, 305-313): 

A íngreme morte está garantida! 
Ó três e quatro vezes bem-aventurados os Dânaos,
que morreram na ampla Troia para fazer um favor 
aos Atridas! 
Quem me dera que com eles tivesse também eu 
perecido
naquele dia em que contra mim investiam com brôn-
zeas lanças
os Troianos, pelejando em torno de Aquiles já morto. 
Teria tido ritos fúnebres e minha fama teriam espa-
lhado os 
Aqueus.

Essa falta de honras fúnebres igualmente amedrontava os 
heróis homéricos. Além de a coragem diante da morte e dos ini-
migos ser uma das prerrogativas para que o herói não fosse ví-
tima da lḗthe, do esquecimento, aos vivos era dada igualmente a 
responsabilidade dos cuidados do corpo do morto, assim como 
da edificação de uma estela que o dignificasse e mantivesse seu 



As faces do medo nos cantos homéricos

54

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.68242  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 38-60, jul./dez. 2025

nome na memória social, apresentando-o como um exemplo 
para as gerações vindouras, inclusive as que ouviam o aedo. Des-
se modo, dar essas honrarias aos mortos, seu géras thanónton, 
relacionava-se, nos poemas homéricos, sobretudo, ao fato de a 
morte ser recompensada pela rememoração, pois esses heróis 
eram, antes de tudo, ancestrais que deveriam ter seus nomes re-
verberados tanto através da poesia épica quanto das suas tumbas 
(Antonaccio, 1994). Como nos evidencia Bouvier (1999, p. 65), a 
“morte não é um corpo que desaparece no vácuo, mas uma figura 
que se inscreve na memória de cada um, que busca compartilhar 
as qualidades exemplares do morto”.

	 À vista disso, ser privado daquilo que lhe é devido após a 
morte – enterro próprio, luto e lamento – seria um dos piores fins 
para um guerreiro. Na Ilíada, poema no qual os cuidados com o 
morto mais se destacam, vemos através da morte do herói Sarpé-
don os rituais prestados aos guerreiros mortos em batalha. Após 
perder sua vida e ter seu corpo como alvo de um desejoso aikía13 
por parte dos aqueus, Zeus, pai do herói, teme esse ultraje, dando 
a Apolo as seguintes ordens (Il., XVI, 667-675):

Vai tu agora, ó Febo amado, e limpa o negro sangue 
de Sarpédon; tira-o do meio dos dardos e depois 
leva-o
para muito longe. Dá-lhe banho nas correntes do rio
e unge-o com ambrosia; veste-o com roupas imortais. 
Entrega-o a dois pressurosos portadores para o 
levarem, 
Sono e Morte, dois irmãos, eles que rapidamente
o porão na terra fértil da ampla Lícia, 

13	  “O aikía, o ultraje, consiste em desfigurar, em desumanizar o corpo do ad-
versário, em destruir nele todos os valores que nele se encarnam, valores indisso-
luvelmente sociais, religiosos, estéticos e pessoais”, buscando o desonrar e privá-
-lo de uma figura bela que poderia permanecer na memória social, mas que será 
mandada para o mundo obscuro do esquecimento (Vernant, 2009, p. 429).



As faces do medo nos cantos homéricos

55

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.68242  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 38-60, jul./dez. 2025

onde seus irmãos e parentes lhes prestarão honras 
fúnebres,
com sepultura e estela: pois essa é a honra devida aos 
mortos. 

Na Odisseia, temos mais um exemplo elucidativo do que era 
devido ao morto. Elpenor, a primeira psykhḗ (alma) com o qual 
Odisseu entra em contato no mundo dos mortos destaca clara-
mente o papel dos vivos diante dos falecidos: o herói polimétis, ao 
ver a alma de seu companheiro que “ainda não fora sepultado sob 
a terra de amplos caminhos”, pois o seu corpo não fora “chorado 
ou sepultado” (Od., XI, 51-53), dela recebe um pedido, destacando 
a necessidade de obter um funeral digno e as prerrogativas para 
tal (Od., XI, 66-78):

Agora suplico-te por aqueles que deixámos para trás,
que já não estão connosco, pela tua esposa e pelo teu 
pai,
que te criou, e por Telêmaco, que deixaste só no teu 
palácio;
pois sei que ao saíres daqui, da mansão de Hades,
aportarás na ilha de Eeia na tua nau bem construída.
Aí, senhor, te peço que te lembres de mim!
Não me deixes sem ser chorado e sepultado
quando regressares para casa, para que não me torne 
contra ti 
uma maldição dos deuses. Queima-me com a 
armadura
que me resta e eleva-me um túmulo junto ao mar 
cinzento, 
para que saibam os vindouros deste homem infeliz. 
Faz isto por mim: e fixa sobre o túmulo o remo
com que em vida remei junto dos meus companheiros.

Nesse sentido, é possível verificar como o medo dos guer-
reiros, descrito nas obras homéricas, pode ser visto até mesmo 
após a morte, sendo uma emoção que está longe de estar ausente 



As faces do medo nos cantos homéricos

56

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.68242  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 38-60, jul./dez. 2025

nesses sujeitos que a todo tempo devem enfrentar os perigos do 
campo de batalha. 

Conclusão

O medo possui um papel fundamental na construção dos 
cantos homéricos. Não por acaso, encontramos diversas passa-
gens nas quais essa emoção é utilizada como uma ferramenta 
para “pôr à prova” os guerreiros arcaicos. Podemos afirmar, nesse 
sentido, que os heróis compartilham os mesmos medos, porque, 
como demonstramos neste artigo, eles fazem parte de uma mes-
ma comunidade emocional. Como evidência desse fato, revelamos 
não só o extenso vocabulário em relação ao medo mas também a 
variedade de medos, sejam eles cotidianos sejam dos guerreiros, 
presentes na Ilíada e na Odisseia. 

Tanto a coragem quanto o medo poderiam coabitar o mes-
mo indivíduo, visto que este é corajoso à medida que a coragem 
sobrepuja o medo; e covarde quando o medo sobrepuja a cora-
gem. Não podemos, assim, afirmar que um guerreiro é totalmente 
destemido, assim como que ser covarde seja sinônimo de sentir 
medo: a covardia implica, também, a recusa total à batalha e o não 
retorno numa situação de fuga. Segundo Aubreton (1968 [1956], p. 
233 e 235), “é o temor que faz o herói estar alerta” e “os heróis de 
Homero se distinguem da multidão, não porque não têm receio, 
mas porque tremem menos”. Em virtude disso, o éthos guerrei-
ro é, sobretudo, humano. Há coragem, mas também há medo. Há 
glória, mas também há sofrimento.



As faces do medo nos cantos homéricos

57

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.68242  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 38-60, jul./dez. 2025

REFERÊNCIAS

ANTONACCIO, C. M. Contesting the Past: Hero Cult, Tomb Cult, 
and Epic in Early Greece. American Journal of Archaeology, v. 98, n. 
3, p. 389-410, 1994. 
ARISTÓTELES. Ética a Nicômaco. In: ARISTÓTELES. Metafísica 
(Livro I e Livro II). Ética a Nicômaco. Poética. Tradução de Vincenzo 
Coceo, Leonel Vallandro, Gerd Bornheim, Eudoro de Souza. São 
Paulo: Abril S. A. Cultural, 1984.
AUBRETON, R. Introdução a Homero. São Paulo: DIFEL, 1968 [1956].
BALOT, R. K. Courage in the democratic polis. Classical Quarterly. 
Cambridge: Cambridge University Press, v. 54, n. 2, p. 406-423, 
2004.
BEAULIEU, M. C. The sea in the Greek imagination. Philadelphia: 
University of Pennsylvania Press, 2016.
BOUVIER, D. La mémoire et la mort dans l’épopée homérique. 
Kernos, [S. l.], n. 12, p. 57-71, 1999.
CHANTRAINE, P. Dictionnaire étymologique de la langue grecque: 
histoire des mots. Paris: Klincksieck, 1968.
DELUMEAU, J. História do medo no ocidente 1300-1800: Uma cida-
de sitiada. São Paulo: Companhia das Letras, 2009.
DODDS, E.R. Os gregos e o irracional. São Paulo: Escuta, 2002.
JOURDAN, C. A. Morrer e viver em um mar de “monstros”: o imaginá-
rio helênico sobre a morte no mar (séculos VIII-IV a.C.). 2019. 488 
f. Tese (Doutorado em História) – Instituto de Ciências Humanas e 
Filosofia, Universidade Federal Fluminense, Niterói, 2019.
GRIFFIN, J. Homer on life and death. Nova York: Oxford University 
Press, 1980.
HOMERO. Ilíada. Tradução de Frederico Lourenço. Lisboa: Quet-
zal Editores, 2019.
HOMERO. Odisseia. Tradução de Frederico Lourenço. Lisboa: 
Quetzal Editores, 2018.
HOPMAN, M. G. Scylla: myth, metaphor, paradox. Cambridge: 
Cambridge University Press, 2012.



As faces do medo nos cantos homéricos

58

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.68242  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 38-60, jul./dez. 2025

KONSTAN, D. The Emotions of the Ancient Greeks: Studies in Aris-
totle and Classical Literature. Toronto: University of Toronto 
Press, 2006.

LINDENLAUF, A. The sea as a place of no return in ancient Gree-
ce. World Archaeology, [S. l.], v. 35, n. 3, p. 416-433, 2003.

LORAUX, N. The Worrior’s Fear and Trembling. In: LORAUX, N. 
The experiences of Tiresias: the feminine and the Greek man. New 
Jersey: Princeton University Press, 1995. p. 75-87.

MACIEL, F. M. A presentificação da ausência e a dissolução da pre-
sença: a semântica da “saudade” nas épicas homéricas.  2020. 166 
f. Dissertação (Mestrado em Letras Clássicas) – Faculdade de Le-
tras Universidade Federal do Rio de Janeiro, Rio de Janeiro, 2020.

MALKIN, I. The returns of Odysseus: colonization and ethnicity. 
London: University of California Press, 1998.

MORAES, A. S. Curso de vida e construção social das idades no mun-
do de Homero (séc. X ao IX). 2013. 260 f. Tese (Doutorado em His-
tória) – Instituto de Ciências Humanas e Filosofia, Universidade 
Federal Fluminense, Niterói, 2013.

REDFIELD, J. M. Nature and culture in the Iliad: the tragedy of Hec-
tor. Durham: Duke University Press, 1994.

ROSENWEIN, B. H. História das emoções: problemas e métodos. 
São Paulo: Letra e Voz, 2011.

SCHEIN, S. L. The mortal hero. Los Angeles: University of Califor-
nia Press, 1984.

SOUSA, R. C. Páris épico, Páris trágico: um estudo comparado da 
etnicidade helênica entre Homero e Eurípides (séculos VIII-V). 
2014. 120 f. Dissertação (Mestrado em História Comparada), Ins-
tituto de História, Universidade Federal do Rio de Janeiro – Rio de 
Janeiro, 2014.	

VERNANT, J-P. A bela morte e o cadáver ultrajado. Discurso, São 
Paulo, n. 9, p. 31-62, 1978. 

VERNANT, J-P. A Travessia das Fronteiras: Entre Mito e Política II. 
São Paulo: Editora da Universidade de São Paulo, 2009.



As faces do medo nos cantos homéricos

59

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.68242  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 38-60, jul./dez. 2025

VIEIRA, A. L. B. Quando a morte vem do mar: medos e monstros 
na Atenas do período clássico. Phoînix, Rio de Janeiro, v. 16, n. 2, 
p. 59-67, 2010.
ZANON, C. A. Onde vivem os monstros: criaturas prodigiosas na po-
esia hexamétrica arcaica 2016. 312 f. Tese (Doutorado em Letras 
Clássicas) – Faculdade de Filosofia, Letras e Ciências Humanas, 
Universidade de São Paulo, São Paulo, 2016.



As faces do medo nos cantos homéricos

60

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.68242  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 38-60, jul./dez. 2025

The faces of fear in Homeric poems

ABSTRACT: It is not new that emotions play a central role in archaic epics. Just 
read a few verses from Iliad or Odyssey, for example, to realize the importance 
of feelings, like wrath (mênin) or bitter nostalgia (póthos), in the construction 
of their narratives. In this article, we analyze an emotion that, for us, circula-
tes and interconnects these two poems: fear. Our goal is to demonstrate, using 
the methodology of the History of Emotions, the faces of fear in homeric poems 
through two examples: the sea and war.

KEYWORDS: fear; emotion; homeric poems; archaic Greece.



61

A intervenção de 
Atena como condição 

indispensável para o 
retorno de Odisseu a Ítaca

Gilbéria Felipe Alves Diniz1 

RESUMO: Este trabalho tem como objetivo analisar de que maneira se manifes-
tam as intervenções da deusa Atena ao longo da Odisseia, considerando que sua 
presença é fundamental para o retorno de Odisseu a Ítaca. A atuação das divin-
dades nas epopeias homéricas revela-se como elemento essencial na constru-
ção da narrativa heroica, uma vez que os deuses frequentemente influenciam os 
acontecimentos terrenos, seja salvando os heróis da morte, orientando-os em 
momentos decisivos ou insuflando coragem para que persistam em suas jor-
nadas. Essas interferências divinas estão presentes tanto na Ilíada quanto na 
Odisseia, funcionando como uma constante ligação entre o mundo humano e 
o divino. Na Ilíada, os deuses demonstram parcialidade por determinados he-
róis, assistindo, aconselhando ou até intervindo diretamente nas batalhas. Já na 
Odisseia, tal influência se concentra de maneira mais direta na figura de Ate-
na, que desempenha um papel fundamental como protetora e guia de Odisseu. 
Como aponta Jaeger (1994), a piedade do herói em relação aos deuses é um traço 
marcante de sua personalidade, e essa reverência atrai a benevolência da deusa, 
que se compadece de seu sofrimento e se empenha em ajudá-lo a regressar à 
sua terra natal. A análise das ações de Atena ao longo do poema épico revela não 
apenas o protagonismo da divindade na condução da narrativa, mas também os 
valores centrais da cultura grega, como a philia, a areté e a importância do favor 
divino na realização do destino heroico.

PALAVRAS-CHAVE: Atena; Odisseu; intervenção divina.

1	  Doutoranda pelo Programa de Pós-Graduação em Letras (Universidade Fe-
deral da Paraíba). 



A intervenção de Atena como 
condição indispensável para o 

retorno de Odisseu a Ítaca

62

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.67940  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 61-77, jul./dez. 2025

Ilíada e Odisseia

A Ilíada, como comenta Pierre Vidal-Naquet (2002, p. 51), “[…] 
é o poema da guerra. Em caso de necessidade, os próprios deuses 
intervêm para contrariar os processos de paz”. Na obra supracita-
da, ocorre uma teomaquia: os deuses estão divididos. De um lado, 
apoiando os gregos, encontram-se Atena, Hera e Posêidon; do ou-
tro, ao lado dos troianos, estão Afrodite, Apolo e o próprio Zeus. 
O poema não inicia explicando os motivos dessa divisão, embo-
ra tudo tenha começado quando Páris escolheu Afrodite como a 
mais bela das deusas, ao lhe entregar o pomo de ouro. Em troca, 
ela lhe prometeu a mulher mais bela do mundo, mesmo que já 
fosse casada. Ao visitar Menelau, Páris se apaixona por Helena, 
esposa de seu anfitrião, e fere gravemente a norma da hospita-
lidade ao levá-la consigo para Ílion. Tal violação traz sérias con-
sequências: Menelau convoca seu irmão Agamêmnon, e juntos 
reúnem guerreiros para resgatar Helena.

Apesar da importância desse evento, Homero não centrali-
za sua narrativa na duração da guerra de Troia, nem em seu iní-
cio nem em seu fim. A Ilíada começa com a ira de Aquiles contra 
Agamêmnon. Sentindo-se desonrado, Aquiles recusa-se a lutar, 
enfraquecendo os gregos. Ele só retorna ao combate após a morte 
de seu amigo Pátroclo por Heitor. Dominado pela vingança, mata 
Heitor e retém seu corpo, negando o funeral. Após súplica do rei 
Príamo, pai de Heitor, Aquiles devolve o corpo, permitindo o ritu-
al fúnebre. Em todas essas cenas, os deuses atuam ativamente - 
seja inspirando honra, protegendo guerreiros ou mesmo cuidan-
do dos mortos.

Diferente dos conflitos bélicos da Ilíada, Vidal-Naquet (2002, 
p. 51) destaca que “a Odisseia é um poema da paz, ainda que por 
vezes ocorram lutas”. A epopeia relata as aventuras de Odisseu, 
herói da guerra de Troia, em sua tentativa de retornar à pátria e 
à família. Todos os deuses já haviam se compadecido dele, exce-
to Posêidon, que o persegue implacavelmente. Por isso, Odisseu 



A intervenção de Atena como 
condição indispensável para o 

retorno de Odisseu a Ítaca

63

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.67940  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 61-77, jul./dez. 2025

perde-se no caminho e permanece, por sete anos, preso na ilha 
de Calipso, que deseja torná-lo seu marido. Além disso, enfrenta 
os encantos de Circe e outras provações.

Essas experiências são narradas por ele próprio nos Cantos 
IX a XII da Odisseia, no qual se destacam os sofrimentos do herói. 
Embora não esteja mais em contexto de guerra, a ajuda divina 
continua essencial, pois, assim como Atena esteve ao seu lado nos 
conflitos, também o auxilia em seu retorno. Além das dificulda-
des no mar, Odisseu enfrenta problemas em sua casa. Penélope, 
sua esposa, sofre com a presença constante dos pretendentes, 
que dilapidam os bens da família e a pressionam a escolher um 
novo marido. Ela e seu filho, Telêmaco, padecem com a arrogân-
cia dos invasores. Orientado por Atena, Telêmaco decide partir 
em busca de notícias do pai. Esta jornada tem início no Canto I, 
em que se apresentam os preparativos da viagem, sua chegada a 
Pilos e, posteriormente, à Lacedomônia.     

A presença e intervenção dos deuses na Ilíada

Antes de abordarmos como a intervenção de Atena é funda-
mental para o retorno de Odisseu à sua terra natal, é importante 
destacar algumas intervenções divinas presentes na Ilíada, espe-
cialmente aquelas em que Atena já demonstra sua proteção ao 
herói durante a guerra de Troia. Ao lermos Homero, nada é mais 
recorrente do que a constante presença dos deuses ao longo da 
narrativa.

Na Ilíada, obra que precede a Odisseia, encontramos diversos 
exemplos que evidenciam como os deuses interagem continua-
mente com os seres humanos. Como observa Jaeger (1994, p. 79), 
“os deuses estão sempre interessados no jogo das ações huma-
nas. Tomam partido por este ou por aquele, conforme desejam 
repartir os seus favores ou tirar vantagem”. Um exemplo notável 
é a preferência de Afrodite por Páris, pois este a escolheu como 



A intervenção de Atena como 
condição indispensável para o 

retorno de Odisseu a Ítaca

64

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.67940  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 61-77, jul./dez. 2025

vencedora do pomo de ouro. Em troca, ele conquistou Helena - 
considerada a mulher mais bela do mundo - e passou a contar 
com a proteção da deusa ao longo de toda a narrativa.

Essa proteção se manifesta em diversas passagens, como na 
cena em que Afrodite intervém diretamente para livrar Páris da 
morte iminente. Esse tipo de interferência revela não apenas o 
envolvimento divino nas batalhas, mas também os vínculos de le-
aldade, favoritismo e reciprocidade estabelecidos entre deuses e 
mortais nas epopeias homéricas:

enquanto Páris sufocava por causa da fivela bem 
bordada debaixo do macio pescoço, justa para que o 
elmo não caísse. E agora o teria arrastado Menelau 
com glória indizível, se arguta não tivesse se aperce-
bido Afrodite, filha de Zeus, que partiu a meio a fivela, 
feita da pele de um boi morto; e o elmo vazio foi le-
vado pela mão firme de Menelau, que o herói atirou 
parao meio dos Aqueus de belas cnêmides, depois 
de o fazer girar. [...] Mas Afrodite arrebatou Páris, fa-
cilmente, como é próprio de uma deusa,ocultando-o 
com nevoeiro opaco,e deitou-o no perfumado leito 
nupcial. (Hom., Il., III, v. 371-382)2

Essa relação/intervenção divina é essencial para que os 
acontecimentos se desenrolem conforme o destino e a vontade 
dos deuses. Já no início do Canto I da Ilíada, especificamente no 
verso 5, é afirmado que tudo se cumpre de acordo com a vontade 
de Zeus. Embora ele seja o pai de todos os imortais, isso não im-
pede que outros deuses também intervenham, expressando suas 
próprias vontades. Um exemplo disso ocorre quando Apolo, irri-
tado com Agamêmnon por este não devolver a filha de seu sacer-
dote, ouve a súplica do pai da jovem e se enfurece. Como resposta, 
o deus (Hom., Il., I, 44-53) desce do Olimpo e começa a lançar suas 
flechas, atingindo tanto os animais quanto os homens do exército 

2	  Os trechos da Ilíada e da Odisseia apresentados neste trabalho são retira-
dos da tradução de Frederico Lourenço.



A intervenção de Atena como 
condição indispensável para o 

retorno de Odisseu a Ítaca

65

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.67940  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 61-77, jul./dez. 2025

aqueu. Na sequência, Aquiles convoca uma assembleia — ato que 
não parte exclusivamente de sua vontade, mas é insuflado por 
Hera, como observamos nos versos 55-56. A intervenção divina 
é clara: são os deuses que impulsionam as ações humanas. Outro 
momento significativo ocorre quando Agamêmnon decide devol-
ver a filha do sacerdote, mas exige, em troca, o prêmio de Aquiles, 
a jovem Briseida. Diante disso, Aquiles se enche de fúria e pensa 
em matar Agamêmnon. No entanto, mais uma vez, há uma inter-
ferência divina. Palas Atena, a pedido de Hera, desce até ele e o 
impede, segurando-o pelos cabelos, como forma de controlar sua 
cólera e evitar um conflito maior entre os gregos. 

No momento em que Aquiles olha para trás e reconhece 
a deusa, reclama da petulância de Agamêmnon, e por isso jus-
tifica que ele perderá a vida. Entretanto, a deusa continua sua 
intervenção: 

A ele respondeu a deusa, Atena de olhos esverdeados: 
“Vim para refrear a tua fúria (no caso de me obedece-
res) Do céu, mandou-me a deusa Hera de alvos bra-
ços, pois a ambos ela estima e protege no seu cora-
ção. Mas desiste agora do conflito e não tires a espada 
com a mão” (Hom., Il., I, 206-210)

Depois disso, Aquiles contém sua fúria e poupa a vida de 
Agamêmnon - não por escolha própria, como pode parecer àque-
les que não percebem a presença divina, mas porque houve a in-
tervenção direta de uma deusa que o convence a não tomar tal 
atitude. Como afirma Jaeger (1994, p. 80), “Os deuses intervêm em 
toda motivação da obra humana”.

A presença de Atena é recorrente na obra de Homero. Nas 
duas epopeias, a deusa contribui decisivamente para o desenro-
lar dos acontecimentos. Na Ilíada, ela combate ao lado dos gregos 
na guerra contra os troianos e atua incansavelmente em prol da 
vitória dos aqueus. Surge em diversos momentos cruciais, seja 
para sustentar um guerreiro: “Porém ela no peito de Aquiles des-
tilou néctar e a aprazível ambrosia, para que a fome desagradável 



A intervenção de Atena como 
condição indispensável para o 

retorno de Odisseu a Ítaca

66

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.67940  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 61-77, jul./dez. 2025

não lhe sobreviesse aos membros” (Hom., Il., XIX, v. 352) seja para 
exaltá-lo e torná-lo ainda mais temível: “E Atena lançou-lhe em 
torno dos ombros possantes a égide franjada, e em volta da sua 
cabeça pôs, a divina entre as deusas, uma nuvem dourada” (Hom., 
Il., XVIII, v. 203).

Poderíamos citar inúmeros exemplos da atuação de Atena 
encorajando guerreiros, mas nos deteremos em ilustrar sua in-
tervenção junto àquele que mais estima: Odisseu. Este é um herói 
prudente e inteligente o qual recebe o auxílio e a proteção da deu-
sa em diversas ocasiões. Em uma delas, diante do risco iminente 
de morte, Atena intervém para impedir que a lança do guerreiro 
Soco o perfure fatalmente.

Assim falou; e atingiu-o no escudo bem equilibrado. 
Através do escudo fulgente penetrou a lança poten-
te e através do colete bem trabalhado penetrou: E do 
flanco lhe rasgou a carne toda, mas Palas Atena não 
permitiu que a lança chegasse às vísceras de Ulisses 
(Hom., Il., XI, 425-440)

Não só o salva da morte, como também, a deusa atende a pre-
ce do herói para ganhar a corrida do valente Ájax:

Ulisses rezou a Atena de olhos esverdeados no seu co-
ração: “Ouve-me, ó deusa! Vem como auxiliadora dos 
meus pés!” Assim falou, rezando; e ouvi-o Palas Atena, 
tornando-lhe os membros mais leves, mais leves os 
pés e as mãos. Ora quando estava prestes a chegar ra-
pidamente aos prêmios, foi então que Ájax escorregou 
(pois Atena o prejudicara) (Hom., Il., XXIII, 769-774)

Atena demonstrava atenção constante a Odisseu, desde as si-
tuações mais simples até as mais complexas. Essa relação entre 
ambos era tão evidente que o próprio Ájax, ao justificar a vitória 
de Odisseu, reconhece o favorecimento divino      (Hom., Il., XXIII, 
782-83) “Ah, foi a deusa que me prejudicou os pés, ela que sempre 
está ao lado de Odisseu, como uma mãe a ajudá-lo     ”. A pro-
ximidade entre o herói e Palas Atena é destacada também pelas 



A intervenção de Atena como 
condição indispensável para o 

retorno de Odisseu a Ítaca

67

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.67940  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 61-77, jul./dez. 2025

palavras do próprio Odisseu (Hom., Il., XV, 278-79): “Ouve-me, fi-
lha de Zeus, detentor da égide, tu que sempre estás ao meu lado 
em todos os trabalhos! Não te passo despercebido”.

Diante disso, cabe questionar: Odisseu seria capaz de reali-
zar suas façanhas sem a intervenção de Palas Atena? À luz dos 
exemplos citados, a resposta parece clara: não apenas Odisseu, 
mas todos os heróis dependem do auxílio divino para que seu 
destino se cumpra. Como afirma Jaeger (1994, p. 80), “Todos tor-
nam o seu deus responsável pelos bens e pelos males que lhes 
acontecem. Toda intervenção e todo êxito são obra dele”.

É importante lembrar que a sociedade grega estava profun-
damente ligada ao divino. A tomada de decisões, as experiências 
vividas, os sentimentos - tudo era atribuído à ação sobrenatural. 
Como observa Vernant (2006, p. 5), o pensamento mítico não se-
para o humano do divino, pois tudo está inserido em uma mesma 
lógica sagrada que regula o mundo e seus acontecimentos. “Em 
sua presença num cosmos repleto de deuses, o homem grego não 
separa, como se fossem dois domínios opostos, o natural e o so-
brenatural. Estes permanecem intrinsecamente ligados um ao 
outro” (Vernant, 2006, p. 5).

Intervenção de Atena na Odisseia

Segundo o professor André Malta (2018, p. 43), “[…] na Odis-
seia tudo parece se encaminhar para o desfecho feliz, em que o 
bem vence o mal”. Diferentemente da Ilíada, em que as profecias 
já anunciavam a morte estabelecida pelo destino, na Odisseia te-
mos a impressão de que tudo terminará bem. Diante da força e 
bravura dos guerreiros na Ilíada, “[…] a Odisseia exalta, sobretu-
do no seu herói principal, acima da valentia, que passa a lugar 
secundário, a prudência e a astúcia.” (Jaeger, 1994, p. 27). Soma-
-se a essas características a sua piedade. No início do Canto I, os 
deuses se compadecem de Odisseu, e seu retorno é resultado da 



A intervenção de Atena como 
condição indispensável para o 

retorno de Odisseu a Ítaca

68

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.67940  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 61-77, jul./dez. 2025

devoção aos deuses e dos sacrifícios que realizou, sendo, portan-
to, considerado merecedor de voltar para casa. Os deuses concor-
dam com seu regresso a Ítaca, exceto Posêidon, que o faz vagar 
constantemente, afastando-o de sua pátria.

Apesar de quase todos os deuses estarem de acordo com o 
retorno do herói, quem mais se dedica para que isso aconteça é a 
deusa Palas Atena. Assim como na Ilíada, sua intervenção na nar-
rativa da Odisseia será indispensável para o retorno de Odisseu a 
Ítaca. Como comenta Malta (2018, p. 57-58), “Atena se apresenta, 
em parte, como algo relativamente súbito, fruto dessa poderosa 
intervenção divina. Mais uma vez, estamos diante de uma dupla 
motivação: a participação da deusa é decisiva     ”.

Antes de nos concentrarmos no Canto XIII, escolhido para 
análise neste trabalho, faremos um breve percurso pelas inter-
venções de Palas Atena ao longo da narrativa. Para evitar um con-
fronto direto com Posêidon, a deusa inicia sua atuação pedindo 
permissão a Zeus para ajudar Odisseu (Hom., Od., I, v. 80-81): “Pai 
de todos nós, mais excelso dos soberanos, se agrada aos corações 
dos deuses bem-aventurados que o sagaz Ulisses regresse a sua 
casa...”. Ela não se dirige imediatamente ao herói, mas viaja até 
Ítaca para encorajar o jovem Telêmaco a se posicionar contra os 
pretendentes e a buscar informações sobre o pai desaparecido. 
Atena não aparece em forma divina, mas disfarça-se de Mentes 
(Hom., Od., I, v. 105).

No Canto II, Telêmaco invoca Atena para que o auxilie em sua 
jornada em busca de Odisseu, e, prontamente, a deusa responde 
(Hom., Od. II, v. 293): “Naus há em abundância em Ítaca, rodeada 
pelo mar, novas e velhas. Destas escolherei para ti a mais apropria-
da...”. Nos Cantos I, II, III e IV, as intervenções de Atena estão cen-
tradas em Telêmaco, ora aconselhando-o, ora confortando-o e en-
chendo-o de coragem para falar, como ocorre no Canto III, quando 
Nestor o interroga sobre o motivo da sua viagem. Atena o fortalece 
(Hom., Od., III, v. 76): “A ele deu resposta o prudente Telêmaco, já 
mais corajoso: pois Atena lhe insuflara coragem no coração”.



A intervenção de Atena como 
condição indispensável para o 

retorno de Odisseu a Ítaca

69

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.67940  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 61-77, jul./dez. 2025

No Canto V, a deusa intervém novamente, chamando a aten-
ção dos deuses para o sofrimento de Odisseu, prisioneiro na ilha 
da ninfa Calipso (Hom., Od., V, 13-15): “Pois ele jaz agora numa 
ilha, em grande sofrimento, no palácio da ninfa Calipso, que à 
força o retém. E assim ele não pode regressar à sua terra pátria”. 
Zeus, atendendo ao apelo de sua filha, envia Hermes à gruta da 
ninfa para lhe ordenar que libertasse o herói. Contrariada, mas 
temendo a ira de Zeus, Calipso consente (Hom., Od., V, v. 138) “Que 
Ulisses parta – se é isso que Zeus quer e exige”.

Esse episódio destaca como Odisseu está completamente à 
mercê dos deuses. Preso numa ilha, sem possibilidade de fuga, ele 
só retoma sua jornada graças à intervenção da deusa que cons-
tantemente vela por ele. Mesmo libertado, Posêidon continua a 
persegui-lo, impondo-lhe novos sofrimentos. Ao final do Canto 
V, Atena cuida do herói de maneira singela, fazendo com que ele 
adormeça e recupere as forças.

No Canto VI, Palas Atena volta a intervir, desta vez agindo no 
palácio real dos Feácios. Ela aparece no quarto da jovem Nausícaa, 
filha do rei Alcino, como um sopro (Hom., Od., VI, 20-21) “Como 
um sopro de vento foi a deusa até a cama da jovem; postou-se jun-
to à cabeceira, e dirigiu-lhe a palavra...”. Atena, astuta, arquiteta 
toda a situação para beneficiar Odisseu, ainda que Zeus tenha de-
clarado (Hom., Od., V, 31-32) que ele deveria retornar “sem a ajuda 
de homens mortais ou de deuses”. Para Odisseu, as ações parecem 
ocorrer naturalmente, como se ele estivesse agindo sozinho. No 
entanto, tudo é cuidadosamente manipulado pela deusa, inclusi-
ve o encontro com Nausícaa foi orquestrado por Atena, e a jovem, 
diferentemente de suas servas, não foge ao ver o herói, (Hom., Od., 
VI, 139-140) “pois em seu peito pusera Atena a coragem; dos seus 
membros tirara o receio”. Apesar da ajuda divina, Odisseu ainda 
não reconhece o auxílio da deusa nesse momento, demonstrando 
que, muitas vezes, a intervenção dos deuses se dá de maneira su-
til, mas decisiva. Conforme comenta Malta (2018, p. 355),



A intervenção de Atena como 
condição indispensável para o 

retorno de Odisseu a Ítaca

70

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.67940  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 61-77, jul./dez. 2025

Vale destacar ainda que ao final do Canto 6, logo após 
o herói se queixar de uma falta de auxílio da sua pro-
tetora (algo que não era verdadeiro), o narrador in-
terveio para dizer que a deusa o escutava, mas que 
não podia aparecer frente a frente por causa da cóle-
ra de Posêidon (v.324-331).

A intervenção da deusa no Canto VII é discreta, primeiro ela 
derrama um nevoeiro para ajudá-lo (Hom., Od., VII, v. 15-16) “So-
bre ele Atena derramara um denso nevoeiro, para assim o ajudar”. 
Depois, aparece disfarçada de uma garota segurando um cântaro 
e indica o caminho para o palácio do rei Alcino.

Nesse caso eu te indicarei, ó pai estrangeiro, como pe-
des, a casa,visto que Alcino é vizinho do meu pai irre-
preensível. Mas caminha em silencio; eu mostrar-te-ei 
o caminho. Não olhes para nenhum homem nem colo-
ques perguntas. Esta população não é muita amiga de 
estrangeiros, nem és eu costume dar as boas-vindas a 
quem chega de longe (Hom., Od., VII, v. 27-33).

Neste Canto, Odisseu relata à rainha todos os sofrimentos 
vividos desde a saída da ilha da ninfa Calipso e, ao final, o rei ga-
rante ajuda ao herói para que ele retorne à sua casa. Não haverá 
menção aos Cantos VIII e IX, pois a presença da deusa é muito 
escassa em comparação com os outros capítulos. Entretanto, é 
importante mencionar que, segundo André Malta (2018, p. 277),

A chamada “Ciclopeia” não é só o episódio mais im-
portante e extenso do Canto 9, aponto de poder lhe 
servir de título: é também o episódio em que os moti-
vos que constituem o eixo da Odisseia – astúcia, hos-
pitalidade, nomeação, reconhecimento, justiça – con-
densam-se de forma exemplar. 

Apesar de omitida a presença direta de Atena, ela é mencio-
nada por Odisseu no verso 316: “Se Atena ouvisse a minha prece”, 
coincidindo com a visão de um grande tronco de oliveira, elemento 
totalmente associado à deusa. Mesmo assim, não há, na narração 
do herói, menção a uma intervenção explícita de Palas Atena.



A intervenção de Atena como 
condição indispensável para o 

retorno de Odisseu a Ítaca

71

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.67940  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 61-77, jul./dez. 2025

Nos Cantos X, XI e XII, de forma resumida, há o relato da via-
gem à ilha da deusa Circe, da ida ao Hades, da região das sereias 
e de como chegou a Ogígia, a ilha de Calipso. Nesses últimos can-
tos, Odisseu não menciona Palas Atena; ele ainda não a reconhece 
como sua protetora, ignorando que a deusa já vinha intervindo 
discretamente para assegurar seu retorno, auxiliando Telêmaco 
em suas viagens e também aconselhando a bela Penélope.

Depois desse breve resumo sobre as intervenções de Atena 
até o Canto XII, passaremos a analisar de forma mais detalhada o 
Canto XIII, que, em comparação aos cantos anteriores, é um dos 
mais relevantes. Parafraseando André Malta (2018, p. 14), o Canto 
XIII apresenta o encontro mais importante do poema entre Odis-
seu e a deusa Atena, sendo também aquele que explora, de for-
ma mais direta, os movimentos e qualidades astutas de ambos os 
personagens.

A intervenção de Palas Atena no Canto XIII

O Canto XIII é marcado pelo regresso de Odisseu a Ítaca. De-
pois que Odisseu narra suas aventuras e os Feácios ficam admi-
rados com tantas histórias, o rei Alcino, no início do Canto XIII, 
presenteia-o com muito ouro e vestes, e logo se despedem para 
que o piedoso herói comece sua viagem.

Enquanto Odisseu dorme, ele retorna à sua terra, desagra-
dando a Posêidon, que castiga os Feácios, inclusive sua própria 
linhagem (Hom., Od., XIII, v. 160-164). Ao despertar em sua terra, 
Odisseu não a reconhece, pois Palas Atena intervém, inicialmente, 
derramando uma neblina para ocultá-la antes de instruí-lo (Hom., 
Od., XIII, v. 191). Inclusive, Odisseu lamenta, achando que foi enga-
nado pelos Feácios e levado a outro lugar (Hom., Od., XIII, v. 200).

Porém, o fato de ele não reconhecer sua terra é apenas mais 
uma artimanha prodigiosa da deusa da guerra. Neste primeiro 
momento, Atena não interfere presencialmente; sua atuação é 



A intervenção de Atena como 
condição indispensável para o 

retorno de Odisseu a Ítaca

72

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.67940  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 61-77, jul./dez. 2025

apenas aludida. Conforme o próprio texto indica, a deusa provoca 
a neblina para protegê-lo, preparando o terreno para explicar seu 
plano, garantindo, assim, que o regresso de Odisseu tenha êxito. 
O simples fato de Odisseu já estar em Ítaca não o torna um vi-
torioso, e Atena sabe que os pretendentes não abandonarão seu 
palácio facilmente, antes tentarão matá-lo.

Palas Atena intervém, pela segunda vez nesse canto, disfar-
çada de pastor de ovelhas (Hom., Od., XIII, v. 221). Ao encontrá-la, 
Odisseu pergunta rapidamente onde está (Hom., Od., XIII, 233): 
“Que terra é esta? Que povo? Quem habita?”. Atena, ainda disfar-
çada, revela que o chão que ele pisa é Ítaca. Ao longo do diálogo, a 
deusa finalmente se revela a ele:

Assim falou; e sorriu Atena, a deusa de olhos esver-
deados, acariciando-o com a mão; transformou-se 
numa mulher alta e bela, conhecedora dos mais glo-
riosos trabalhos. E falando dirigiu-lhe palavras ala-
das: “Interesseiro e ladrão seria aquele que te supe-
rasse em todos os dolos, mesmo que um deus viesse 
ao teu encontro! [...]” (Hom., Od., XIII, v. 287-293).

Além de revelar-se a ele, ainda o elogia pela inteligência e 
astúcia. Depois dos elogios, Atena fala que sempre esteve com o 
herói em todos os momentos (Hom., Od., XIII, v. 300-301), inclusi-
ve que foi graças à estratégia dela que ele foi bem recebido pelos 
Feácios: “Até por todos os Feácios te fiz bem querido” (Hom., Od., 
XIII, v. 302), e também foi por vontade dela que ele recebesse to-
dos os presentes do rei Alcino (Hom., Od., XIII, v. 305). Sobre esses 
versos, o professor André Malta (2018, p. 354-355) faz um comen-
tário relevante:

É importante lembrar que, embora aqui a deusa fale 
vagamente em ter ajudado na obtenção de presentes 
e em ter tornado o herói querido a seus anfitriões, a 
colaboração direta de Atena envolveu não só tirá-lo de 
dificuldades no mar, no Canto 5 (v. 382-7 e 426-437), 
mas também, já na Esquéria (Canto 8), em embelezá-
-lo (v.17-21) e, disfarçada de homem, incentivá-lo na 



A intervenção de Atena como 
condição indispensável para o 

retorno de Odisseu a Ítaca

73

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.67940  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 61-77, jul./dez. 2025

prova do disco (v. 193-199). Vale destacar ainda que 
ao final do Canto 6, logo após o herói se queixar de 
uma falta de auxílio da sua protetora (algo que não 
era verdadeiro), o narrador interveio para dizer que a 
deusa o escutava, mas que não podia aparecer frente 
a frente por causa da cólera de Posêidon (v. 324- 331).      

Atena não se preocupa em justificar todas as vezes em que 
colaborou para o regresso do herói, e o diálogo continua com 
Odisseu expressando seus sentimentos sobre quando a deusa 
foi benévola com ele na guerra de Troia (Hom., Od., XIII, v. 315), 
e como depois se sentiu abandonado no mar, ainda duvidando 
de que, certamente, estava em Ítaca (Hom., Od., XIII, v. 325). Nes-
se momento, Atena se justifica, revelando o motivo pelo qual não 
apareceu em forma física para ele (Od. XIII, 341-343): “Mas não 
quis lutar contra Posêidon, irmão de meu pai, que contraiu o co-
ração, encolerizada porque o querido filho lhe cegaste     ”. A deusa 
também dispersa o nevoeiro e mostra a terra pátria para Odisseu. 
A partir daí, Atena inicia sua instrução, que podemos considerar 
indispensável para o sucesso do herói. Primeiramente, ela sugere 
que ele esconda os tesouros (Hom., Od., XIII, v. 364). Depois de 
ocultá-los, os dois se sentam junto a um tronco de oliveira (Hom., 
Od., XIII, v. 372) para planejarem a morte dos pretendentes.

Este Canto é crucial para o desempenho de Odisseu em Ítaca, 
pois é nesse momento que Atena traça o plano para castigar os 
pretendentes. Apesar de muito inteligente, o herói necessita in-
dispensavelmente que a deusa fique ao seu lado (Hom., Od., XIII, v. 
386-387) “Mas agora tece um plano, para que os possa castigar. E 
tu fica ao meu lado, inspirando-me abundante coragem     ”. Atena 
responde, garantindo que não sairá de perto dele (Hom., Od., XIII, 
v. 393): “Decerto ao teu lado estarei: não te perderei de vista     ”.

Por intervenção e plano da deusa, ela desfaz o rosto de Odis-
seu e o deixa irreconhecível. “Engelharei a linda pele sobre os teus 
membros musculosos e da tua cabeça destruirei os loiros cabelos; 
vestir-te-ei com farrapos que repugnância causam a quem os vir. 



A intervenção de Atena como 
condição indispensável para o 

retorno de Odisseu a Ítaca

74

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.67940  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 61-77, jul./dez. 2025

Obnubilarei os teus olhos, outrora tão belos, para que tenhas mau 
aspecto[...]” (Hom., Od., XIII, v. 398-402).

Orienta-o a ir buscar informações com o porqueiro, homem 
leal a Odisseu e a sua família. Os versos 405 e 411 não nos di-
zem exatamente quais coisas Odisseu deveria perguntar ao por-
queiro, porém, podemos imaginar que seriam informações so-
bre a quantidade de pretendentes, o comportamento dos outros 
servos e a fidelidade de Penélope. A deusa sugere que ele fique 
com o servo enquanto ela vai chamar Telêmaco (Hom., Od., XIII, v.  
413). Odisseu fica angustiado, mas logo Atena responde que não 
se preocupe, pois ela mesma o guiou para que o jovem ganhas-
se sua própria fama. Sendo assim, como pondera Malta (2018, p. 
77), “Sintetizando, podemos afirmar então que a intervenção de 
Atena tem dois propósitos principais: estimular, através do furor 
da reflexão incutidos, que Telêmaco abandone a passividade e se 
torne um realizador de atos e palavras”.

A deusa não só se preocupava com Odisseu, mas também 
com sua prole, com o amadurecimento do jovem Telêmaco. De-
pois de assegurar que Telêmaco estava seguro, apesar dos preten-
dentes armarem contra sua vida, Atena toca-lhe com a vara:

Assim, falando, Atena tocou-lhe com a sua vara. 
Engelhou a linda pele sobre os membros musculosos 
e da cabeça destruiu os loiros cabelos; em todo o 
corpo 
lhe pôs a pele de um ancião já muito idoso; 
Obnubilou-lhe os olhos, outrora tão belos. Vestiu-o 
com outras roupas, 
vis, esfarrapadas. (Hom., Od., XIII, v. 429-434)

O Canto XIII termina com Atena transformando Odisseu 
em um mendigo para que ninguém o reconhecesse. Logo, par-
tem para executar o plano que fizeram durante todo o encontro 
relatado nesse canto. Neste reencaixe da narrativa, encontra-
mos um Odisseu que conforme Segal (1994, p. 198, apud Malta, p. 
272), “está mais certo da ajuda divina, mais prudente e com mais 



A intervenção de Atena como 
condição indispensável para o 

retorno de Odisseu a Ítaca

75

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.67940  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 61-77, jul./dez. 2025

autocontrole do que o Odisseu que defendeu a própria vida e a de 
seus homens contra o Ciclope” 

Em suma, podemos notar que não há como ler a Odisseia sem 
mencionar a relevância da deusa Atena para o percurso de Odis-
seu. Apesar dela não ter agido sozinha, tendo em vista que foi ne-
cessária a autorização de Zeus e uma Assembleia com os outros 
deuses, Atena protegeu seu favorito em toda a narrativa, na qual, 
sem a astúcia dela, Odisseu não poderia se tornar irreconhecível, 
nem vencer todos os pretendentes. A intervenção de Palas Atena 
não termina no Canto XIII, ela continua até o fim do último Canto, 
seja adormecendo Penélope (Hom., Od., XVI, v. 440) ou relembran-
do a Odisseu que está sempre em vigília a favor dele (Hom., Od. XX, 
v. 47), entre outros exemplos. Desde as coisas mais simples até as 
mais complexas, a intervenção divina nos mostra uma relação de 
mistura entre deuses e mortais, entre deuses e heróis.



A intervenção de Atena como 
condição indispensável para o 

retorno de Odisseu a Ítaca

76

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.67940  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 61-77, jul./dez. 2025

REFERÊNCIAS

HOMERO. Ilíada. Tradução e prefácio de Frederico Lourenço; in-
trodução e apêndices de Peter Jones. São Paulo: Penguin Compa-
nhia das Letras, 2013.
HOMERO. Odisseia. Tradução e prefácio de Frederico Lourenço. 
São Paulo: Penguin Companhia das Letras, 2011.
JAEGER, Werner. Paidéia: a formação do homem grego. 3. ed. São 
Paulo: Martins Fontes, 1994.
MALTA, André. A astúcia de ninguém: serena o ser na Odisseia. 
Belo Horizonte: Impressões de Minas, 2018.
VIDAL-NAQUET, Pierre. O mundo de Homero. Tradução de Jônatas 
Batista Neto. São Paulo: Companhia das Letras, 2002.
VERNANT, Jean-Pierre. Mito e religião na Grécia antiga. Tradu-
ção Joana Angélica D’Ávila Melo. São Paulo: WMF Martins Fontes, 
2000.



A intervenção de Atena como 
condição indispensável para o 

retorno de Odisseu a Ítaca

77

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.67940  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 61-77, jul./dez. 2025

The intervention of Athena as an indispensable condition for 
Odysseus’s return to Ithaca

ABSTRACT: This study aims to analyze how the interventions of the goddess 
Athena manifest throughout the Odyssey, considering that her presence is es-
sential for Odysseus’s return to Ithaca. The role of the divinities in the Homeric 
epics proves to be an essential element in the construction of the heroic nar-
rative, since the gods frequently influence earthly events, saving heroes from 
death, guiding them in decisive moments, or inspiring courage so that they may 
persist in their journeys. These divine interferences appear both in the Iliad and 
in the Odyssey, functioning as a constant link between the human and divine 
worlds. In the Iliad, the gods show partiality toward certain heroes, assisting, 
advising, or even intervening directly in battles. In the Odyssey, however, such 
influence is more directly centered on Athena, who plays a fundamental role 
as Odysseus’s protector and guide. As Jaeger (1994) points out, the hero’s piety 
toward the gods is a striking trait of his personality, and this reverence attracts 
the goddess’s benevolence, as she takes pity on his suffering and strives to help 
him return to his homeland. The analysis of Athena’s actions throughout the 
epic poem reveals not only the prominence of the deity in guiding the narrative 
but also the core values of Greek culture, such as philia, areté, and the importan-
ce of divine favor in the fulfillment of the heroic destiny.

KEYWORDS: Athena, Odysseus, divine intervention.



78

O trágico e o cômico na 
construção narrativa da 

natividade de Hércules
Marco Tindo1

Aline Layane Souto da Silva2

RESUMO: Este artigo analisa os detalhes do mito do nascimento do herói Hér-
cules conforme aparecem na peça Amphitruo, atribuída ao comediógrafo latino 
Plauto, em comparação com os detalhes correspondentes em outras obras que 
precederam a composição dessa comédia, a saber: a Ilíada (atribuída a Homero), 
o Escudo de Héracles (atribuída a Hesíodo), o Héracles, de Eurípides, e dois vasos 
de cerâmica pintados que estão expostos no British Museum. Com essa análise 
comparativa, observa-se que os elementos apresentados nas obras anteriores 
não se harmonizam com aqueles presentes na peça de Plauto: a intervenção de 
Hera, na Ilíada, não coaduna com a ausência de uma Juno plautina; a conjunção 
de Alcmena com os pais dos seus gêmeos não ocorre do mesmo modo na co-
média e no Escudo; a paternidade do herói não é tratada da mesma maneira em 
Plauto e em Eurípides; e os vasos indicam uma tentativa de uxoricídio que não 
se lê no texto latino. Assim, conclui-se que a narrativa presente no Amphitruo é 
uma versão paródica que subverte elementos narrativos das recontagens ante-
riores, de forma a causar riso. Como a comédia é a versão da natividade hercúlea 
que se tornou mais famosa, representa portanto um ponto de inflexão na recep-
ção desse mito na Antiguidade assim como na Modernidade.

PALAVRAS-CHAVE: Plauto; Hércules / Héracles; comédia; tragédia; epopeia.

1	 Professor de Línguas Clássicas e de Estudos Diacrônicos da UFRN.
2	 Doutora pelo Programa de Pós-Graduação em Estudos da Linguagem da UFRN.



O trágico e o cômico na construção 
narrativa da natividade de Hércules

79

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.68126  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 78-103, jul./dez. 2025

Introdução

O herói Hércules3 é um personagem mítico da Antiguidade 
Clássica, aparecendo em obras gregas e romanas de diferentes 
épocas. Uma dessas é a comédia Amphitruo4, atribuída ao comedi-
ógrafo latino Plauto. A autoria (e a própria existência) de Plauto já 
foi questionada, mas isso não é de importância para esta análise, 
porque apenas nos interessa o fato de que o corpus plautino data 
dentre o fim do século III e o início do II A.E.C. (Gratwick, 1982, 
pp. 94-98). Analisaremos as recontagens do nascimento de Hér-
cules anteriores ao Amphitruo e os seus pontos divergentes. 

A natividade hercúlea acontece, no Amphitruo, da seguinte 
forma: a humana Alcmena é visitada por Júpiter, rei dos deuses, 
disfarçado do marido da mortal, o general Anfitrião, que está au-
sente, em guerra. Mercúrio, disfarçado do escravo de nome Sósia, 
acompanha o pai divino. Enganada pelo deus, Alcmena torna-se, 
à revelia, amante dele. O esposo, regressando da guerra, a acusa 
de traição. Contudo, ao ver Alcmena defender que se deitou ape-
nas com ele, Anfitrião não a pune, preferindo buscar um árbitro 
que decida qual dos dois tem razão. Ao final, Alcmena, fecundada 
pelo deus e pelo mortal, gera gêmeos (cujos nomes não aparecem 
na peça). Um é Íficles, e o outro, mais poderoso, virá a ser conhe-
cido como Hércules. 

Essa origem, porém, recebera diferentes tratamentos lite-
rários anteriores a Plauto. Ao observar-se a cronologia dos que 
narraram esse recorte do mito, nota-se que o Amphitruo é a ite-
ração cômica mais antiga que nos chegou, pois todas as versões 
anteriores pertencem aos gêneros épico e trágico. Portanto, em 

3	  Como este trabalho trata principalmente de uma peça latina, usa-se aqui, 
preferencialmente, o nome romano do herói: Hércules. No entanto, quando se 
tratar da personagem em obras gregas, usaremos o nome grego Héracles.
4	  Embora seja comum traduzir o nome da peça como Anfitrião, optamos por 
manter o título em latim para evitar confusão com a personagem que dá nome à 
obra. 



O trágico e o cômico na construção 
narrativa da natividade de Hércules

80

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.68126  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 78-103, jul./dez. 2025

comparação a elas, o texto plautino inova trazendo uma versão 
dessa narrativa noutro gênero. Isso suscita a questão de como 
essa encarnação do mito se afasta das formulações precedentes, 
já que os gêneros épico e trágico são muito raramente dados ao 
ridículo – parte essencial do gênero cômico. É de esperar, assim, 
que haja divergência entre Plauto e os antecedentes. Traçaremos, 
portanto, a transformação da natividade de Hércules com base 
nas epopeias e da tragédia, observando elementos que possam 
ter sido alterados visando a uma reformulação do material para 
a comédia.

Para tanto, analisamos os eventos do nascimento conforme 
aparecem em três textos, comparando-os a essa comédia de Plau-
to: a Ilíada, atribuída a Homero; o Escudo de Héracles, atribuído a 
Hesíodo; e o Héracles, de Eurípides. A essas obras literárias, acres-
centamos também duas obras de arte plástica, que são pinturas 
em vasos também anteriores à elaboração plautina.

Antes da análise, é importante mencionar que Plauto pode 
ter baseado o seu texto em uma comédia grega do período da Co-
média Nova, como ocorre com outros textos do corpus plautino 
– o próprio prólogo de algumas peças o declara, como é o caso da 
Asinaria (Plaut., Asin., 10-12). Contudo, o texto grego desse supos-
to proto-Amphitruo nunca foi localizado (Segal, 1987, p. 5-7). Haver 
ou não haver um original grego, porém, não interfere na análise 
que aqui se faz, já que o período da Comédia Nova é contíguo ao 
surgimento da Comédia em latim.

Quer se trate de um autor grego ou de um autor latino, as for-
mas de recepção da tradição variam (Budelmann; Haubold, 2008, 
p. 17), na maioria dos casos misturando ao mito preexistente algo 
de ostensivamente inovador, porém integrado sem estranhamen-
to. Corrobora Hardwick (2003, p. 12), quando afirma que a refigura-
ção de material alheio era parte da cultura escrita da Antiguidade, 
quer as fontes fossem gregas quer romanas. Pàmias (2014), sobre a 
maleabilidade do mito ao longo da sua recepção, afirma que a for-
mulação escrita ou pictórica dum mito previamente existente em 



O trágico e o cômico na construção 
narrativa da natividade de Hércules

81

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.68126  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 78-103, jul./dez. 2025

forma oral o emancipa da sua matriz institucional, envolvendo “a 
reformulação do mito como narrativa, escrito com novas funções 
(ética, estética, religiosa, institucional, política)” (Pàmias, 2014, p. 
47, tradução nossa5). Ainda acerca dessas refigurações dos mitos 
na Antiguidade, ao exemplificar como uma versão pode estabele-
cer o paradigma definitivo de uma personagem mítica, que será se-
guido por recontagens posteriores, Hardwick (2003, p. 14) conclui: 

Tais refigurações não se acham apenas em tratamen-
tos antigos de mito, mas também em recepções an-
tigas de textos anteriores da antiguidade (por exem-
plo, a recepção de Homero por Virgílio). [...] recepções 
posteriores precisam ser consideradas em compara-
ção com o material que estas mesmas refiguraram e 
com outros tratamentos do tema (Hardwick, 2003, p. 
14, tradução nossa6).

Não seria, portanto, inverossímil pensar que os comediógra-
fos latinos pudessem reimaginar os originais gregos chegando 
mesmo a transformar uma tragédia numa comédia. E talvez essa 
reimaginação explique a necessidade de um prólogo tão longo 
para os padrões de Plauto, no qual se dispensam 46 versos (Plaut., 
Amph., 50-95) apenas para apresentar divergências em relação ao 
padrão esperado de uma comédia típica. Nesses versos, Mercúrio 
usa, pela primeira vez e com bastante ênfase, o termo tragicomo-
edia, como se introduzisse uma palavra nova (Stockert, 2020, p. 
207), significando essa transformação – ele usa sempre “faciam” 
(Amph., 54, 59, 63) – do trágico em cômico.

5	  No original: From this point of view, transcription involves the the refor-
mulation of the myth as a narrative, written with new functions (ethical, aesthe-
tic, religious, institutional, political).
6	  No original: Such refigurations are not only found in ancient treatments of 
myth but also in ancient receptions of earlier texts from antiquity (for instance 
Virgil’s reception of Homer). [...] later receptions need to be considered in com-
parison with their source texts, so source texts need to be compared with the 
material which they themselves refigured and with other ancient treatments of 
the theme.



O trágico e o cômico na construção 
narrativa da natividade de Hércules

82

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.68126  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 78-103, jul./dez. 2025

Em algumas comédias, Plauto se apresenta como mero tra-
dutor, e para uma língua que não tem sequer nome, como diz na 
Asinaria (v. 11): “Demophilus scripsit, Maccus vortit barbare” (“Demó-
filo escreveu, Maco [Plauto] verteu para a língua bárbara”, tradu-
ção nossa). Talvez essa humildade não seja sincera; por que levar a 
sério essa declaração, se todo o resto do texto é pura brincadeira? 
Além do próprio fato de que os autores romanos usavam uma plu-
ralidade de descrições para designar o processo tradutório, com 
posicionamentos diversos em relação ao texto-fonte (Hardwick, 
2003, pp. 21-22), os romanos não eram subservientes aos gregos:

[...] embora a literatura grega tenha permanecido 
como parâmetro de comparação, os autores antigos 
certamente questionavam, por preceito e na prática, 
as alegações de uma superioridade inevitável dela. [...] 
A prática poética também envolvia revisões e trans-
plantes de técnicas poéticas em novos contextos e é, 
talvez, melhor descrita como um desenvolvimento de 
intertextualidade do que simplesmente uma imitatio 
[...] (Hardwick, 2003, p. 25, tradução nossa7).

	 Passemos, portanto, à observação de convergências e de 
divergências entre as formas pregressas do mito em comparação 
com o texto cômico aqui em análise.

Convergências e divergências entre as versões

Dos pontos comuns entre diferentes versões da concepção e do 
parto, o único elemento que se reitera, explicitamente, em todas as 
recontagens desse episódio no mito de Hércules, é Alcmena. Como 
seria de esperar de uma narrativa de nascimento, um dos papéis 

7	  No original: [...] although Greek literature remained as a yardstick for com-
parison, ancient authors certainly challenged by precept and in practice its 
claims to inevitable superiority. [...] Poetic practice also involved re-workings 
and transplantations of poetic techniques into new contexts and is perhaps best 
described as a development of intertextuality rather than as simply imitatio [...].



O trágico e o cômico na construção 
narrativa da natividade de Hércules

83

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.68126  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 78-103, jul./dez. 2025

mais relevantes é o da mãe, o elo principal que une todas as demais 
personagens. Não há relação, nos outros enredos aqui analisados, 
entre as personagens de Anfitrião e Zeus, senão por via de Alcmena: 
à exceção da versão plautina, os dois pais dos filhos de Alcmena nem 
sequer se encontram. Tampouco haveria relação entre Anfitrião e 
Hércules, não fosse por Alcmena. Os demais detalhes podem variar.

Uma das variações é a do próprio gênero literário. Entre as 
narrações que nos chegaram, o nascimento de Hércules é tratado 
inicialmente em epopeias (a Ilíada e o Escudo de Héracles), poste-
riormente em uma tragédia (Héracles), até receber o seu tratamen-
to cômico no Amphitruo de Plauto (ou no hipotético original grego 
que seria base para o texto plautino). Para Aristóteles (Poet., 1449b), 
a proximidade entre os gêneros épico e trágico, em registro lin-
guístico e tom elevado, permite a passagem deste gênero àquele. A 
comédia, que não acomoda tão bem os elementos da epopeia e da 
tragédia, necessitaria de uma transformação no mito.

Assim, passamos à investigação dos textos, procurando in-
dícios da transformação de elementos, outrora sérios, em piadas: 
observaremos a retratação da natividade hercúlea segundo as 
fontes anteriores à composição do Amphitruo e cotejaremos com 
o mesmo recorte no texto cômico.

O nascimento do Héracles homérico e do Hércules plautino

Das obras analisadas, a Ilíada (XIX, 95-125) é a mais antiga e 
conta que Zeus, sabendo que Alcmena já estava pronta para parir, 
proclama a todos os numes que as Ilítias, deusas do parto, hão de 
trazer ao mundo um menino de sua linhagem, o qual, por isso, 
seria governante de povos. Hera pede-lhe que repita o que dissera 
sob jura, o que, de imediato, foi feito, mas sem pronunciar o nome 
específico do rebento. Esse detalhe escapa ao deus, mas não à 
sua esposa, que se precipita do céu para antecipar o parto da es-
posa de Estênelo, neto de Zeus (e, portanto, da estirpe crônida), 



O trágico e o cômico na construção 
narrativa da natividade de Hércules

84

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.68126  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 78-103, jul./dez. 2025

enquanto atrasa o parto de Alcmena. Quando retorna ao Olimpo, 
Hera dá as boas novas ao marido o qual toma conhecimento de 
que sua promessa agraciara o descendente errado.

É perceptível que se enfatizam, nessa versão, o rancor da 
deusa e a enganação com que se vinga da traição. A figura de Zeus, 
muito orgulhoso do nascimento de um varão, jacta-se de que a 
sua descendência adulterina seria, tal qual ele, um dominador. 
Hera usa da falta de cuidado do filho de Crono, frustrando-lhe 
os planos e impedindo a herança pretendida. O mito serve como 
uma prévia do tema recorrente na saga de Héracles: a predileção 
de Zeus por esse filho gerado com uma mortal sempre faz do he-
rói alvo das artimanhas da rainha divina, traída e humilhada. 

Na peça de Plauto, no entanto, Juno (contraparte romana de 
Hera) nem sequer aparece. Nem mesmo na cena do parto, a deusa é 
referida. Em Plauto, o parto não é encenado, mas narrado pela serva 
Brômia a Anfitrião (ato V). A escrava conta o parto, a façanha de Hér-
cules recém-nascido matando duas serpentes, bem como a aparição 
de Júpiter declarando ser pai do menino forte e estupendo.

A única menção à rainha do céu, em toda a peça cômica, vem 
de Alcmena, quando seu marido Anfitrião insinua que ela o teria 
traído (Plaut., Amph., 830-833): “Juro-te pelo reino do rei supremo 
e por Juno, padroeira da família – que eu devo respeitar e temer 
acima de tudo –, que nenhum homem, a não ser tu, tocou com 
o seu corpo no meu corpo para atentar contra a minha honra”, 
na tradução de Louro Fonseca (1993, p. 94). Essa menção tem um 
efeito cômico, já que Juno era deusa protetora da mulher e do ca-
samento, o que seria uma ironia peculiar pelo fato de Alcmena 
ser cúmplice (ainda que inadvertidamente) da traição à própria 
Juno, a quem ela roga como testemunha de sua fidelidade.

Seria de esperar que houvesse dificuldade no parto de Alc-
mena por causa da ação impeditiva de Juno. Na versão plautina, 
porém, expressamente se afirma ter sido um parto tão tranquilo 
que não houve dor (Plaut., Amph., 1100) e nem ao menos os servos 



O trágico e o cômico na construção 
narrativa da natividade de Hércules

85

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.68126  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 78-103, jul./dez. 2025

souberam que acontecera (Amph., 1071). Mesmo a narrativa de 
como as serpentes tentam atacar o menino Hércules omite o nome 
daquela que teria enviado os répteis (Amph., 1108-1120). Removen-
do por completo o papel de Juno da cena do nascimento, a ênfase é 
desviada do tema da vingança, como visto na versão homérica, em 
prol do alívio cômico no absurdo de uma mulher que traiu sem se 
dar conta. Isso também contribui para a comicidade do resultado, 
já que se apressa a resolução da intriga: Júpiter aparece a Anfitrião 
explicando minimamente a situação e retorna ao Olimpo. Com 
isso, Anfitrião apazigua-se e a comédia acaba sem penas, condizen-
do com os desenlaces pouco problemáticos das comédias antigas.

É interessante notar o contraste da realidade feminina da 
época romana, em que a mulher ser traída pelo homem era algo 
encarado com naturalidade. Já uma mulher em adultério seria 
execrada. Havia, claramente, dois pesos e duas medidas sobre o 
tema da traição: uma mulher estigmatizada como adúltera per-
deria a maior porção de seus parcos direitos civis (Chrystal, 2013, 
p. 47-48). Toda a tensão que essa situação produziria no mundo 
real é dissipada na peça em poucos versos.

Em suma, constata-se que, na Ilíada, há influência direta de 
Hera no parto de Alcmena, o que contrasta com a Alcmena de 
Plauto, que jura em nome de Juno (a qual não aparece), goza de 
repetidas incursões sexuais adúlteras e não sofre nenhuma vio-
lência ou ameaça grave por isso. A Alcmena épica passa por uma 
provação, enquanto a cômica é poupada de dores (Bleisch, 1997).

O Escudo de Héracles em contraposição ao Amphitruo

Na obra atribuída a Hesíodo8, Escudo de Héracles, embora o 
tema principal do poema seja a rivalidade entre Héracles e Cicno, 

8	  Evitamos aqui a discussão da autoria hesiódica porque o critério de ante-
rioridade à obra cômica já é atendido pelo fato de que Aristófanes de Bizâncio, 
contemporâneo de Plauto, comenta a obra, que já era, então, antiga o suficiente 



O trágico e o cômico na construção 
narrativa da natividade de Hércules

86

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.68126  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 78-103, jul./dez. 2025

filho de Ares, narra-se (Hes., S.H., 34-56) como Zeus se aproveita 
da ausência de Anfitrião em batalha e, por θέσκελα ἔργα (“trabalho 
divino”, trad. nossa) cujos detalhes não são ditos, consegue deitar-
-se com a bela Alcmena. Anfitrião, ao regressar, também encontra 
conforto na cama da esposa. Não há, aqui, nenhum comentário 
se o marido saberia ou não do que ocorrera entre ela e o deus. 
Ao fim, Alcmena dá à luz dois meninos: um forte, filho do deus, e 
outro fraco, filho do mortal (S.H., 48-56):

Ela, submetida ao Deus e ao homem ótimo, / em Te-
bas de sete portas gerou dois gêmeos / não por igual 
prudentes, irmãos eram ambos, / um era inferior, 
o outro era o melhor varão: / terrível e poderoso, o 
estrênuo Heracles9. / Pariu-o, submetida ao negrinu-
blado Cronida, / e pariu Íficles, submetida ao lanceiro 
Anfítrion. / Distinta prole: um, unida a homem mor-
tal, / e outro, a Zeus Cronida, guia dos Deuses todos 
(trad. de Torrano, 2000, p. 189).

Apesar de essa narração ter um fio condutor que parece su-
perficialmente semelhante à peça plautina, algumas distinções 
se podem traçar. Em Plauto (Amph., 114-115, 465, 865-875, 1121-
1124), o feito de Júpiter é reiteradamente explicado como uma 
metamorfose do deus, que toma a forma do próprio marido de 
Alcmena unicamente para convencer a jovem a satisfazer-lhe os 
desejos . O regresso do marido também resulta diferente: na peça, 
ele não chega a deitar-se com ela depois de voltar para casa (ten-
do-a deixado já grávida antes de partir para a guerra), enquanto 
na epopeia de Hesíodo (S.H.. 37-47), Anfitrião não cuidou de nada 
antes de sorver dos amores da esposa:

Nessa noite, Anfítrion impele-tropas, brilhante herói, 
/ perfeita a proeza, chegou a seu palácio, / nem foi aos 
fâmulos e pastores campestres / antes de subir ao 

para ser atribuída a Hesíodo.
9	  O tradutor usa as palavras “Héracles” e “Crônida” como paroxítonas, se-
guindo a sua tonicidade grega.



O trágico e o cômico na construção 
narrativa da natividade de Hércules

87

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.68126  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 78-103, jul./dez. 2025

leito de sua esposa, / tal ardor possuía o cor do pas-
tor de tropas. / Qual quando alguém álacre escapa ao 
mal de dolorosa doença ou ainda de cruel cadeia, / 
assim é que Anfítrion perfez a áspera fadiga / e álacre 
amante entrava em seu palácio. / A noite toda deitou-
-se com a pudica esposa / a gozar as dádivas da multi-
áurea Afrodite. (Trad. de Torrano, 2000, p. 189)

 Na peça latina, toda a cena do reencontro do casal é retrata-
da como uma longa briga, com repetidas acusações de adultério 
e informações desencontradas (Plaut., Amph., 660-861). A versão 
cômica também trata o nascimento único de bebês com idades 
diferentes como uma espécie de compensação pela desonra im-
putada e como um mea culpa divina (Amph., 1131-1141). Todas es-
sas distinções na posterior versão cômica parecem ter sido esco-
lhidas (ou criadas) buscando o efeito do riso. 

Ter uma Alcmena já visivelmente grávida no palco reforça o 
caráter cômico da versão latina. A gravidez é necessária para que 
tenham graça piadas como a de Sósia no verso 667, quando ima-
gina que Alcmena comeu demais. Não era comum no teatro uma 
mulher ser representada grávida – e esta o é em estágio avançado. 
Segundo Christenson (2001, p. 243-244), na Comédia Nova (que é 
o modelo de diversos enredos de Plauto e outros comediógrafos), 
era costume que grávidas apenas fossem mencionadas como tal, 
ou ouvidas parindo extra-palco. Não há razão para acreditar que 
a comédia romana tenha mudado essa forma de retratar a gravi-
dez ou o parto. Dessa forma, Alcmena, com uma barriga enorme, 
era “veículo para o humor grotesco” (Christenson, 2001, p. 245, 
tradução nossa10).

Enquanto na épica se dá ênfase ao aspecto sobre-humano do 
deus e do filho do deus, na peça de humor, o foco é a degradação, 
rebaixando tudo que é elevado (Aristóteles, Poet. 1449a). Faz parte 
também do escárnio a evocação das partes inferiores do corpo, 
bem como suas atividades, ou seja, atos de evacuação, flatulência, 

10	  No original: a vehicle for grotesque humor.



O trágico e o cômico na construção 
narrativa da natividade de Hércules

88

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.68126  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 78-103, jul./dez. 2025

relações sexuais, gravidez etc. podem ser elementos de envileci-
mento, em oposição ao tratamento de algo etéreo. Alcmena, mun-
dana e adúltera, é retratada esdrúxula e inchada, atraindo o riso 
pela repulsa, do mesmo modo que o barrigudo Cappadox, na peça 
Curculio (2.1.6), dizendo-se grávido de gêmeos (Christenson, 2001, 
p. 245).  Esse corpo pode ser facilmente conectado a deficiências 
morais. A barriga de Alcmena não poderia ser ignorada pelo pú-
blico: para além do tamanho, servia como lembrete da sua ofensa 
moral praticada no adultério (Christenson, 2001, p. 245-254). A 
própria demonstração de Alcmena de desejo pelo marido já fa-
ria dela digna de escárnio, associando-a ao papel da meretrix ou 
puella (Bleisch, 199711), o que se pode deduzir da menção a scor-
tum que Sósia faz, logo após Mercúrio descrever o que se passa na 
casa de Alcmena (Plaut., Amph., 287). Os padrões morais da época 
circunscreviam o papel sexual feminino ao de uma hetaira, caso 
fosse consensual, ou da violação, caso não fosse (García-Hernán-
dez, 2001, pp. 131, 133). 

Assim, Plauto, ao detalhar o milagre, preenche a lacuna nar-
rativa do Escudo de Héracles, gerando um tratamento cômico da 
concepção do herói. O comediógrafo também difere do autor épi-
co por explorar o reencontro do marido com a esposa grávida de 
outro, inserindo uma barriga e uma briga, elementos ausentes da 
narrativa hesiódica, e tornando o retrato da cena mais ridículo.

A paternidade do herói em Eurípides e em Plauto

A peça euripidiana Héracles traz a menção trágica mais an-
tiga de que dispomos sobre a concepção do herói. Nela, Alcmena 
é, repetidas vezes, mencionada por nome (Eur., H.F., 712, 826, 929, 
1260) como aquela que deu à luz Héracles, mas a atribuição pa-
terna parece oscilar ao longo da peça.

11	  A fonte não é paginada.



O trágico e o cômico na construção 
narrativa da natividade de Hércules

89

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.68126  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 78-103, jul./dez. 2025

A tragédia inicia (Eur., H.F., 1-2) com Anfitrião indagando se 
“[a]lguém ignora quem deitou no mesmo leito de Zeus” (Eurípides, 
2014, p. 13, trad. de Vieira) A expressão usada é “Διός συλλέκτρον”, 
referindo-se a si mesmo como aquele que dividiu a mulher com 
o patriarca olimpiano. Entretanto, o esposo de Alcmena, ao apre-
sentar um prólogo evocando a narrativa pregressa do herói, es-
tando este distante, realizando seus feitos, afirma que Héracles 
deixara para Anfitrião a guarda do lar, da mulher e dos filhos do 
herói, o que parece demonstrar a paternidade de Anfitrião. Ele 
mesmo chama Héracles explicitamente de “meu filho” (παῖς ἐμός e 
variações dessa expressão) por diversas vezes na peça (Eur., H.F., 
14, 46, 97, 184, 223, 1113, 1190).

Outras personagens de Eurípides, como Mégara, Lico, Teseu e 
o Mensageiro, também tratam com aparente normalidade a rela-
ção pai-filho de Anfitrião e Héracles. Até mesmo o herói se dirige 
ao ancião com o vocativo “pai” (πάτερ) mais de uma vez (Eur., H.F., 
587, 619, 1111). No verso 1265, Héracles chega a dizer a Anfitrião: 
“eu te considero pai em vez de Zeus” (tradução nossa do original 
“πατέρα γὰρ ἀντὶ Ζηνὸς ἡγοῦμαι σὲ ἐγώ”). O Coro, nos versos 352-356, 
exime-se de escolher de quem Héracles seria filho: “seja de Zeus”, 
“seja de Anfitrião”. A paternidade de Zeus, porém, é exclamada em 
súplicas para que não pereça a família de Héracles (H.F., 875-890). 
Também Íris, mensageira de Hera, menciona a progenitura liga-
da ao rei olimpiano quando incita que a Fúria transtorne o herói 
para que mate seus próprios filhos, cumprindo-se, assim, os ca-
prichos de Hera (H.F., 822-842). A resposta à pergunta de quem 
seria o pai de Héracles parece variar de cena a cena. 

Essa origem de paternidade dupla não é interpretada de ma-
neira cômica ou jocosa nenhuma vez na peça de Eurípides. Mes-
mo nos versos em que a visita de Zeus ao leito conjugal de Anfi-
trião é descrita como a tomada da propriedade alheia (Eur., H.F., 
344-345), o tom com que se explana o tema é de máxima reverên-
cia. E isso pode ser atribuído ao fato de a figura paterna, na Grécia 
Clássica, ter o maior destaque na hierarquia social. Anfitrião é o 



O trágico e o cômico na construção 
narrativa da natividade de Hércules

90

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.68126  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 78-103, jul./dez. 2025

guerreiro derrotado na batalha de virilidade, mas ainda compar-
tilha o papel de pai, fato que lhe é um mérito. 

O patriarcado da Roma contemporânea de Plauto também 
tinha o pai como autoridade suprema do núcleo familiar. O pa-
terfamilias tinha, literalmente, poder de vida e de morte (vitae ne-
cisque potestas) sobre qualquer membro da família, incluso não só 
os membros de sangue, mas genros e noras, escravos e animais 
(Westbrook, 1999). Na esfera pública, os poderes do paterfamilias 
eram entendidos como análogos aos dos membros do senado 
romano (sendo os senadores chamados patres, os pais do povo). 
Roma, essencialmente paternalista, esgarça a imagem paternal a 
tal ponto que cai, inevitavelmente, no grotesco, abrindo-se ao ri-
sível, ao escárnio do povo, que necessitava desse alívio cômico 
como um revide a seus pais tiranos. Para Bleisch (1997), a comé-
dia romana é concomitantemente conservadora e escapista, ou 
seja, a comédia é a imprescindível válvula de escape para que as 
tensões sociais sejam, ao mesmo tempo, aliviadas e cristalizadas. 
Os chistes teatrais encantam o público em um espetáculo de vin-
gança ilusória e inofensiva que deixam as hierarquias sociais se 
perpetuarem sem mais consequências. Quando a comédia permite 
que os sentimentos de repulsa e ridicularização ocorram naquele 
ambiente controlado, com horário para começar e terminar, com 
um fio narrativo premeditado para conduzir o público em direção 
a um apaziguamento, a catarse acontece e, consequentemente, a 
ordem social é preservada. Plauto usa desses ideais da plateia ro-
mana como matéria-prima para suas piadas (Phillips, 1985, p. 126). 
Talvez, ao observar tamanha exacerbação da figura paterna, o co-
mediógrafo tenha cedido ao ímpeto de desvendar o absurdo por 
trás de tanto esforço simbólico para afirmar a dominância patriar-
cal. De acordo com Bond (1999, p. 215), todo o Amphitruo é marca-
do por conflitos éticos básicos como: desejos e ânsias pessoais e 
deveres de demandas públicas; liberdade e escravidão; divindade e 
humanidade; masculino e feminino. Na peça, assim, haveria mais 



O trágico e o cômico na construção 
narrativa da natividade de Hércules

91

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.68126  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 78-103, jul./dez. 2025

preocupação com as relações de poder entre grupos dominantes e 
dominados do que com trocadilhos e palavras chulas. 

A comédia romana necessita de subversões, como a inversão 
do poder: o escravo domina o mestre, o pai é subjugado pelo filho. 
No Amphitruo de Plauto não é diferente: Júpiter é um adulescens 
amator, e Anfitrião, general de tropas guerreiras e conquistado-
ras, é castrado de seus poderes, convertido em cuculus. Segundo 
Bond (1999, p. 209), Anfitrião é uma personagem trágica que é ex-
posta de forma calculada ao riso, especialmente quando Júpiter 
e Mercúrio o tratam como o próprio general trataria Sósia, seu 
escravo. Este, por sua vez, é uma personagem que extrapola o seu 
papel servil, fazendo comentários que, na vida real, seriam pas-
síveis de punição – mas ele nada sofre do seu senhor. O escravo 
não é sequer repreendido pelo mestre ao contar a estranhíssima 
história de um segundo Sósia, mesmo que Anfitrião adote uma 
atitude racional e julgue que o servo está bêbado, louco ou enga-
nando-o. O tema da ausência de sanidade mental, seja por loucu-
ra, seja por embriaguez, recebe bastante destaque em Anfitrião 
(Galinsky, 1966, p. 218), talvez para satirizar o aristocrata romano.

Figuração trágica em vasos

A próxima aparição de Alcmena que nos interessa não é uma 
obra literária, mas uma imagem pintada em um vaso em que fi-
gura o mesmo mito. A arte na cratera de cerâmica é atribuída ao 
pintor Python, datada entre os anos de 360-320 A.E.C., e encon-
tra-se hoje no Museu Britânico. Nessa obra, as figuras têm ros-
tos sérios, retratados sem as distorções anatômicas que seriam 
características de uma imagem cômica, e, portanto, expressam o 
teor grave do tema, como podemos observar a seguir:



O trágico e o cômico na construção 
narrativa da natividade de Hércules

92

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.68126  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 78-103, jul./dez. 2025

Figura 1 – pintura em vaso atribuída a Python

Fonte: British Museum (número de referência no museu: 1890,0210.1)

Na imagem, resumida no website do museu como “Alcmena 
apelando a Zeus contra Anfitrião” (tradução nossa12), podemos 
ver a figura central feminina de mão direita erguida em súplica, 
sentada sobre uma pira sendo acesa por um jovem imberbe de 
chapéu, à esquerda, nomeado “Antenor” (ΑΝΤΗΝΩΡ) na própria 
imagem. É certamente um servo, cujo nome, porém, não é o mes-
mo do escravo da peça plautina. A terceira figura é um homem 
barbado que a legenda identifica como Anfitrião (ΑΜΦΙΤΡΥΩΝ) e 
que espera o desenrolar da cena. Na parte superior do vaso, um 
casal divino (presumivelmente Zeus e Hera) contempla a cena 
enquanto derramam jarras d’água duas divindades menores, de 

12	  No original: Alcmene appealing to Zeus against Amphitryon.



O trágico e o cômico na construção 
narrativa da natividade de Hércules

93

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.68126  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 78-103, jul./dez. 2025

trajes padronizados e menos rebuscados (supõe-se que sejam 
duas Nephélai, personificações das nuvens), as quais, por ordem 
de Zeus, aplacam o incêndio e salvam a mulher. 

Outro vaso, também exposto no Museu Britânico, atribuído 
ao pintor que se convencionou chamar “pintor do Louvre K491”, 
datado entre 360 A.E.C. e 340 A.E.C., traz uma composição seme-
lhante, apesar da ausência das figuras representando Anfitrião, 
Zeus e Hera.

Figura 2 – pintura em vaso atribuída ao pintor do Louvre K491

Fonte: British Museum (número de referência no museu: 
1873,0820.341)



O trágico e o cômico na construção 
narrativa da natividade de Hércules

94

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.68126  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 78-103, jul./dez. 2025

Nessa segunda imagem, vê-se uma mulher cabisbaixa, senta-
da sobre um altar ou uma pira, levantando os braços ao céu. Dian-
te dela, há um jovem com chapéu na cabeça e tochas acesas nas 
mãos. Acima de ambos, duas figuras femininas derramam água 
sobre a chama.

A representação da cena é, em ambos os casos, claramente 
violenta. Alcmena clama aos céus, apresentando as mãos limpas; 
ela não se vê culpada. O fogo nas mãos do homem diante dela, 
porém, demonstra a condenação que lhe foi imposta. A respos-
ta dos deuses é favorável à mulher, extinguindo as tochas que a 
queimariam. Isso parece retratar o momento em que Alcmena, 
grávida do amante, é condenada pelo esposo à morte por traição.

Pode ser que seja uma repetição de uma cena vista no palco, 
numa peça que não chegou até nós (a Alcmena de Eurípides?), mas 
não é necessário que seja. De acordo com Baccci e Spigo (2002), 
as ilustrações míticas em vasos italianos e sicilianos, embora re-
tratem temas e episódios de tragédias, não conservam, necessa-
riamente, o compromisso de refletir fidedignamente performan-
ces teatrais. Os temas seriam, assim, revisitados e reinterpretados 
autonomamente pelos artistas sem, contudo, abandonar o ideá-
rio comum da época. Isso se aplica a essas duas pinturas: a figu-
ra principal, Alcmena, encontra-se no centro da cena, em clara 
posição de desespero e súplica. Em um plano horizontal, a cena 
se reparte em duas: o plano inferior (representando o polo das 
vicissitudes humanas) e o plano superior (o polo divino de onde 
vem o socorro). Com isso, compreende-se que o vaso indica que o 
tema da concepção de Hércules era, indubitavelmente, encarado 
como trágico, tanto na violência que evoca o temor e a piedade, 
como também no retrato piedoso dos deuses. É importante ob-
servar que, pelo fio da narrativa, o episódio retratado nos vasos 
apenas poderia ocorrer imediatamente depois de Anfitrião saber 
da infidelidade da consorte. A atrocidade da reação e a desmesu-
ra da punição condizem com as de um marido tomado pela fúria, 
no calor do momento.



O trágico e o cômico na construção 
narrativa da natividade de Hércules

95

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.68126  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 78-103, jul./dez. 2025

Entretanto, na obra plautina, esse momento é risível. E, até 
onde nos consta, o marido não ateia fogo à mulher na peça de 
Plauto (ou em qualquer comédia greco-latina). Pelo contrário, An-
fitrião nunca se encontra em posição de superioridade suficien-
te para impor que Alcmena seja queimada viva. Na sequência da 
cena em que ele afirma ter sido traído (da qual ele sai emasculado 
para procurar o arbítrio de outrem para impor o próprio poder 
marital), há o solilóquio de Alcmena a alardear a própria virtude 
matronal como feito de heroína. A piada passa despercebida nos 
nossos tempos; segundo Bleisch (1997), virtus, antes de Cícero, 
é tipicamente associada ao masculino: virtus vem de vir. Logo, a 
exaltação à qualidade viril de Alcmena assume aspectos eróticos 
por ela encerrar em seu corpo a virilidade do marido, assim como 
a do amante.

Como as palavras de Alcmena têm uma aparência geral de se-
riedade, essa cena plautina é o que pode levar a concluir que se 
trata de uma personagem trágica fora de contexto, o que justifica-
ria a denominação de tragicomoedia evocada no prólogo. De fato, o 
próprio destaque de uma personagem feminina é outro elemen-
to mais frequente em tragédia do que em comédia (Bleisch, 1997). 
O requinte da personagem de Alcmena reside no fato de que, ao 
contrário dos outros protagonistas da peça, os quais encontram 
sua duplicidade em outras personagens, ela encarna o seu próprio 
duplo; há uma contradição nela, da qual o próprio Plauto pode ter 
dado uma pista: quando ele faz Mercúrio dizer que a peça será uma 
tragicomédia, isso não significa que esse termo tenha a conotação 
que hoje em dia lhe damos. A razão que ele oferece para tal catego-
ria é que ele poderia transformá-la, de tragédia em comédia, sem 
alterar qualquer palavra (Plaut. Amph., 50-60):

Ora, o pedido que aqui me traz, é o que primeiro vou 
declarar; depois, exporei o argumento desta tragédia. 
Mas porque é que franziram a testa? Por ter falado 
de tragédia?... Sou um deus: posso dar-lhe uma revi-
ravolta. Se quiserem, transformo-a de tragédia em 



O trágico e o cômico na construção 
narrativa da natividade de Hércules

96

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.68126  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 78-103, jul./dez. 2025

comédia, sem mudar um único verso. [...] Vou é fazer 
com que seja uma comédia com uma pitada de trági-
co, pois não creio que seja justo fazer uma comédia 
de fio a pavio, quando nela intervêm reis e deuses. 
Pois quê?! Já que há nela, também, um papel de escra-
vo, vou fazer tal e qual como disse: uma tragicomédia. 
(Trad. de Louro Fonseca, 1993, p. 26).

É precisamente a tragicidade que faz Alcmena engraçada: o 
fato de que as falas dela não pertencem ao mundo onde ela está. 
Ela é cômica por falar tragicamente e por não viver de acordo com 
as suas palavras. O humor, especialmente envolvendo brincadei-
ras sexuais, é mais engraçado quando vem de uma fonte inespe-
rada ou de um contexto atípico (Phillips, 1985, p. 126).  Ademais, 
piadas visuais são um dos recursos que uma comédia usa para 
subverter o tom elevado do discurso, mas sem a necessidade de 
lhe mudar as palavras. A prenhez de Alcmena converte a canção 
trágica em cômica (Bleisch, 1997). Assim, explica-se o porquê de 
o monólogo dela parecer uma fala séria: isso é a piada por ser o 
inesperado. Numa tragédia, esse momento ocorreria quando ela 
iria ser executada.

Alcmena não sabe do seu papel ambíguo e proclama a pró-
pria justiça como esposa sofrida (Plaut., Amph., 645). O retrato que 
as suas palavras pintam é o da matrona altruísta, o papel de gêne-
ro esperado atribuído à mulher na sociedade romana (Christen-
son, 2001, p. 253), preocupada com o marido, em primeiro lugar, 
com a família e com a nação. Quando, mais adiante, confrontada 
pelo cônjuge com acusações de infidelidade, ela ecoará essa afir-
mação da virtude com uma lista de valores femininos que atesta 
em si mesma (Amph., 839-842): “a castidade, o pudor, o domínio 
dos instintos, o temor aos deuses, o amor filial e a harmonia da 
família, o ser-te obediente, generosa para com os bons, útil às 
pessoas de bem” (trad. de Louro Fonseca, 1993, p. 95). Alcmena 
acredita dizer a verdade, o que também torna a cena engraçada: 
é impróprio de uma mulher de tal estirpe o que ela nega ter fei-
to. Contudo, ela fez exatamente o que despreza, e em seu próprio 



O trágico e o cômico na construção 
narrativa da natividade de Hércules

97

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.68126  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 78-103, jul./dez. 2025

corpo está a irrefutável prova da sua infidelidade. Para Bleisch 
(1997), ela é casta e adúltera; mulher e viril, cômica e trágica. É 
um amálgama de alternativas simultâneas e, com isso, torna-se o 
duplo de si mesma (o que explica ela ser a única das personagens 
principais da peça a não ter uma contraparte).

Em comédias plautinas, depois de uma personagem ser in-
troduzida, um solilóquio pode ser usado para criar ou reforçar 
a simpatia do falante aos olhos do público. No monólogo mais 
longo de Alcmena, o conteúdo informativo é mínimo, porque a 
emoção é a mensagem central (Slater, 1985, p. 156). É evidência 
de que a reação de Anfitrião à revelação da gravidez da mulher 
recebia um tratamento mais sombrio nas recontagens anteriores 
do mito, o que a versão cômica modificou. O marido, que antes a 
condenava à morte, resigna-se agora a apenas discutir com ela e 
a procurar um árbitro que julgue se a história dela merece cré-
dito. A intervenção de Júpiter, antes em forma de chuva, passa a 
ser apenas uma rápida explicação. Também a pronta aceitação de 
Anfitrião, anteriormente justificável diante de uma chuva mila-
grosa, é agora comicamente crédula e ingênua.

O Amphitruo como subversão

Demonstra-se, assim, que o Amphitruo contém divergências 
em comparação às fontes anteriores aqui analisadas e essas di-
vergências estão em pontos cruciais da trama. Para Christenson 
(2001, p. 254-257), todas as personagens principais são subverti-
das e degradadas em algum nível ou instância. Anfitrião, de ge-
neral viril e dominador, passa a marido traído e, humilhado pelo 
amante. Mesmo o próprio Sósia já naturalmente ambientado em 
uma realidade grotesca pelo mero fato de ser escravo, é subverti-
do: ele apresenta ao público um monólogo típico de tragédias na 
sua primeira fala, embora o desconstrua com piadas entremea-
das. Por fim, Alcmena, encarnando no imaginário romano a figu-
ra da matrona, em vez de estar oculta e resguardada, como uma 



O trágico e o cômico na construção 
narrativa da natividade de Hércules

98

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.68126  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 78-103, jul./dez. 2025

mulher grávida e digna, apresenta um apetite sexual exagerado e 
satisfaz os desejos carnais e adúlteros.

Corrobora para afirmar que se trata de subversão intencio-
nal o fato de que Júpiter também é ridicularizado. Apenas por ter 
repetidas aparições na peça, ele já seria uma quebra dos paradig-
mas, pois, a julgar pela completa ausência de Zeus/Júpiter no dra-
ma, não seria corriqueiro, à época, ver esse deus no palco – e em 
uma comédia. Esse Júpiter cômico não é um deus supremo, mas 
um animal no cio. E não há aqui apenas um olimpiano, mas dois: 
a presença de Mercúrio (ausente nas representações anteriores 
desse mito) também é uma ruptura, sendo esse deus obrigado a 
colaborar com a luxúria do pai, caindo para o status mais baixo da 
sociedade, o escravo. Segundo Bond (1999, p. 204), os dois deuses 
têm o comportamento grosseiro de vis mortais, o que torna essa 
peça peculiar.

As evocações de atividades sexuais servem para aviltamen-
to de personagens, como Nicóbulo e Filoxeno no quinto ato de 
Bacchides (vv. 1087-1211). Plauto elege Júpiter e Alcmena para se-
rem os mais grotescamente obscenos por serem, socialmente, os 
mais dignos de respeito. Mercúrio alude, desde o prólogo, que a 
noite havia sido prolongada para Júpiter fruir de Alcmena (Plaut., 
Amph., 113-114): “meu pai está, neste momento, aqui dentro, na 
cama com ela e, por esse motivo, foi esta noite prolongada: é o que 
acontece, sempre que ele está no gozo com qualquer fulana do 
seu agrado” (trad. de Louro Fonseca, 1993, p. 27). O deus não pou-
pa linguajar explícito referindo-se ao encontro amoroso do casal 
(Amph., 104-112, 131-135), e quando Sósia, ao notar a extensa du-
ração da noite, brinca que é a noite para se contratar uma prosti-
tuta, Mercúrio remete aos amantes que ele vigia. A insistência em 
fazer obsceno o par Júpiter-Alcmena aponta para a intenção de 
profaná-los. 

Todo esse expediente mexia na expectativa do público, mani-
pulando-o para provocar o riso, porque as pessoas riem quando 
as coisas saem ao contrário das expectativas: uma determinada 



O trágico e o cômico na construção 
narrativa da natividade de Hércules

99

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.68126  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 78-103, jul./dez. 2025

situação ou declaração é antecipada, e algo inesperado ou im-
possível se desenvolve em seu lugar (Duckworth, 1994, p. 318). O 
retrato incongruente dessas personagens em comparação com o 
que o público teria considerado normal torna o enredo engraça-
do (Chalmers, 1965, p. 21). 

Naturalmente, a ausência desse ou daquele elemento não é 
evidência de que todas essas mudanças foram operadas pelo gê-
nio de Plauto, ou pelo seu possível modelo grego, já que, como ad-
vertem Budelmann e Haubold (2008, p. 16), é irrecuperável o con-
junto completo de influências literárias subjacentes a uma obra 
antiga. Conseguimos apontar algumas influências óbvias, mas es-
tas serão apenas algumas em meio a muitas. Há poucas tradições 
inquestionáveis, e não existe um critério objetivo que estabeleça 
se algo é tradicional, ou se não faz parte desta ou daquela tradição 
(Budelmann; Haubold, 2008, p. 24). É possível que os elementos 
divergentes aqui observados venham de uma versão alternativa 
do mito, que poderia ter existido em paralelo, e que tenha sido 
apenas escolhida (e não criada) pelo comediógrafo, talvez por ter 
mais potencial cômico. No entanto, a própria utilização desses 
elementos de versões minoritárias já serve para se afirmar que 
o Amphitruo de Plauto é uma obra que se realiza como paródia. 
Essa versão cômica representa um ponto de inflexão na recepção 
do mito da natividade de Hércules na Antiguidade, porque, como 
todas essas diferenças em comparação às versões anteriores con-
gruem para o riso, Plauto se diferencia intencionalmente dos mo-
delos trágicos e épicos. Além disso, e mais importante ainda, essa 
subversão do mito foi a que influenciou as recontagens posterio-
res, tornando-se a versão mais propagada.

Considerações finais

Confrontando as ocorrências anteriores do natalício de Hér-
cules com a que consta no Amphitruo, elementos diferem entre 
essa retratação cômica e as versões anteriores – épicas, trágicas 



O trágico e o cômico na construção 
narrativa da natividade de Hércules

100

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.68126  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 78-103, jul./dez. 2025

e pictóricas. Neste trabalho, tentamos, portanto, esboçar uma li-
nha temporal de evidências com as quais arguir quais elementos 
podem ter sido parodiados por Plauto (ou pelo modelo grego) vi-
sando à transformação desse enredo, originalmente adequado à 
tragédia, em um enredo de comédia.

A existência de elementos divergentes (entre cada revisita-
ção anterior do mito de Anfitrião e a fábula plautina) fica estabe-
lecida, quer tenha sido inserida pelo comediógrafo, quer tenha 
sido apenas recebida de outra tradição. O Amphitruo difere de 
Homero porque, na Ilíada, Hera dificulta o parto de Alcmena e, na 
peça plautina, Juno está ausente e o parto é facilitado. Difere de 
Hesíodo, que nunca explicita o feito de Zeus e traz o marido aos 
braços da esposa imediatamente ao voltar da guerra, enquanto 
Plauto apresenta uma briga que levaria ao divórcio. Difere de Eu-
rípides quando este oscila a atribuição da paternidade de Héra-
cles, consoante a cena, mas o pai do bebê-herói está bem definido 
no Amphitruo (vv. 1139-1140). Difere também dos vasos aqui ana-
lisados, que mostram uma fogueira e uma chuva salvífica ausen-
tes em Plauto, que traz no lugar a autojustificação de Alcmena.

Como todas as diferenças aqui identificadas em fontes an-
teriores são menos adequadas ao riso, e somado ao fato de que 
as mudanças no conteúdo de Plauto levam sempre a um efeito 
cômico, é sensato supor que tenham sido mudanças efetuadas es-
pecificamente para a transformação de um enredo próprio para 
uma tragédia em um enredo próprio para uma comédia.

Nesse aspecto, portanto, a fábula do Amphitruo destaca-se, 
não apenas das peças do corpus plautino, mas também da gran-
de maioria das peças que nos legaram os antigos, por trazer uma 
recontagem que ultrapassa a fronteira entre gêneros literários de 
difícil compatibilidade. Sublinhemos o fato de que a represen-
tação cômica do mito configurará o modelo mais retomado nas 
narrativas posteriores sobre o nascimento de Hércules, desde as 
antigas até as modernas. Por isso, a influência da obra plautina na 
recepção do mito é de extrema relevância.



O trágico e o cômico na construção 
narrativa da natividade de Hércules

101

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.68126  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 78-103, jul./dez. 2025

REFERÊNCIAS

ARISTÓTELES. Poética. Tradução, introdução e notas de Paulo Pi-
nheiro. São Paulo: 34, 2015.
BACCI, Giovanna Maria; SPIGO, Umberto. Prosopon-Persona. 
Testimonianze del Teatro Antico in Sicilia. Lipari: Regione sici-
liana, assessorato regionale dei beni culturali, ambientali e della 
pubblica istruzione, 2002.
BLEISCH, Pamela R. Plautine travesties of gender and genre: 
transvestism and tragicomedy in Amphitruo. Didaskalia: The 
Journal for Ancient Performance. v. 4, n. 1, n.p. Lynchburg: Ran-
dolph College, 1997. 
BOND, Robin P. Plautus’ Amphitryo as Tragi-Comedy. Greece & Rome. 
v. 46, n. 2, p. 203-220. Cambrígia: The Classical Association, 1999.
BRITISH MUSEUM. The British Museum online collection, 2024. 
Disponível em: https://www.britishmuseum.org/collection. Aces-
so em: 6 maio 2024.
BUDELMANN, Felix; HAUBOLD, Johannes. Reception and Tradi-
tion. In: HARDWICK, Lorna; STRAY, Christopher (ed.). A compa-
nion to classical receptions. Oxônia: Blackwell, 2008. pp. 13-25.
CHALMERS, Walter R. Plautus and his audience. In: DOREY, Tho-
mas Alan; DUDLEY, Donald Reynolds (ed.). Roman drama. London: 
Routledge & Keagan Paul, 1965. pp. 21-50.
CHRISTENSON, David. Grotesque Realism in Plautus’ “Amphi-
truo”. The Classical Journal, v. 96, n. 3, pp. 243-260. The Classical 
Association of the Middle West and South: Natchitoches, 2001.
CHRYSTAL, Paul. Women in Ancient Rome. Amberley: Stroud, 2013.
DUCKWORTH, George Eckel. The nature of Roman Comedy: a study in 
popular entertainment. 2. ed. Londres: Bristol Classical Press, 1994.
EURÍPIDES. Héracles. Tradução, posfácio e notas de Trajano Viei-
ra. São Paulo: 34, 2014.
GALINSKY, Gotthard Karl. Scipionic Themes in Plautus’ Amphi-
truo. Transactions and proceedings of the American philological as-
sociation. v. 97, pp. 203-235. Johns Hopkins University Press, Ame-
rican Philological Association, 1966. 



O trágico e o cômico na construção 
narrativa da natividade de Hércules

102

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.68126  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 78-103, jul./dez. 2025

GARCÍA-HERNÁNDEZ, Benjamín. Gemelos y sosias: la comedia 
de doble en Plauto, Shakespeare y Molière. Madrid: Ediciones 
Clásicas, 2001.
GRATWICK, Adrian S. Drama. In: KENNEY, E.J.; CLAUSEN, W.V. 
(ed.). The Cambridge History of Classical Literature. v. 2 (Latin Lite-
rature). Cambrígia: Cambridge University Press, 1982. pp. 77 – 137.
HARDWICK, Lorna. Reception Studies. Greece & Rome: new surveys 
in the classics. n. 33. Nova Iorque: Oxford University Press, 2003.
HESÍODO. Escudo de Héracles. Tradução de Jaa Torrano. Revista 
Hypnos, n. 6, p. 185-221, 2000. Disponível em: https://hypnos.org.br/
index.php/hypnos/article/view/359/370. Acesso em 16 jan. 2023.
HOMERO. Ilíada. Tradução de Haroldo de Campos. Vol 2. São Pau-
lo: Arx, 2002.
PÀMIAS, Jordi. The reception of Greek myth. In: EDMUNDS, 
Lowell. Approaches to Greek Myth. 2. ed. Baltimore: Johns Hopkins 
University Press, 2014. pp. 44-83.
PHILLIPS, Jane E. Alcumena in the “Amphitruo” of Plautus: A 
Pregnant Lady Joke. The classical journal, v. 80, n. 2, p. 121-126. 
The Classical Association of the Middle West and South: Natchi-
toches, 1985.
PLAUTO. Anfitrião. Introdução, tradução e notas de Carlos Alber-
to Louro Fonseca. Lisboa: edições 70, 1993.
PLAUTUS. Amphitryon, the comedy of asses, the pot of gold, the two 
Bacchides, the captives. v. 1. Tradução de Wolfgang de Melo. Cam-
brígia / Londres: Harvard University Press, 2011.
SEGAL, Erich. Roman laughter: the comedy of Plautus. 2. ed. Nova 
Iorque / Oxônia: Oxford University Press, 1987.
SLATER, Niall W. Plautus in performance. Guilford: Princeton Uni-
versity Press, 1985.
STOCKERT, Walter. Tragicomedy and paratragedy: Plautusʼs Am-
phitruo, Captivi, and Rudens.
WESTBROOK, Raymond. Vitae Necisque Potestas. Historia, Zeitschrift 
Für Alte Geschichte, Estugarda, v. 48, n. 2, pp. 203-223, 1999. Disponível 
em: http://www.jstor.org/stable/4436540. Acesso em 24 abr. 2023.



O trágico e o cômico na construção 
narrativa da natividade de Hércules

103

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.68126  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 78-103, jul./dez. 2025

The tragic and the comic in the narrative construction of 
Hercules’ nativity

ABSTRACT: This article analyses the details in the myth of the hero Hercules’ 
birth, as they appear in the play Amphitruo, attributed to the Latin playwright 
Plautus, in comparison with the corresponding details in other works that pre-
ceded the composition of this comedy, namely: the Iliad (attributed to Homer), 
the Shield of Heracles (attributed to Hesiod), Euripides’ Heracles, and two painted 
pottery vases on display in the British Museum. With this comparative analysis, 
one observes that the elements presented in previous works do not harmoni-
se with those present in Plautus’ play: Hera’s intervention in the Iliad does not 
match the absence of a Plautine Juno; Alcmena’s conjunction with the fathers 
of her twins does not occur in the same way in the comedy as in the Shield; the 
hero’s paternity in Euripides is not similarly treated in Plautus; and the vases 
indicate an attempted uxoricide that cannot be read into the Latin text. Thus, 
one concludes that the narrative, as it is in the Amphitruo, is a parodic version 
that subverts narrative elements from previous retellings, in order to cause lau-
ghter. Since the comedy is the version of the Herculean nativity that has become 
the most famous, it therefore represents a turning point in the reception of this 
myth, both in Antiquity as well as in Modernity.

KEYWORDS: Plautus; Hercules / Heracles; comedy; tragedy; epic.



104

Mito e culto dionisíacos: 
o deus ambivalente

Marcelo Hanser Saraiva1

Resumo: O presente estudo examina Dioniso, a divindade religiosa grega, como 
expressão simbólica máxima da coincidentia oppositorum, destacando sua ambi-
valência constitutiva. Deus da liberação extática e da loucura, da vida e da morte, 
do prazer e do horror, Dioniso encarna a ruptura de toda oposição estável. Seu 
culto e mito operam por meio da tensão entre forças antagônicas que não se 
anulam, mas coexistem em conflito produtivo. Filho de uma mortal e de Zeus, 
ele nasce, morre e renasce; traz o vinho que alegra e enlouquece; promove a co-
munhão e a dissolução do eu. A máscara, símbolo central de sua epifania, revela 
ocultando, encarna sua identidade fluida e sua presença dissonante. No culto, 
suas práticas — danças, gritos, transes — abrem passagem para uma experiência 
liminar em que os opostos se tocam. Como xénos, é sempre o outro que desesta-
biliza a pólis, mediando o limiar entre humano e divino, ordem e caos. A recor-
rência do desmembramento, da morte feminina e da loucura coletiva expõe o 
reverso trágico do êxtase. Dioniso é simultaneamente redenção e ameaça, cura e 
ferida, luz e abismo. Seu culto, longe de celebrar apenas a vida, expõe o paradoxo 
essencial do sagrado: só há criação onde há ruptura.

Palavras-chave: Dioniso; ambivalência; êxtase; metamorfose; transgressão.

Em muitas formas manifesta-se o divino,
[Pollai morphai tōn daimoniōn]

muitas coisas cumprem os deuses contra toda expectativa.
O que se esperava, não se realizou;

1	  Doutorando em filosofia pela Universität Stuttgart, Baden-Württemberg, 
Alemanha, vinculado ao Stuttgart Research Centre for Text Studies e bolsista do 
programa CAPES/DAAD para doutorado pleno no exterior. 



Mito e culto dionisíacos: o deus ambivalente

105

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.67662  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 104-133, jul./dez. 2025

mas o deus achou caminho para o que ninguém jamais esperara.
Assim se cumpriu este acontecimento.2

(Eurípides, As Bacantes, v. 1388-1392)

Introdução

A hipótese central deste texto é a de que o dispositivo lógico-
-conceitual da “coincidência de opostos” (coincidentia oppositorum) 
consolidou-se, ao longo do tempo, como a principal modalidade 
descritiva do deus grego Dioniso. A multiplicidade e a ambivalên-
cia da figuração de Dioniso não se revelam apenas quando conside-
rado em seu contexto moderno mais recorrente de aparecimento, 
desde os românticos e pós-românticos (como Schelling, Creuzer 
e Bachofen), além da obra de Nietzsche, passando pela filologia e 
história da religião, até a literatura e a cultura popular do século 
XX, mas também já a partir de seu enraizamento antigo na figura 
cultual, iconográfica e mitológica da deidade. As próprias fontes 
antigas fazem reluzir sua polimorfia de modo ainda mais desnor-
teante, como lembram as palavras do epílogo dramático de As Ba-
cantes, citado na epígrafe. Um pouco por isso, uma das principais 
coletâneas de trabalho científico acerca do tema, organizada em 
1993 por Thomas Carpenter e Christopher Faraone, escolheu por 
título a expressão “máscaras de Dioniso”3. Nas palavras deste últi-
mo, que introduz as esferas magnas de atuação do deus:

2	  Minha tradução.
3	  Só a título ilustrativo deste “motivo hermenêutico”, presente em todos os 
principais trabalhos científicos sobre o deus grego: Em Detienne (1986, p. 7-9), 
após descrever suas múltiplas formas de manifestação e sua errância nômade, 
seja no mito, seja no culto, o autor se pergunta retoricamente: “Esse deus duplo, 
não seria, afinal, o mesmo?” (minha tradução); outros exemplos eloquentes são: 
Henrichs (2013, p. 554-582), que escreve uma conclusão à coletânea organizada 
por Bernabé et al. (2013), denominada, precisamente, “Dionysos: One or Many?”; 
já a coletânea organizada por Schlesier (2011) conta com textos providos de títu-
los como “Heis Dionysos! – One Dionysos? A Polytheistic Perspective”, de Henk S. 
Versnel. Neste último texto, que retoma uma longa discussão (p. ex., entre o plu-
ralista Mikalson vs. a unitarista Sourvinou-Inwood), o autor propõe a interessan-



Mito e culto dionisíacos: o deus ambivalente

106

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.67662  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 104-133, jul./dez. 2025

Ele é, sem dúvida, o mais complexo e multifacetado 
de todos os deuses gregos, surgindo alternadamen-
te como o inventor urbano do vinho e do simpósio; 
o senhor da loucura e da embriaguez incontroláveis; 
o patrono cívico da música e do teatro atenienses; 
o caçador selvagem que dilacera suas vítimas com 
as próprias mãos e as devora cruas; uma divindade 
da fertilidade, simbolizada pelo falo ereto; e o deus 
enigmático que consola os moribundos e os liberta 
do temor da morte. Para o observador moderno, ele 
se apresenta como um feixe de contradições: ora fi-
gura maníaca e destruidora, ora criança inocente, ela 
mesma cruelmente morta e esquartejada. Os poetas o 
descrevem como um deus estrangeiro, trajando ves-
tes orientais ou trácias, uma aparente adição tardia 
ao panteão helênico; essa imagem, contudo, é direta-
mente desmentida pela presença de seu nome entre 
as divindades inscritas nas tabuinhas lineares B de 
Pilos, datadas de cerca de 1250 a.C., e que figuram 
entre os mais antigos registros escritos da Grécia 
continental. Seu culto é curiosamente marcado pelo 
gênero do devoto — os homens o exaltavam bebendo 

te – e elementar – pergunta sobre a percepção dos gregos antigos em relação a 
suas próprias divindades – se as percebiam como múltiplas ou como variações do 
mesmo Ser – isto é, se os vários epítetos, segundo as distintas regiões e povos, por 
exemplo, devem ser considerados como diferenciações funcionais de um único 
deus ou indicações de deuses distintos. Curiosamente, e a despeito de toda a sua 
ostensiva polimorfia e da abundância de epítetos segundo os diferentes cultos re-
gionais, Dioniso é um dos únicos deuses, cuja aclamação “Heis Dionysos” (consta-
tável desde o papiro de Gurob, do séc. III a.C.), inédita na literatura grega anterior, 
apelava justamente à sua unidade - o que o autor interpreta como uma forma de 
“henoteísmo”, ou seja, de devoção privilegiada a um deus, sem negar a existência 
de outros, e não a alguma forma de protomonoteísmo. Assim, segundo a tese “ca-
maleônica” do autor, os antigos não tinham necessidade de unificar ou distinguir 
rigidamente os deuses; a coexistência de diferentes versões de uma mesma di-
vindade não gerava contradição, pois a religião grega era essencialmente prática 
e flexível – a identidade dos deuses variava conforme o local, o ritual e a percep-
ção comunitária. O erro da visão monoteísta e moderna, segundo o autor, está em 
tentar impor uma lógica sistemática a um politeísmo que não exigia consistência 
absoluta (sobre o tema, cf., também, BLUMENBERG (2006 [1979, 1984], p. 14, 76-77, 
108s), e SCHUSTER (2015 [1993], p. 196). A chave para compreender essa concep-
ção é aceitar que, para os gregos, os deuses podiam ser, ao mesmo tempo, unos e 
múltiplos, sem que isso representasse uma contradição no âmbito da experiência 
histórico-concreta.



Mito e culto dionisíacos: o deus ambivalente

107

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.67662  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 104-133, jul./dez. 2025

vinho nos simpósios, enquanto as mulheres dança-
vam, separadas, nas montanhas. Na arte e na litera-
tura, é por vezes representado como um jovem efe-
minado, mas mais frequentemente como um homem 
barbudo, distinguível de Zeus ou Posêidon apenas 
pelo cântaro que empunha ou pela coroa de hera que 
o adorna (Carpenter; Faraone, 1993, p. 1-24).

Entre as deidades gregas, Dioniso destaca-se por ser simul-
taneamente o mais visível, caracterizado por um aparecer espan-
toso e desconcertante, pleno de efeitos – os mais sublimes e os 
mais atrozes –, mas também por ser o mais enigmático, ocultando 
sua identidade divina por meio de múltiplas manifestações ilu-
sórias, máscaras e disfarces. No mencionado compêndio, Albert 
Henrichs destaca algumas das mais flagrantes intersecções entre 
suas esferas de atuação: o vinho e o teatro manipulam a aparência 
e criam ilusão – emulam, mas também transcendem – em suma, 
transfiguram – a realidade cotidiana. A aptidão para o despertar 
de estados alterados – embriaguez, ilusão, transe, êxtase, loucura 
– sugere uma intensificação de capacidades físicas e mentais, que 
pode levar tanto à liberação da individualidade quanto à destrui-
ção pessoal. O aspecto que o liga ao vinho e à celebração (sympo-
sion, thoinē, panēgyris, heortē), trazendo êxtase e amor enlevado, 
coexiste ambivalentemente com o deus do frenesi furioso, da sel-
vageria bruta e sangrenta e do trâmite com a morte. Por sua vez, 

4	  Minha tradução. Novamente, a título de exemplo de como essa multiplici-
dade também atinge a literatura científica do séc. XX, antropólogos discordam 
acerca de aspectos, os mais básicos, o que talvez aponte justamente para a coe-
xistência dos opostos, em Dioniso: por um lado, Ruth Benedict (1934, p. 79-80), 
destacando o dionisíaco como o impulso de transcender os sentidos e romper 
para outra ordem de experiência; por outro lado, E. A. Hoebel (1958, p. 647) apre-
sentando-o com ênfase na experiência sensorial (numa linha parecida a Mischa 
Titiev, 1954, p. 436). Aplicando categorias junguianas, Melville Herskovits clas-
sificou o dionisíaco como “extrovertido”, enquanto Felix Keesing o identificou 
como “introvertido” (cf. SMITH, 1964, p. 251-265). Ele tem sido associado tanto a 
convenções grupais quanto à inspiração individual, à liberação das inibições e 
à busca de experiências espirituais que transcendem o princípio do prazer. Cf. 
BAEUMER, 1964, p. 11-17.



Mito e culto dionisíacos: o deus ambivalente

108

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.67662  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 104-133, jul./dez. 2025

o séquito de mênades e a ligação com a terra e os mortos com-
partilham características de marginalidade, remetendo a ativi-
dades ritualísticas fora da pólis, como nas Dionísias Rurais. Seu 
culto compartilha elementos com o da deusa frígia Cibele, como a 
dança extática e a música percussiva, e seu mito, com o do egípcio 
Osíris, um deus ctônico da vegetação associado à morte e ressur-
reição (Larson, 2007, p. 126)5; Dioniso também se situa na mar-
gem simbólica que rompe com o modelo clássico da sophrosyne 
(moderação) dos deuses olímpicos, ao lado de figuras mitológicas, 
como Ares, na medida em que ambos fazem irromper elementos 
disruptivos dentro do panteão grego – enquanto Ares representa 
o aspecto caótico e sangrento da guerra, Dioniso é o deus que traz 
o êxtase e a loucura, rompendo simbolicamente a ordem social 
da pólis.

Em todo caso, vale dizer que, para os gregos, Dioniso abarca-
va múltiplas facetas que coexistiam, por vezes, sem um denomi-
nador comum. Dioniso adota, justamente, uma identidade fluida 
e mutável, caracterizada por disfarces e transmutações, incluin-
do um limiar tênue com a humanidade: apesar de sua natureza 
divina, Dioniso aparece nos mitos, frequentemente, em forma 
humana, ao menos ao nível da primeira aparição (espécie de 
teste de sua credibilidade enquanto deidade), além de ser con-
tinuamente associado à mortalidade – a Mãe mortal (Sêmele); o 
duplo nascimento (mortal e divino) – a morte e o renascimento 
–, no âmbito do mito órfico de Dioniso Zagreu; e o envolvimento 
com seguidores mortais (sátiros, ninfas, mênades). Essa conexão 
com a finitude é também um dos polos mediadores das releituras 

5	  Sobre a identificação entre Dioniso e Osíris, ela vem desde a autointerpre-
tação dos gregos antigos, como em Heródoto, em diferentes lugares de suas His-
tórias (cf. Livro II, 42.2-3; II. 144; e II. 156.4-5), e, sempre ainda, cerca de 400 anos 
depois, na Biblioteca Histórica de Diodoro Sículo (Livro I, 25.2-3), e, um pouco 
mais tarde, em Plutarco, De Iside et Osiride 35, 362B e 364 D-F, para quem Dio-
niso é “idêntico” (ὁ αὐτός ἐστι) a Osíris – cada qual, pois, perpetuando o mesmo 
modelo hermenêutico. Cf. MARTÍN-HERNÁNDEZ 2013, p. 250-260 e EDMONDS 
III, 2013, p. 415-432.



Mito e culto dionisíacos: o deus ambivalente

109

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.67662  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 104-133, jul./dez. 2025

modernas, onde o problema do sofrimento, da finitude e vulne-
rabilidade humanas, bem como, ao mesmo tempo, do êxtase e do 
deleite sensível, aparece em destaque. Analogamente, o motivo 
punitivo aproxima-o da passio humana, ao mesmo tempo em que 
denota sua capacidade metamórfica. Seus dons ambíguos – vinho 
inebriante e êxtase ritual –, suas aparições em contexto huma-
no entre participantes de banquetes (sympotes, sympotai) e como 
líder de danças báquicas criam laços emocionais intensos com 
seus adoradores, borrando também os limites entre humano e 
divino – ainda que, diante destes, ele conserve sua individuali-
dade divina, nunca atingindo uma fusão completa e literal com 
o elemento humano6. Diferente da concepção cristã e ocidental 
moderna de divindade – que separa o sagrado do mundo material 
–, os deuses antigos estavam sujeitos às forças que eles próprios 
regiam: assim como Perséfone, rainha dos mortos, é raptada na 
flor da juventude, Dioniso, pletora da vida, deve nascer, crescer, 
morrer e retornar. Ele não é um deus distante e transcendente, 
mas uma divindade visceralmente ligada à experiência humana 
e à imanência, participando tanto da criação quanto da destruição.

As ambivalências dionisíacas: familiar / estrangeiro; masculi-
no / feminino; ativo / passivo; vida / morte; humano / divino; co-
munhão / vingança; liberação / loucura; prazer / dor.

6	  Outro sinal significativo dessa liminaridade é o fato singular de que o deus 
e seus seguidores recebem, dentre outros, o mesmo nome: Βάκχος (Bákkhos) e 
βάκχοι (bákkhoi, “bacantes masculinos”), βάκχαι (bákkhai, “bacantes femininas”) 
– ainda que ele conserve uma pluralidade de epítetos distintivos: Ἀρχέβακχος 
(“o primeiro Bacante”); Ὀρσιβάκχας (Orsibákkhas, “o que desperta os Bacantes”); 
Τελετάρχα (Teletárkha, “o mestre dos ritos”); Ἁγέτα κωμῶν (Hagéta komôn, “o líder 
dos cortejos”). Segundo Schlieser (2011, p. 174), a principal característica do 
“deus báquico”, aqui, não é o vinho, mas sua relação com mulheres eroticamente 
experientes e ativas, como ninfas e mênades. A primeira menção a Dioniso na 
literatura grega, na Ilíada (VI, 132), já o cognomina mainómenos (μαινόμενος – 
“louco, furioso”). Dioniso não apenas induz a loucura, mas ele próprio é frequen-
temente descrito como mainomenos – Cf. GÖDDE, 2011, p. 98s, e SANTAMARÍA, 
2013, p. 38-57.



Mito e culto dionisíacos: o deus ambivalente

110

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.67662  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 104-133, jul./dez. 2025

A origem do culto dionisíaco tem sido objeto de intensas 
controvérsias: enquanto, no final do século XIX, estudiosos como 
Erwin Rohde e Martin Nilsson, em consonância com Friedrich 
Nietzsche7, levaram a cabo uma interpretação alóctone, vendo em 
Dioniso um culto trácio ou frígio, marcado pelo êxtase violento e 
alheio ao espírito helênico, cuja integração à pólis teria se dado 
de modo gradual e conflituoso, outros, como Walter Otto8, propu-
seram uma hipótese autoctonista, segundo a qual Dioniso seria 
um deus genuinamente grego, já presente na tradição homéri-
ca. A descoberta de tabletes em Linear B contendo referências 
ao deus em contextos religiosos micênicos e minoicos fortaleceu 
esta última perspectiva, hoje majoritária9. A recorrência mítica 
da resistência à sua aceitação (os chamados “mitos de chegada”) 
é interpretada, nesse contexto, não como evidência histórica de 
um culto estrangeiro, mas como expressão simbólica da natureza 
paradoxal e transgressiva de Dioniso, cuja divindade é sempre ob-
jeto de conflito, jamais de reconhecimento imediato. Com efeito, 

7	  Cf. NIETZSCHE, 1999 [1872], KSA 1, 31; ROHDE, 1890-1894, p. 330-332; NIL-
SSON, 1927; WILAMOWITZ-MOELLENDORFF 1955 [1931-1932], I, p. 143 e, nota 
de rodapé 3. Na perspectiva alóctone, a escassa menção a Dioniso em Homero 
indicaria que o deus ainda não integrava plenamente a religião grega, sendo 
seu culto inicialmente marginal e associado a práticas femininas (Cf. ROHDE, 
1890-1894, p. 330 e WILAMOWITZ-MOELLENDORFF, op. cit., II, p. 66 e, para uma 
crítica, não muito mais tarde, cf. OTTO, 2011 [1933], p. 115-116). Segundo Röhde, 
sua aceitação progressiva teria se dado por meio de um processo de “humaniza-
ção”, culminando em sua centralidade no teatro trágico. Nilsson (1925, p. 32-33 e 
p. 205-210), por sua vez, propôs uma distinção entre um Dioniso trácio, extático 
e estrangeiro, e um Dioniso grego mais racionalizado e integrado à ordem da 
pólis, refletindo diferentes fases de assimilação do culto (Cf. OTTO, 2011 [1933], 
p. 118-119 para uma crítica à leitura de Wilhelm Mannhardt, que está na base 
dessa ênfase sobre o aspecto vegetativo do deus, enquanto Otto salienta o ca-
ráter selvagem, orgiástico e simbólico de morte e renascimento presente em 
seus mitos e ritos). Essa concepção é hoje relativizada por estudos que ressaltam a 
amplitude e diversidade do culto dionisíaco no interior da religiosidade clássica.
8	  OTTO, 2011 [1933], p. 51-61. Para um balanço crítico deste livro pioneiro de 
Otto, em face do estado de arte atual da pesquisa, cf. BREMMER, 2013, p. 4-22. 
Concomitantemente a Otto, a hipótese autoctonista também germinava do ou-
tro lado do Reno, cf. PICARD, 1932, p. 94-97. 
9	  Cf. KERÉNYI, 1994 [1976], p. 19-88, e BERNABÉ, 2013, p. 23-37.



Mito e culto dionisíacos: o deus ambivalente

111

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.67662  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 104-133, jul./dez. 2025

a narrativa mitológica dramatiza perigos e transgressões associa-
dos ao deus, bem como sua inapagável natureza “estrangeira” (xe-
nos), fosse aonde fosse, incluindo, até mesmo, locais onde seu rito 
já era reconhecido ou a terra de onde ele mesmo proveio10 – num 
curto-circuito entre o estranho e o familiar.

Por sua vez, a genealogia mitológica de Dioniso, tal como a 
conhecemos nas reconstruções modernas, muitas vezes arbi-
trariamente fundindo narrativas distantes em seus contextos de 
emergência, pressupõe um longo processo de sincretismo entre 
as tradições órficas e as mitologias gregas mais amplas, especial-
mente durante a era helenística e neoplatônica11. Frequentemen-
te descrito como o filho mais jovem e imortal de Zeus, sua origem 
mitológica apresenta variações significativas: ora concebido por 
uma mortal, Sêmele, ora por Perséfone, deusa da agricultura e da 
vegetação – em uma tradição que o vincula ao submundo, confe-
rindo-lhe o epíteto de Chthonios (o “terrestre”), destinado a assu-
mir o lugar de Zeus. Nesta última versão, derivada das doutrinas 

10	  OTTO, 2011 [1933], p. 71, e KERÉNYI 1994 [1976], p. 116-118. Mais recente-
mente, Detienne (1986, p. 21-27), Graf; Johnston (2007, p. 100) e Gödde (2011, p. 
101) convergiram com essa posição, sem aderirem à interpretação metafísica 
de Otto. Já foi argumentado que as Grandes Dionisíacas (τὰ Διονύσια ἐν ἄστει) de 
Atenas teriam suas origens nesse tipo de ritual de “hospitalidade”, no qual há 
uma encenação desse processo gradual de aceitação do deus – cf. SOURVINOU-
-INWOOD, 1994, p. 69-100 e SOURVINOU-INWOOD, 2003, p. 151. Sobre o uso do 
termo xenismos e correlatos, no contexto de Dioniso, cf. PLUTARCO, Vitae Paral-
lelae. Demetrios, cap. 12, bem como APOLODORO, Biblioteca III, cap. 14, § 7.
11	  Sobre a relação entre a tradição órfica e o mito e culto de Dioniso: “Orfeu 
morreu nas mãos das mulheres trácias porque elas se enfureceram com sua 
indiferença [aloofness]. Os vasos mostram que essa vulgata precedeu Ésquilo no 
tempo: ele já conhecia uma história em que Orfeu encontrava seu fim na Trácia, 
pelas mãos de mulheres. Ele também sabia de uma relação especial entre Orfeu 
e Dioniso. A única conexão desse tipo de que temos conhecimento é atestada 
mais tarde: Orfeu é o poeta dos mistérios báquicos; afirmado explicitamente em 
uma série de textos posteriores, isso é aludido nas ainda um tanto enigmáticas 
tábuas de osso de Olbia, datadas da segunda metade do século V. A peça Bassarai 
traz esse tema para os anos 470 ou 460; alguns vasos o atestam para meados do 
século. Orfeu não é, portanto, apenas um poeta poderoso; sua poesia está, desde 
uma fase precoce, associada aos cultos de mistério báquicos.” (GRAF; JOHNS-
TON, 2007, p. 86 e notas 20 e 21, minha tradução).



Mito e culto dionisíacos: o deus ambivalente

112

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.67662  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 104-133, jul./dez. 2025

órficas, é sugestiva sua proximidade com o deus Hades, o deus 
dos mortos e do mundo inferior. Em certas versões, Hades é iden-
tificado como Zeus Katachthonios – o Zeus subterrâneo –, e é sob 
esse epíteto que Zeus é apresentado como pai de Dioniso12. Ade-
mais, iconograficamente, Dioniso aparece ocupando espaços tra-
dicionalmente associados a Hades, como na cena representada 
em um vaso atribuído a Xenocles, em que ele recebe Perséfone, 
conduzida por Hermes e enviada por sua mãe, Deméter13. A inter-
pretação dessa imagem sugere tanto um matrimônio, quanto um 
ciclo de ida e volta entre os mundos superior e inferior, elemento 
central do mito e culto dionisíacos.

A epifania literária e iconográfica de Dioniso, descontadas 
as versões teriomórficas de suas transfigurações, é articulada a 
partir de duas imagens principais. De um lado, ele surge como 
uma criança delicada, criada sob os cuidados de amas de leite; de 
outro, aparece como uma figura masculina adulta barbada e ves-
tindo um quitão longo que cobre completamente seu corpo, às vezes 
complementado por uma pele de cervo ou leopardo (o himation), ou, 
alternativamente, sobretudo a partir do último quarto do séc. V 
a.C., como jovem imberbe, frequentemente nu ou seminu, levemente 
efeminado – transformação representacional esta (perda de tra-
ços marcadamente masculinos) já notada por Diodoro Sículo, no 
século I a.C.14 Essa dualidade reflete sua própria natureza: em-
bora filho do soberano Zeus, entidade eminentemente masculina, 

12	  DIODORO SÍCULO apud KERÉNYI, 2013 [1951-1958], p. 183. Ademais, He-
ráclito (DK, Frg. 15) sugere que Dioniso e Hades são uma mesma entidade.
13	  KERÉNYI, 2013 [1951-1958], p. 183.
14	  DIODORO SÍCULO, Biblioteca Histórica IV, 5.2. Sobre essa iconografia, cf. 
CARPENTER, 1993, p. 185-206. O autor conjectura, de modo consistente, até que 
ponto não teria sido o teatro grego do séc. V responsável pela difusão icono-
gráfica, neste período, do motivo do “Dioniso jovem e imberbe, segurando um 
animal dilacerado”, enquanto suposta representação do tema mitológico da lou-
cura imposta por Hera ao jovem Dioniso. Para monografias mais aprofundadas 
sobre a iconografia dionisíaca, cf. FAHLBUSCH, 2004; ISLER-KERÉNYI, 2015; e 
HEINEMANN, 2016.



Mito e culto dionisíacos: o deus ambivalente

113

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.67662  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 104-133, jul./dez. 2025

associada à ordem e ao comando bem como à conquista amoro-
sa e sempre fértil progenitura, Dioniso é profundamente ligado 
ao universo feminino. Enquanto Zeus representa a normativida-
de própria ao regime patriarcal, Dioniso aproxima-se do delírio, 
do êxtase e da transgressão das fronteiras, tanto físicas quanto 
simbólicas.

Segundo Michael Jameson (1993, p. 44-64), a iconografia 
de Dioniso apresenta variações significativas na expressão de 
sua sexualidade, dependendo da composição das cenas. Quando 
acompanhado apenas por mulheres, o erotismo é sutil, manifes-
tando-se pela dança e pelo frenesi, enquanto a presença dos sáti-
ros intensifica a conotação sexual, com representações explícitas 
de excitação e desejo15. No entanto, a partir do século V a.C., os 
sátiros perdem suas ereções e tornam-se menos indecorosos, re-
fletindo uma transformação na visão do deus. Dioniso, embora 
envolto em um ambiente de erotismo, nunca participa ativamen-
te de interações sexuais nas pinturas de vasos, mantendo uma 
postura passiva e distante. Diferentemente de outras divindades 
masculinas, como Zeus e Apolo, ele nunca é retratado com atribu-
tos de virilidade exposta16. A partir da segunda metade do século 
V a.C., sua iconografia se altera ainda mais, apresentando-o como 

15	  Diferente dos sátiros, Dioniso nunca é representado com uma ereção, pois, 
na arte grega, esse atributo é reservado a figuras cômicas e aos próprios sátiros, 
com exceção de Pã e dos hermas. Mesmo quando trajado com um quitão cur-
to, suas partes íntimas permanecem ocultas, o que o distingue de deuses como 
Zeus, Poseidon e Apolo, frequentemente retratados nus, exibindo sua virilidade.
16	  Nos cultos, Dioniso era representado de forma variada, muitas vezes como 
um tronco ou coluna com uma máscara e um quitão, diferindo dos hermas de 
Hermes (pilares de pedra ou madeira, geralmente quadrangulares e encima-
dos por uma cabeça esculpida de Hermes e ornados com um falo esculpido em 
relevo na parte frontal). Essa ausência levanta questões sobre sua relação com 
a sexualidade no culto. Embora alguns vejam essas colunas como símbolos fáli-
cos, não há evidências inequívocas a esse respeito. Apesar disso, festivais dioni-
síacos incluíam, de fato, grandes falos cerimoniais, que pareciam ser elementos 
rituais, e não representações diretas do deus. A relação de Dioniso com o falo 
era indireta, refletindo sua “proximidade distante”, em relação ao erótico.



Mito e culto dionisíacos: o deus ambivalente

114

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.67662  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 104-133, jul./dez. 2025

um jovem imberbe e andrógino, reforçando a ambiguidade de 
sua masculinidade17.

Essa fluidez identitária de Dioniso reflete-se tanto em sua 
iconografia quanto nos mitos e no culto. Apesar de estar associa-
do ao falo, ao erotismo e ao êxtase, ele não se encaixa no modelo 
tradicional de um deus viril e guerreiro, embora participe de ba-
talhas míticas, como a gigantomaquia e a luta contra os titãs. Na 
Ilíada, sua fragilidade destaca-se quando foge apavorado para o 
colo de Tétis, e na comédia grega, como em As Rãs, quando ele é 
ridicularizado como um personagem covarde, que urina de medo 
diante de Cérbero. Essa representação contrasta fortemente com 
outros deuses masculinos, como Ares e Apolo, ou heróis épicos, 
cujo papel é claramente associado à força (bíā). Diferentemente 
de outras divindades masculinas, que se afirmam belicamente, 
Dioniso vence, nos mitos, por meio da sedução e pelas artimanhas 
da metamorfose. O amor de Dioniso pelas mulheres não é brutal e 
conquistador como o de Zeus ou Ares, mas místico e arrebatador 
– ele não coleciona amantes, e sua relação mais profunda é com 
Ariadne. 

17	  A peça chamada Krokotós, túnica de cor açafrão mencionada na comédia 
grega e presente em sua representação, tem conotações femininas, o que refor-
ça a associação do deus à androginia. Com a transição para sua imagem jovem e 
imberbe, Dioniso também sofre uma transformação iconográfica: começa a ser 
representado nu ou seminu, mas, para compensar essa exposição, sua postura 
e aparência tornam-se ainda mais delicadas e graciosas. Essa representação re-
mete à descrição feita por Eurípides em As Bacantes (v. 453-457), em que Dioni-
so aparece como um jovem afeminado e sedutor, cujas madeixas “não [pertecem 
ao universo] da luta” (plókamos te gár sou tanáos, ou pálēs hýpo, v. 455) – caracte-
rização que não deixa de sinalizar certa semelhança com o Páris da Ilíada. Em 
Ésquilo (RADT, 1985, TrGF III, Frg. 61), ho gýnis (“o efeminado”); e na tragédia 
grega de Eurípedes (Bacch., v. 353) é referido como ho gynaikeios (também “o 
efeminado”); por vezes, também se encontra o termo arsenóthēlys (“masculino-
-feminino”) e thelymorphos (“de forma feminina”). Para seus adversários, como 
Penteu, em As Bacantes, sua aparência estrangeira e andrógina é motivo de des-
prezo e desconfiança – enquanto é exatamente esse aspecto de sua aparição, 
dentre outros, que lhe confere poder.



Mito e culto dionisíacos: o deus ambivalente

115

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.67662  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 104-133, jul./dez. 2025

Seu culto, por sua vez, explora o sexual sem vinculá-lo dire-
tamente ao desejo carnal, funcionando mais como um espaço de 
suspensão das normas vigentes nesse campo da experiência. A 
iconografia evolui para reforçar essa ambivalência: enquanto os 
ritos dionisíacos incluem procissões fálicas e mênades em tran-
se, Dioniso mantém-se distante do erotismo explícito ou ativo. 
Ele simboliza a libertação e o desejo, mas não age, ele mesmo, 
como um ser sexualizado. Mesmo nas representações do banque-
te, Dioniso, com seu kantharos suspenso no ar, é o deus do vinho 
e da sociabilidade, e não exatamente da prática sexual desenfre-
ada. Sua presença nas cenas é passiva: ele pode estar bebendo, 
dançando ou simplesmente observando, mas não demonstra in-
teresse erótico pelas mênades. Dessa forma, Dioniso não pode ser 
classificado como um deus da sexualidade no sentido convencio-
nal, como Afrodite ou Eros. Essa tensão entre masculinidade e 
feminilidade, entre desejo ativo e distanciamento, faz dele uma 
figura paradoxal, que transcende as categorias rígidas de gênero 
e se estabelece como um mediador de experiências liminares. 

Voltando à genealogia mitológica, ela permite ressaltar, por 
sua vez, ainda outro aspecto de sua ambivalência, a saber, a coin-
cidência entre vida e morte, essencial no simbolismo dionisíaco. 
A narrativa órfica do nascimento de Dioniso, seu desmembra-
mento (sparagmos) pelos Titãs e subsequente renascimento con-
figuram-no como uma personificação da transgressão da lineari-
dade vital. Nasce duas vezes, é ao mesmo tempo filho de um deus 
e de uma mortal, e sobrevive à morte. É, assim, desde sua origem, 
portador do paradoxo: vitalidade que passa pela dissolução, so-
brevivência que depende da ruptura. O mito órfico reforça essa 
imagem: Dioniso é Zagreu, desmembrado ainda criança, e retor-
na transfigurado18. Esse mito tensiona os limites da concepção 

18	  Segundo o mito, Dioniso é concebido por Perséfone e Zeus (em forma de 
serpente), sendo designado por este como seu herdeiro. Entretanto, é despeda-
çado pelos Titãs – instigados por Hera – que o atraem com brinquedos e o devo-
ram. Zeus vinga-se fulminando os Titãs, salvando o coração de Dioniso, que em 



Mito e culto dionisíacos: o deus ambivalente

116

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.67662  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 104-133, jul./dez. 2025

antropomórfica dos deuses gregos, ao incluir sofrimento e morte 
como experiências inseparavelmente divinas e se associa tanto 
ao simbolismo dos ciclos agrários quanto à videira e ao vinho, 
que será explorado no próximo tópico. Também o nascimento de 
Dioniso, resultado da morte de sua mãe mortal, Sêmele, fulmina-
da por Zeus, seguido de seu renascimento da coxa divina, expres-
sa simbolicamente sua natureza ambígua: ele é ao mesmo tempo 

versões distintas é engolido pelo próprio Zeus ou confiado a Réia. Dioniso re-
nasce em Sêmele, reafirmando sua natureza imortal (sobre as principais fontes 
para esse mito, cf. CABRAL, 2013). No contexto órfico, Dioniso assume o epíteto 
de Lísio (“o Libertador”), papel central na escatologia iniciática revelada em tá-
buas funerárias de ouro (lamellae) do período clássico e helenístico, que instru-
íam os mortos sobre como alcançar a salvação (cf. ROMAN, 2010, p. 137-139, e 
GRAF, 2013, p. 239-258). Essas tábuas revelam crenças sobre o renascimento da 
alma, o julgamento por Perséfone, e a libertação pós-morte proporcionada por 
Dioniso, exigindo conhecimento ritual para escapar das punições infernais. O 
mito assume, assim, uma dimensão soteriológica, vinculando Dioniso à criação 
e redenção humanas. 
Cabe observar, de passagem, que a tradição órfica primitiva (se é que podemos 
falar de uma tradição única) enfatiza o desmembramento de Zagreu, sendo este 
também numerosamente representado na iconografia clássica, mas não há evi-
dências diretas nas fontes mais antigas de que os Titãs tenham devorado sua 
carne, como já, há mais de oitenta anos, Ivan Linforth (1941, p. 307-364) cha-
mou a atenção. Segundo Stella Georgoudi (2011, p. 52): “Three later authors do 
refer to this fact, but not in the same manner. Plutarch, in the 2nd century C.E., 
mentions ‘the sufferings (pathe) of the dismemberment of Dionysos’, and the 
punishment of the Titans ‘after they have tasted his blood (γευσαμένων τοῦ φόνου)’; 
Olympiodoros, in the 6th century C.E., says that they ate of the flesh (τῶν σαρκῶν 
αὐτοῦ ἀπογεύεσθαι), and finally, according to the Latin author Firmicus Maternus 
(4th century C.E.), the Titans cut up the body, divided the parts among them-
selves, cooked them in various ways and devoured them completely (membra 
consumunt). [nota de rodapé 31: Plutarch, De esu carnium, 1.7 = Mor. 996c; Olim-
piodoros, In Plat. Phaorg. Comment. 61c (Norvin) = OF, fr. 220 Kern; Firmicus Ma-
ternus, Err. prof. rel. 6.3 = OF, fr. 214 Kern].” Sobre as fontes, um tanto tardias, 
para o mito de Zagreu, cf. OLSHAUSEN, 2002, p. 665-666. Segundo Edmonds III 
(2013, p. 417-419), mesmo evidências mitográficas sólidas do desmembramen-
to de Dioniso só ocorrem a partir do período helenístico, em autores como o 
poeta Euforion, o historiador Diodoro Sículo e o filósofo Filodemo. No período 
neoplatônico, o mito foi reinterpretado como uma alegoria do Um e do Múltiplo. 
Clemente de Alexandria, por fim, fornece o primeiro relato detalhado (numa 
perspectiva cristã-moralista) do desmembramento de Dioniso (Cf. Protréptico 
[“Exortação aos Gregos”] 2.17.2–18.2 = OF 588 I – obs.: o Protréptico visava con-
vencer pagãos a se converterem ao cristianismo, desqualificando as religiões de 
mistério e os respectivos mitos).



Mito e culto dionisíacos: o deus ambivalente

117

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.67662  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 104-133, jul./dez. 2025

nascido do fogo e da carne, do celestial e do ctônico, da morte e da 
vida, do raio divino e da visão insuportável. 

A já mencionada centralidade do feminino nesse mito pro-
longa-se no culto: ninfas e mulheres desempenham papéis fun-
damentais, como nutrizes (titthai), devotas ou bacantes, median-
do o acesso ao êxtase. No entanto, elas também são objeto da ira 
de Dioniso, pois o mito reencena a resistência ao culto, incluindo 
de mulheres que se recusam a conhecê-lo, sendo punidas com 
loucura, infanticídio e transformação monstruosa – como nas 
histórias das Miníades, Proítides e Cadmeias19. O feminino, por-
tanto, aparece duplamente: como via de acesso extático à comu-
nhão com o deus e como foco de sua vingança. A maternidade que 
alimenta também destrói; o delírio que liberta também aniquila. 
O culto dionisíaco é, assim, uma transgressão contida: uma liber-
dade sob possessão, uma subversão autorizada pela divindade20. 

A força paradoxal de Dioniso manifesta-se, sobretudo, na 
punição infligida àqueles que, em sua hybris, o rejeitam. Reis, 
como Licurgo e Penteu, encarnam a resistência racional e pa-
triarcal ao êxtase dionisíaco, sendo ambos literalmente despe-
daçados, por se oporem ao deus. A loucura imposta a Licurgo o 

19	  Cf. HARD, 2019, p. 174 e notas respectivas.
20	  Ainda sobre o papel central das mulheres no culto a Dioniso, este é docu-
mentado na atuação feminina nos coros rituais e na estrutura dos thiasoi em 
diferentes cidades gregas, como Magnesia, Elis e Atenas. Nessas práticas, mu-
lheres deixavam temporariamente o lar e suas funções domésticas para viver 
a experiência do êxtase dionisíaco nas montanhas (ὀρειβασία) – uma forma de 
liberdade ritualizada e controlada, marcada por música, dança, trajes específi-
cos e uso de objetos simbólicos. Essa liberdade, contudo, não era emancipadora 
no sentido moderno, pois as mulheres eram “possuídas” pelo deus, numa forma 
de transgressão religiosa e temporária. O culto de Dioniso, embora simbolica-
mente desafiasse a ordem patriarcal (representada, por exemplo, por Hera – que 
no mito se opõe fortemente a Dioniso), estava integrado às estruturas cívico-
-religiosas da pólis. O conflito entre Dioniso e Hera representa a tensão entre 
o feminino doméstico e o feminino extático. Sobre o papel feminino do mito e 
culto dionisíacos, cf. OTTO, 2011 [1933], p. 75, 110-120 e 159; DODDS 1973 [1951]; 
HENRICHS, 1978, p. 123-137; BREMMER, 1984, p. 270-279; JACCOTTET, 2003, p. 
244-247, v. 2; GRAF, 2004, p. 111-112; PORRES CABALLERO, 2013, p. 171.



Mito e culto dionisíacos: o deus ambivalente

118

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.67662  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 104-133, jul./dez. 2025

leva a confundir o filho com uma videira, assassinando-o, antes 
de ser morto pela própria comunidade que busca aplacar a este-
rilidade causada pela ira divina; já Penteu, travestido e possuído, 
é despedaçado pela própria mãe21. As punições funcionam como 
autojustificativas míticas para o culto, reforçando a ideia de que 
apenas a submissão ao deus pode evitar a ruína. Mas, para além 
disso, e diferentemente da loucura provocada por outros deuses, 
geralmente de caráter exclusivamente punitivo, a loucura dionisí-
aca exibe também uma dimensão positiva essencial – ela envolve 
uma experiência transgressora coletiva, fundamental na religião 
das póleis gregas. Na experiência dionisíaca, considerada a totali-
dade das fontes, o mesmo estado de loucura pode ser uma bênção 
ou uma maldição: se aceito voluntariamente, conduz à bem-aven-
turança mística e à integração no culto; se resistido, leva à des-
truição e ao caos – ou assim o mito sinaliza.

No mito, o deus realiza, ainda, uma catábase22, descendo ao 
Hades para resgatar sua mãe, Sêmele, conferindo-lhe imorta-
lidade – mais um elemento que sinaliza sua função mediadora 
entre morte e vida, reforçando sua condição liminar. Nos mitos 
marítimos, como o dos piratas tirrenos (isto é, etruscos), narra-
do no Sétimo Hino Homérico23, o mar – tradicionalmente estéril24 
– torna-se fértil sob sua presença. Nesse episódio, a divindade, 

21	  Embora Cadmo, pai de Sêmele, tenha sido menos hostil a Dioniso do que 
Penteu, no contexto de sua chegada, mais tarde, a Tebas, ele ainda assim fez par-
te de uma linhagem que duvidou ou resistiu ao culto do deus. Após o triunfo 
de Dioniso, Cadmo também é expulso da cidade, carregando a culpa do crime 
de sua família. Como punição adicional, Dioniso o transforma em conquistador 
bárbaro, obrigando-o a liderar um exército que saqueia cidades gregas, incluin-
do, até mesmo, o santuário de Apolo, em Delfos. Somente após esse ato de impie-
dade máxima, Cadmo recebe a promessa de que será libertado de sua maldição 
e levado para os Campos Elísios. Cf. Eurípides, Bacch., v. 1314-1315, 1330-1338 e 
1354-1360; e PLATÃO, Leg. IX, 854b-c.
22	  Para outros exemplos antigos – gregos, egípcios e bíblicos –, do motivo nar-
rativo da κατάβασις (katábasis), cf. HUß 1999, p. 328-330.
23	  Cf. APOLODORO, Biblioteca III, cap. 5, § 1 e OVÍDIO, Met., III.582-691.
24	  Cf. HOMERO, Od., I, 183, IX, 28-29, 59-73 e 108-111, bem como HOMERO, Il., IX.



Mito e culto dionisíacos: o deus ambivalente

119

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.67662  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 104-133, jul./dez. 2025

apresentando-se como um jovem de cabelos escuros e vestes púr-
puras, é capturada pelos marinheiros, os quais, crendo tratar-se 
de um príncipe, planejam exigir um alto resgate. No entanto, ao 
tentarem amarrá-lo, as cordas caem espontaneamente de seus 
pulsos e tornozelos; apenas o timoneiro percebe a verdadeira 
natureza da figura divina e alerta os demais, sugerindo estarem 
diante de Zeus, Apolo ou Poseidon. O capitão ignora o aviso e or-
dena que as velas sejam içadas. Então, eventos sobrenaturais co-
meçam a ocorrer: vinho flui pelo convés, videiras brotam no mas-
tro e o convés se cobre de hera e grinaldas. 

O mar bem como as fontes, cavernas e os pântanos, ambien-
tes úmidos e femininos, são espaços de manifestação do deus25. 
A ambivalência da água – ora vivificante, ora destrutiva – reflete 
a própria natureza de Dioniso: ele é o deus que gera e dissolve, 
embriaga e enlouquece. A água de seus mitos é, ao mesmo tempo, 
o mar infinito, que engole, acolhe e esconde, e a seiva da videi-
ra, que ferve, exalta e embebeda. No vinho, a umidade torna-se 
fogo, manifestando essa dupla face do deus: a energia criadora e 
o delírio destrutivo. Dioniso é tanto a suavidade das fontes quanto 

25	  Alguns dos epítetos associados a Dioniso refletem a mencionada conexão 
com o elemento úmido: seu velho santuário em Atenas estava situado en Limnais 
(área pantanosa); era chamado de Aktaíos (“deus da costa do mar”), em Quio; e 
de Pelágios (“deus dos mares”), em Pagasas. Outros de seus epítetos reincidentes 
são: Limnaíos e Limnagenḗs (o “nascido do pântano”). Seu culto frequentemente 
se desenrolava em vales úmidos e florestais, próximos a fontes sagradas. Grutas, 
espaços onde a umidade se condensa e a luz é oblíqua, também eram locais de 
manifestação do deus. Em Eubeia, havia um santuário conhecido como o “An-
tro de Dioniso” (Dionýsou spḗlaion), enquanto em Brásias se ostentava a caverna 
onde Ino teria criado o jovem deus – Cf. PAUSÂNIAS, Descrição da Grécia II, 23.1. 
Também a relação com o elemento feminino se aproxima da relação com o ele-
mento hídrico, pois a umidade, na tradição mítica, é o princípio gerador da vida 
e da fertilidade (ligação manifesta, por exemplo, numa miríada de deusas e es-
píritos aquáticos, como Afrodite, que nasce do mar, ou Hera, criada por Oceano 
e Tétis, bem como as Nereidas, que acompanham os deuses marinhos). Lagos, 
fontes e pântanos são, via de regra, moradas exclusivas de espíritos femininos 
(enquanto o Mar é de Poseidon) e, frequentemente, estão associados ao parto e à 
nutrição.



Mito e culto dionisíacos: o deus ambivalente

120

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.67662  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 104-133, jul./dez. 2025

a fúria da efervescência inebriante. A história de Icário26 reitera 
essa ambiguidade: o vinho que ele oferece, dom de Dioniso, causa 
celebração e assassinato, é tanto conquista civilizacional quanto 
princípio de dissolução do laço social. Nesse mito, a filha, Erígo-
ne, enforca-se, e o suicídio coletivo de jovens exige rituais expia-
tórios. Ao final, Dioniso a transforma em constelação. Dioniso, 
assim, representa tanto dádiva quanto castigo, tanto entusiasmo 
criativo quanto despedaçamento mortífero. Por fim, a profundi-
dade da relação de Dioniso com a umidade parece indicar, ou-
trossim, a fluidez heraclitiana de sua identidade, por força das 
inúmeras metamorfoses que realiza, em diferentes episódios 
míticos.

A simbologia vegetal condensa em si essa estrutura paradoxal. 
Se a videira representa a exuberância solar e o sacrifício efêmero, 
a hera simboliza a perenidade sombria e subterrânea27. Ambas se 
entrelaçam como forças opostas e complementares, expressan-
do vida e morte, embriaguez e sobriedade. O ato de esmagar a 
uva para extrair dela o vinho é associado ao desmembramento 

26	  Fontes primárias para o mito de Dioniso e Icário são: ERATÓSTENES (po-
ema fragmentário “Erigone” – cf. ROSOKOKI, 1995); CALÍMACO (poema frag-
mentário “Hecala”); APOLODORO, Biblioteca III, cap. 14, §7; HIGINO, Astronomia 
Poetica, livro II, § 4, bem com Fábulas, nº. 132; NONO DE PANÓPOLIS, Dionísiacas, 
cap. 47, v. 117-163. É bem possível que o mito de Icário esteja relacionado com o 
mito do encontro de Dioniso com os piratas tirrenos, antes mencionado.
27	  Dioniso não é apenas um deus das plantas individuais – dentre as quais 
ainda se assomam, ademais, o pinheiro e a figueira –, mas do próprio princípio 
vital que se manifesta em toda a vegetação. Proclo, seguindo Plutarco, afirma 
que Dioniso governa toda a tēn hygran kai thermēn genesis, isto é, a “natureza úmida 
e quente”, incluindo aí todas as árvores frutíferas – ele é descrito, até mesmo, 
como o “deus das árvores” (Dendrites), aquele que faz a natureza florescer. Ele 
não é apenas um princípio de fertilidade, mas o próprio movimento da criação 
e destruição, da renovação incessante da vida. O caráter úmido-quente de Dio-
niso contrasta com Cronos, que, ainda segundo Proclo, governa a tēn hygran kai 
psychran ousian – a “natureza úmida e fria” –, reforçando a potência dionisíaca 
enquanto força do crescimento e da ebulição vital. Fontes: PLUTARCO, Moralia. 
Quaestiones Convivales V.3.1; DK I, p. 236; PLUTARCO, Moralia. De Iside et Osiride 35 
(365A) (e, conjugado, SNELL, 1964: Frg. 153); SANTO AGOSTINHO, De Civitate Dei, 
livro VII, cap. 21.



Mito e culto dionisíacos: o deus ambivalente

121

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.67662  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 104-133, jul./dez. 2025

mítico de Dioniso28, ecoando o tema central do renascimento a 
partir da destruição. O vinho, fermentado no escuro, torna-se um 
líquido incandescente: um “fogo úmido” que embriaga, aquece e 
transfigura. No culto, o vinho não é apenas bebida: é presença real 
do deus. Misturá-lo, libá-lo, bebê-lo – tudo isso é participar ritu-
almente da sua essência fluida, do seu poder de revelar e abolir 
as formas. Dioniso manifesta-se ao mesmo tempo como júbilo e 
luto: o vinho nasce, em algumas tradições, de suas lágrimas pela 
morte de Ampelo, selando a ligação indissociável entre prazer e 
dor, riso e pranto, júbilo e melancolia29. A recepção literária clás-
sica reconheceu plenamente essa dualidade: se Hesíodo chama 
Dioniso de polygēthea (“cheio de alegria”)30, Horácio, por exem-
plo, canta o vinho como um “doce perigo”31. Já Platão32 e Plutarco33 
admitiam seu poder de dissolver a razão para que outra verdade 
pudesse emergir – o vinho como aletheia, força de desvelamento 
e provação.

A música, o canto, o estrondo, a dança – elementos que mar-
cam sua performance cultual e se traduzem em epítetos como 

28	  Cf. KERÉNYI, 1994 [1976], p. 55-57.
29	  O mito de Ampelo (Ἄμπελος, “Videira”) é relatado por Nono de Panópolis 
(Dionisíacas, XI. 180-369): Ampelo, o “jovem de face rosada” (néos rhodóeis) ama-
do por Dioniso, sofre uma morte truculenta ao cair de um touro “indomado, le-
vado pelo ferrão enlouquecedor” (ázyga taûron lyssṓdei kéntrōi) (194) - chegando 
a ter sua cabeça decepada. Dioniso experimenta uma dor aguda pela morte de 
seu estimado, expressando ao mesmo tempo luto choroso, desejo de morte e de 
vingança. Amaldiçoando o destino e clamando às Moiras, a cena sugere até mes-
mo um anseio por negociar com os deuses infernais para trazê-lo de volta à vida. 
Ao final, a exemplo das apoteoses vegetais de Jacinto, Narciso ou Adônis, Dioni-
so transforma seu amado em uma planta sagrada, eternizando-o como símbolo 
do vinho, ao mesmo tempo em que o vinho mesmo é divinizado (242-245: “É daí 
que Ampelo, ao tomar sua nova forma, transfere ao seu próprio fruto a ambrosia 
aromática.”)
30	  HESÍODO, Theog. 940.
31	  HORÁCIO, Carmina. Odes, livro III, ode 21 e ode 25. As odes mais significa-
tivas quanto a referências explícitas a Dioniso são: I, 18; II, 19; III, 25.
32	  PLATÃO, Leg. 1.649d-e.
33	  PLUTARCO, Moralia. Quaestiones Convivales VII.10 (712E-713D).



Mito e culto dionisíacos: o deus ambivalente

122

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.67662  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 104-133, jul./dez. 2025

Choreutas, Choregos, Exarchos, Philochoreutas, Euio, Bromio – não 
são acessórios, mas veículos do êxtase. A tensão entre forma e de-
sintegração ecoa também na dinâmica rítmica de seu culto: Dio-
niso chega como estrondo (Bromio), mas sua passagem culmina 
no silêncio abissal, segundo a caracterização de Walter Otto. O 
delírio é seguido da paralisia; o êxtase é seguido do vazio. Esse 
ritmo, feito de opostos que se alternam, sustenta o núcleo da ex-
periência dionisíaca34. Gritos, percussões e danças vertiginosas 
produzem estados entusiásticos de autoesquecimento, arrebata-
mento, em que o fiel abandona a identidade habitual e participa 
do sagrado. A omofagia e a loucura, mesmo que não historica-
mente comprovadas em sua literalidade, funcionam como metá-
foras de um contato radical com uma violência heteróclita, com 
“o sagrado impuro”, tal como definido por Durkheim (1912). Dio-
niso não representa apenas a perda do controle, mas sua trans-
figuração: da desordem emerge uma forma nova, numa catarse 
extática. Sobretudo, a dualidade mais sintética das várias facetas 
de Dioniso – entre loucura e liberação – manifesta-se claramente 
na relação entre os mencionados epítetos Baco e Lísio, conforme 
descrito por Pausânias35. Essa dupla face do deus é representada 
em diferentes tradições, especialmente nas cidades de Tebas, Si-
cião e Corinto36. Em Sicião, por exemplo, uma procissão carrega-
va duas estátuas de Dioniso: uma dedicada a Baco, representando 
o frenesi e a mania, outra, a Lísio, simbolizando a libertação e a 
purificação. 

A máscara – revelação e ocultação: o deus que vem

A natureza ambivalente de Dioniso encontra expressão plás-
tica em rituais e objetos: a máscara, símbolo central do culto e do 

34	  OTTO, 2011 [1933], p. 84.
35	  Cf. PAUSÂNIAS, Descrição da Grécia II, 7.5-6.
36	  Cf. DETIENNE, 1986, p. 38-43.



Mito e culto dionisíacos: o deus ambivalente

123

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.67662  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 104-133, jul./dez. 2025

teatro, é por definição um dispositivo que tanto esconde quanto 
revela. Em diversos ritos, a presença do deus não é representada 
por um corpo ou uma escultura, mas por um rosto fixo e enig-
mático – a máscara37. A face dionisíaca é sempre outra: indecifrá-
vel, inquietante, despersonalizante. Mesmo em sua manifestação 
mais concreta – como no caso da máscara pescada em Lesbos38 – 
Dioniso aparece como irredutível a formas familiares. No teatro, 
na religião e nos cultos, Dioniso é sempre o deus da máscara, da 
metamorfose, do duplo sentido. 

Na tradição helênica, ele não é apenas o “deus que vem”, se-
gundo a fórmula célebre de Walter Otto, retomada dos românti-
cos alemães – é o deus que vem de outro lugar e aparece numa 
figura insondável. Sua epifania não é transparente, senão, antes, 
enigmática. Não aparece no silêncio de um oráculo ou na distân-
cia olímpica, senão no tumulto ritual da cidade, no delírio notur-
no nas montanhas, no pandemonium de flautas, tambores e gritos, 
e no silêncio absoluto que se segue à sua passagem: ele é o deus 
do êxtase ruidoso, mas também da revelação silenciosa.

Dioniso é um deus que não se apresenta em uma presença 
plena, senão por meio de signos enigmáticos, como a máscara, 
cuja rigidez bidimensional encarna sua ambiguidade essencial: 
ela vê sem corpo, aparece sem se deixar tocar – e, ainda assim, 
impõe-se como olhar absoluto. A máscara dionisíaca, foco das ce-
lebrações nas Antestérias39, substitui o corpo pela pura epifania 
do paradoxo, uma presença sem substância: ela revela ocultando, 
olha sem olhos móveis, está sempre de frente e nunca se afasta. 
No teatro, essa lógica é expandida: a máscara torna-se meio de 
suspensão da identidade e do jogo mimético – Dioniso torna-se, 
dessa forma, o deus da performance e da alteridade.

37	  Cf. NIEMEYER, 1999, p. 975.
38	  Cf. PAUSÂNIAS, Descrição da Grécia X, 19.3.
39	  Cf. AUFFARTH, 1996, p. 732.



Mito e culto dionisíacos: o deus ambivalente

124

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.67662  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 104-133, jul./dez. 2025

CONCLUSÃO

Por fim, Dioniso é o “deus que vem”40, mas nunca da mesma 
forma. Ele é mascarado, disfarçado, metamórfico. Ele é Dimetor, 
Trigonos, Zagreu, Baco, Lisio, Nictelio, Pseudanor, Arsenotelice; é o 
efeminado e o fálico, o infante divino, despertado por mulheres 
sagradas, que nasceu duas vezes, mas também o ancestral que 
inaugurou a cultura da vinha; como touro furioso, encarna a força 
da vida; como deus esquartejado, espelha o destino de seus se-
guidores e opositores; e, finalmente, como conquistador, retorna 
triunfante ao mundo; ele é o noturno, o libertador, o devorador, o 
dançarino, o possuído, o catártico, o frenético. Suas aparições se 
dão em formas animais, em rostos de pedra, em líquidos escuros. 
Os epítetos e narrativas dionisíacas revelam um deus multiface-
tado, que oscila entre a civilização e a selvageria, a embriaguez e 
a iniciação espiritual. Ele é, simultaneamente, o mais próximo e o 
mais estranho, o mais visceral e o mais invisível. A máscara, o vi-
nho, o teatro, o êxtase – tudo nele é signo de uma verdade que não 
se fixa, se dando na coincidência de opostos. Ele é, por excelência, 
o deus de um espaço heteróclito, uma heterotopia, segundo a no-
ção foucaultiana41: entre os vivos e os mortos, entre o eu e o outro, 
entre o êxtase e o vazio.

40	  Cf. OTTO 2011 [1933], p. 74: “Der kommende Gott” (título do cap. 5, que é 
como Otto traduz, sugestivamente, theos epiphanes). Cf. também, sobre essa 
formulação de Otto, FLÜCKIGER-GUGGENHEIM 1984, p. 102, n. 7. O conceito, 
positivamente, ecoa em outros autores célebres, como Burkert, 2011 [1997], p. 
154, 1985, p. 162. Exemplos desse motivo na literatura: PLATÃO, Íon, v. 716-719 
(com a apresentação da figura do theios enthousiasmos); EURÍPIDES, Bacch., v. 
1018–1020; SÓFOCLES, OT, v. 209–215 – de forma mediada, a partir da figura 
do vidente Tirésias, numa equalização entre alétheia, apocalípsis e phaneroûn; e 
OVÍDIO, Met. III, v. 658-659 – a partir da revelação de Dioniso, em sua natureza 
divina, diante de Penteu, após um demorado jogo de aparências. Essa denomi-
nação fará longa carreira no Ocidente – Henrichs (2011, p. 105-116) questiona 
essa imagem, atribuindo-a a uma construção moderna.
41	  Cf. FOUCAULT, 1994, p. 752-762.



Mito e culto dionisíacos: o deus ambivalente

125

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.67662  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 104-133, jul./dez. 2025

A relação paradoxal de Dioniso com a morte, mais de uma vez 
enfatizada aqui, poderia ser ainda exemplificada de maneira mais 
tangível no próprio santuário de Apolo em Delfos, onde se acredi-
tava que Dioniso permanecia oculto durante parte do ano, e onde 
seu culto subterrâneo seria praticado – num espaço consagrado 
à ordem e à racionalidade, abrigando, no entanto, bem em seu 
cerne, a sepultura do deus do delírio. Também no mito, mênades 
que espalharam seu culto foram perseguidas e mortas em várias 
regiões, tornando-se mártires do êxtase dionisíaco; igualmente, 
em muitas dessas histórias, há o macabro elemento do infanticí-
dio, já tratado anteriormente. Ariadne, arquétipo da mulher que 
se entrega ao deus, acaba abandonada e morre; Erígone, devota 
de Dioniso, enforca-se, e sua morte é rememorada no âmbito do 
terceiro dia das Antestérias, no dia de Quitrói (Χύτροι), um festival 
dedicado aos mortos. Esses mitos e ritos evidenciam que a ex-
periência dionisíaca não é apenas um convite à exaltação, mas 
também um caminho que conduz ao abismo.

Num paradigma que continua relevante, não inventado por 
Walter Otto, mas certamente por ele substanciado como nunca 
até então, nos estudos da Grécia Antiga, é demonstrado como 
Dioniso é o deus ambivalente, por excelência. Seja no culto ou no 
mito, trata-se de uma divindade atravessada por uma inexorável 
coincidentia oppositorum, que o tornará tão atrativo aos gênios 
filosóficos de Nietzsche e Bataille, por exemplo. Também Jean-
-Pierre Vernant situa Dioniso sob o signo da alteridade – a “figu-
ra do Outro” (figure de l’Autre) dentro do panteão olímpico42, ao 
lado da Medusa e de Ártemis, transpondo o conceito filosófico 
moderno e o freudiano “infamiliar”/“inquietante” (Unheimliche), 
para as coordenadas de uma interpretação sociológica e antropo-
lógica do imaginário antigo, tal como este se manifesta em texto 
e imagem. Esse lugar heteronômico, por mais difundido que sua 
religião fosse, manifesta-se na miríada de aspectos analisados: a 

42	  VERNANT, 1995 [1990], p. 88.



Mito e culto dionisíacos: o deus ambivalente

126

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.67662  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 104-133, jul./dez. 2025

lyssa ou mania e o êxtase ritual; o menadismo e a subversão regu-
lada da ordem patriarcal; o vinho e os banquetes e as festividades, 
inauguradores de um estado de exceção temporário; o sacrifício e 
a reencenação do sofrimento, bem como a promessa de uma pas-
sagem bem-aventurada ao reino dos mortos; a máscara e a arte 
da manipulação da aparência, cuja expressão máxima é o teatro 
dramático. 

Seu culto não é apenas uma celebração extática, mas uma 
experiência que oscila entre celebração e lamento, iluminação e 
horror, libertação e destruição, êxtase e horror, prazer e violência, 
deleite e dor, vida e morte, criação e caos, entre aquilo que cura 
e o que enlouquece, o que dá a vida e o que despedaça e devora, 
o que inspira e o que desatina. Adorá-lo é aceitar essa dualidade 
irreconciliável – pois no coração do êxtase dionisíaco sempre há 
o risco da aniquilação. O deus traz o vinho, a música, a dança e o 
prazer, porém esses mesmos elementos carregam em si a semen-
te da destruição e da loucura. Não há como separar o êxtase dioni-
síaco da violência que o acompanha. O vinho que libera também 
escraviza; a dança que exalta também arrasta ao descontrole; a 
experiência extática que se une ao divino também dissolve a indi-
vidualidade e lança no abismo do irracional. Dioniso, portanto, é 
o grande paradoxo da existência. Sua presença no panteão grego 
é um lembrete de que a civilização não pode apagar as forças pri-
mordiais que a sustentam, e que toda ordem, por mais estrutura-
da que seja, repousa sobre um fundo de irracionalidade e transi-
toriedade. O culto e o mito dionisíacos, em sua essência, não são 
uma fuga da realidade – são, bem pelo contrário, o mais radical 
confronto com a finitude humana. A leitura de Otto, nesse sen-
tido, parece bastante devedora do dionisíaco, tal qual concebido 
por Nietzche43.

43	  Tal como Nietzsche soube reconhecer, a relação entre Dioniso e Apolo 
é fundamental para entender o equilíbrio da religião grega. Em vez de serem 
opostos irreconciliáveis, os dois deuses representam princípios complementa-
res. Apolo simboliza a luz, a ordem e a harmonia, enquanto Dioniso encarna o 



Mito e culto dionisíacos: o deus ambivalente

127

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.67662  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 104-133, jul./dez. 2025

REFERÊNCIAS

APOLODORO. Bibliotheke. Götter- und Heldensagen (= Sammlung 
Tusculum). Edição bilíngue (alemão e grego). Editado, traduzido e 
comentado por Paul Dräger. Düsseldorf: Artemis & Winkler, 2005.

AUFFARTH, Christoph. Anthesteria . In: Der Neue Pauly (DNP). 
Stuttgart: Metzler, 1996, p. 732-733. v. 1.

BAEUMER, MAX L.  Das Dionysische in den Werken Wilhelm Hein-
ses : Studie zum dionysischen Phänomen in d. dt. Literatur. Bonn: 
Bouvier, 1964.

BENEDICT, Ruth. Patterns of Culture. Boston: Houghton Mifflin, 
1934.

BERNABÉ, Alberto. Dionysos in the Mycenaean World. In: BER-
NABÉ, Alberto; HERRERO DE JÁUREGUI, Miguel; SAN CRISTÓ-
BAL, Ana Isabel Jiménez; MARTÍN HERNÁNDEZ, Raquel (org.) 
Redefining Dionysos. Berlin: Walter de Gruyter, 2013, p. 23-37.

BLUMENBERG, Hans. Arbeit am Mythos. Frankfurt am Main: 
Suhrkamp Verlag, 2006 [1979, 1984].

BREMMER, Jan N. Greek Maenadism reconsidered. In: ZPE, v. 55, 
1984, p. 267–286.

BREMMER, Jan N. Walter F. Otto’s Dionysos (1933). In: BERNABÉ, 
Alberto; HERRERO DE JÁUREGUI, Miguel; SAN CRISTÓBAL, Ana 
Isabel Jiménez; MARTÍN HERNÁNDEZ, Raquel (ed.). Redefining 
Dionysos. Berlin: Walter de Gruyter, 2013, p. 4-22.

caos, o êxtase e a dissolução das formas. Em Delfos, essa fusão é evidente: du-
rante o verão, o santuário pertence a Apolo; no inverno, é Dioniso quem reina 
(cf. PLUTARCO, Moralia. De E 9 [389C]). Diferentemente de Apolo, por exemplo, 
cuja ausência e retorno obedecem a um ritmo inteligível (sazonal), Dioniso 
aparece e desaparece de maneira enigmática, mergulhando no submundo ou 
sendo tragado pelas águas, como nos mitos que o associam à fuga para junto 
das Musas (Monte Hélicon) ou à imersão no pântano de Lerna. Seu retorno é 
sempre marcado por manifestações intensas – risos, banquetes, êxtase, mania 
–, e frequentemente assume (ou faz conjurar) formas animalescas, como as de 
touro selvagem, leão, pantera, dentre outras. O pensamento grego reconhecia 
que a plenitude não reside em uma única força, mas na tensão dinâmica entre 
opostos.



Mito e culto dionisíacos: o deus ambivalente

128

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.67662  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 104-133, jul./dez. 2025

BURKERT, Walter. Griechische Religion der archaischen und klas-
sischen Epoche. Stuttgart: Kohlhammer, 2011 [1977].
CABRAL, Luiz Alberto Machado. A Biblioteca do Pseudo Apolo-
doro e o estatuto da mitografia. 2013. 159 f. Tese (Doutorado em 
Linguística) – Instituto de Estudos da Linguagem, Universidade 
Estadual de Campinas, Campinas, 2013.
CARPENTER, Thomas H. On the Beardless Dionysus. In: CARPEN-
TER, Thomas; FARAONE, Christopher (ed.). Masks of Dionysus. 
London: Cornell University Press, 1993, p. 185-206.
DETIENNE, Marcel. Dionysos à ciel ouvert. Paris: Hachette, 1986.
DODDS, Eric R. The Greeks and the Irrational. Berkeley/Los Ange-
les, 1973.
DURKHEIM, Émile. Les Formes élémentaires de la vie religieuse. Pa-
ris: PUF, 1960 [1912].
EDMONDS III, Radcliffe G. Dionysos in Egypt? Epaphian Diony-
sos in the Orphic Hymns. In: BERNABÉ, Alberto; HERRERO DE 
JÁUREGUI, Miguel; SAN CRISTÓBAL, Ana Isabel Jiménez; MAR-
TÍN HERNÁNDEZ, Raquel (eds.), Redefining Dionysos, Berlin: Wal-
ter de Gruyter, 2013, p. 415-432. 
EURÍPIDES. Die Bakchen In: Eurípedes. Ausgewählte Tragödien in 
zwei Bänden: Griechisch und deutsch, traduzido do alemão por Die-
trich Ebener; editado por Bernhard Zimmermann. Sammlung 
Tusculum. Mannheim: Artemis & Winkler Verlag, Patmos Verlag 
GmbH & Co. KG, 2010.
FAHLBUSCH, Gerlinde. Die Frauen im Gefolge des Dionysos auf den 
attischen Vasenbildern des 6. und 5. Jhs. v. Chr. als Spiegel des wei-
blichen Idealbildes. Hamburg: Univ. Diss., 2004.
FLÜCKIGER-GUGGENHEIM, Daniela. Göttliche Gäste: Die Einke-
hr von Göttern und Heroen in der griechischen Mythologie. Bern: 
Peter Lang, 1984.
FOUCAULT, Michel. Des espaces autres. In: FOUCAULT, Michel. 
Dits et écrits 1954-1988. Paris: Gallimard, 1994. p. 752-762, v. 4.
GEORGOUDI, Stella. Sacrificing to Dionysos: Regular and Par-
ticular Rituals. In: SCHLESIER, Renate (org.). A Different God? 



Mito e culto dionisíacos: o deus ambivalente

129

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.67662  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 104-133, jul./dez. 2025

Dionysos and Ancient Polytheisme. Berlin: Walter de Gruyter, 
2011, p. 47-60.
GÖDDE, Susanne. ,Fremde Nähe‘. Zur mythologischen Differenz 
des Dionysos. In:  SCHLESIER, Renate (org.). A Different God? 
Dionysos and Ancient Polytheism. Berlin: Walter de Gruyter, 
2012, p. 85-104.
GRAF, Fritz. Trick or Treat? On Collective Epiphanies in Antiquity. 
In: SHANZER, Danuta; MARINATOS, Nanno (ed.). Divine Epipha-
nies in the Ancient World, 2004, p. 111-130.
GRAF, Fritz. Dionysian and Orphic Eschatology: New Texts and 
Old Questions. In: CARPENTER, Thomas; FARAONE, Christopher 
(ed.). Masks of Dionysus. London: Cornell University Press, 1993, p. 
239-258.
GRAF, Fritz; JOHNSTON, Sarah I. Ritual Texts for the Afterlife. Lon-
don: Routledge, 2007.
HEINEMANN, Alexander. Der Gott des Gelages: Dionysos, Satyrn 
und Mänaden auf attischem Trinkgeschirr des 5. Jahrhunderts v. Chr. 
Berlin: Walter de Gruyter, 2016.
HESÍODO. Teogonia; Os Trabalhos e os Dias. Tradução de Jaa Tor-
rano. São Paulo: Editora Iluminuras, 2010.
HARD, Robin. The Routledge Handbook of Greek Mythology. 8 ed. 
London: Routledge, 2019.
HENRICHS, Albert. Greek Maenadism from Olympias to Messali-
na. Harvard Studies in Classical Philology, Cambridge, v. 82, p. 121-
160, 1978.
HENRICHS, Albert.. He Has a God in Hire’: Human and Divine in 
the Modern Perception of Dionysus. CARPENTER, Thomas; FA-
RAONE, Christopher (eds.). I. Ithaca and London: Cornell Univer-
sity Press, 1993, p. 13-43. 
HENRICHS, Albert.. Göttliche Präsenz als Differenz: Dionysos 
als epiphanischer Gott.  In: SCHLESIER, Renate (org.), A Different 
God? Dionysos and Ancient Polytheism, Berlin / Boston: Walter de 
Gruyter, 2012, p. 105-116.
HERÓDOTO. Historien. Tradução e comentários de Adolf Hornef-
fer. Edição bilíngue. Leipzig: Reclam, 1923.



Mito e culto dionisíacos: o deus ambivalente

130

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.67662  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 104-133, jul./dez. 2025

HOEBEL, E. Adamson. Man in the Primitive World. New York: Mc-
Graw-Hill, 1958.
HOMERO. Ilias. Tradução de Johann Heinrich Voß. Edição bilín-
gue. Stuttgart: Reclam, 1981.
HOMERO. Odyssee. Traduzido por Wolfgang Schadewaldt. Ham-
burg: Rowohlt Verlag, 1958.
HUẞ, Werner. Katabasis. In: Der Neue Pauly (DNP). Stuttgart: Met-
zler, 1999, p. 328-330. v. 1.
ISLER-KERÉNYI, Cornelia. Dionysos in Classical Athens: An Un-
derstanding through Images. Traduzido por Anna Beerens. Lei-
den: Brill, 2015.
JACCOTTET, Anne-Françoise. Choisir Dionysos: les associations 
Dionysiaques ou la face cachée du Dionysisme. Zürich: Akanthus 
Verlag, 2003. 2 v.
JAMESON, Michael. The Asexuality of Dionysus. In: CARPENTER, 
Thomas; FARAONE, Christopher (ed.). Masks of Dionysus. London: 
Cornell University Press, 1993, p. 44-64.
KERÉNYI, Karl. Dionysos: Urbild des unzerstörbaren Lebens. In: 
Werke in Einzelausgaben (hrsg. von Magda Kerényi). Stuttgart: 
Klett-Cotta Verlag, 1994 [1976].
KERÉNYI, Karl.. Mythologie der Griechen. Götter, Menschen und He-
roen (Teil 1 und 2 in einem Band). Stuttgart: Klett-Cotta Verlag, 
2013 [1951–1958].
LARSON, Jennifer. Ancient Greek Cult: A Guide. New York: Routle-
dge, 2007.
LINFORTH, Ivan M. The Arts of Orpheus. Berkeley: University of 
California Press, 1941.
NIEMEYER, Hans Georg. Maske. In: Der Neue Pauly (DNP). Stutt-
gart: Metzler, 1999, p. 974-980. v. 7.
NIETZSCHE, Friedrich. Die Geburt der Tragödie (1872). In: Sämtli-
che Werke (Kritische Studienausgabe in 15 Einzelbänden), (KSA). 
COLLI, Giorgio e MONTINARI, Mazzino (org.). Berlin: Walter de 
Gruyter; München: Deutscher Taschenbuch Verlag, 1999.



Mito e culto dionisíacos: o deus ambivalente

131

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.67662  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 104-133, jul./dez. 2025

NONO DE PANÓPOLIS. Dionysiaca. Editado por William Henry 
Denham Rouse. Loeb Classical Library. Cambridge, MA: Harvard 
University Press, 1940.
OLSHAUSEN, Eckart. Zagreus. In: Der Neue Pauly (DNP). Stuttgart: 
Metzler, 2002, p. 665-666. v. 12.2.
OTTO, Walter F. Dionysos. Mythos und Kultus. Frankfurt am Main: 
Vittorio Klostermann, 2011 [1933].
OVÍDIO. Metamorphosen. Traduzido por Michael von Albrecht. 
Edição bilíngue latim-alemão. Stuttgart: Reclam, 2021.
PAUSÂNIAS. Beschreibung Griechenlands. Traduzido e comentado 
por Ernst Meyer. Zürich: Artemis & Winkler, 1986-1989.
PICARD, Charles. Les Origines du polythéisme hellénique: L’ère ho-
mérique. Paris: H. Laurens, 1932.
PLATÃO. Sämtliche Werke. Traduzido e com introdução de Friedri-
ch Schleiermacher. Hamburg: Felix Meiner Verlag, 1994.
PLUTARCO. “Vita Demetrii” In: ZIEGLER, Konrat (org.). Plutarchi 
Vitae Parallelae. Leipzig: Bibliotheca Teubneriana, 1964. v. 9.
PLUTARCO. Moralia (Pars III: Quaestiones Graecae – Bd. 6). Edi-
tado por Konrat Ziegler. Leipzig: Bibliotheca Teubneriana, 1959.
PORRES CABALLERO, Silvia. Maenadic Ecstasy in Greece: Fact or 
Fiction?. In: BERNABÉ, Alberto; HERRERO DE JÁUREGUI, Miguel; 
SAN CRISTÓBAL, Ana Isabel Jiménez; MARTÍN HERNÁNDEZ, 
Raquel (ed.). Redefining Dionysos. Berlin: Walter de Gruyter, 2013, 
p. 159-184.
RADT, Stefan. Tragicorum Graecorum Fragmenta (TrGF), Vol. 3: Aes-
chylus, RADT, Stefan (org.), Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht, 
1985.
ROHDE, Erwin. Psyche. Seelencult und Unsterblichkeitsglaube der 
Griechen. Freiburg, 1890-1894.
ROMAN, Luke; ROMAN, Monica. Encyclopedia of Greek and Roman 
Mythology. London: Bloomsbury Publishing, 2010.
ROSOKOKI, Alexandra. Die Erigone des Eratosthenes: Eine kom-
mentierte Ausgabe der Fragmente. Heidelberg: Universitatsverlag 



Mito e culto dionisíacos: o deus ambivalente

132

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.67662  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 104-133, jul./dez. 2025

C. Winter, 1995. (Bibliothek der klassischen Altertumswissens-
chaften, Ser. 2, 94).
SANTAMARÍA, Marco Antonio. The Term βάκχος and Dionysos 
Βάκχιος. In: BERNABÉ, Alberto; HERRERO DE JÁUREGUI, Miguel; 
SAN CRISTÓBAL, Ana Isabel Jiménez; MARTÍN HERNÁNDEZ, 
Raquel (ed.). Redefining Dionysos. Berlin: Walter de Gruyter, 2013, 
p. 38-57.
SANTO AGOSTINHO. A Cidade de Deus (Volume 1 - Livros I-VIII). 
Tradução, prefácio, nota biográfica e transcrições de J. Dias Perei-
ra. 5 ed. Lisboa: Fundação Calouste Gulbenkian, 2016.
SCHUSTER, Meinhard.      ,Mythenlosigkeit‘ in ethnologischer Si-
cht In: GRAF, Fritz (org.). Mythos in mythenloser Gesellschaft: Das 
Paradigma Roms. Berlin: B. G. Teubner, 2015 [1993], p. 191-203.
SMITH, Alfred G. The Dionysian Innovation. American Anthropo-
logist, Arlington, v. 66, n. 2, p. 251-265, 1964.
SNELL, Bruno (org.). Pindari Carmina cum Fragmentis. Editio alte-
ra. Leipzig: Teubner, 1964.
SOURVINOU-INWOOD, Christiane. Something to Do with Athens: 
Tragedy and Ritual. In: OSBORNE, Robin; HORNBLOWER, Simon. 
Ritual, Finance, Politics: Athenian Democratic Accounts Presented 
to David Lewis. Oxford: Oxford University Press, 1994, p. 269-290.
SOURVINOU-INWOOD, Christiane. Tragedy and Athenian Reli-
gion. Lanham, MD: Lexington Books, 2003.
TITIEV, Mischa. The Science of Man. New York: Harper & Row, 1954.
VERNANT, Jean-Pierre. Mythologie und Religion im alten Griechen-
land, Frankfurt a.M.: Suhrkamp, 1995 [1990].
VERSNEL, Henk S. Heis Dionysos! – One Dionysos? A Polytheistic 
Perspective. In: SCHLESIER, Renate (org.). A Different God? Diony-
sos and Ancient Polytheism. Berlin: Walter de Gruyter, 2012, p. 
23-46.
WILAMOWITZ-MOELLENDORFF, Ulrich von. Der Glaube der Hel-
lenen. Berlin: Akademie-Verlag, 1955 [1931-32]. 2 v.



Mito e culto dionisíacos: o deus ambivalente

133

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.67662  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 104-133, jul./dez. 2025

Dionysiac Myth and Cult: The Ambivalent God

ABSTRACT: This study examines Dionysus, the Greek religious deity, as the su-
preme symbolic expression of the coincidentia oppositorum, emphasizing his 
constitutive ambivalence. God of ecstatic release and madness, of life and death, 
of pleasure and horror, Dionysus embodies the rupture of all stable oppositions. 
His cult and myth operate through the tension between antagonistic forces that 
do not cancel each other out but coexist in productive conflict. Born of a mortal 
woman and Zeus, he is born, dies, and is reborn; he brings wine that both deli-
ghts and deranges; he fosters communion and the dissolution of the self. The 
mask, a central symbol of his epiphany, reveals by concealing, embodying his 
fluid identity and dissonant presence. In worship, his rites – dances, cries, tran-
ces – open a passage to a liminal experience where opposites touch. As xénos, 
he is always the outsider who destabilizes the polis, mediating the threshold 
between human and divine, order and chaos. The recurring motifs of dismem-
berment, feminine death, and collective madness expose the tragic underside of 
ecstasy. Dionysus is simultaneously redemption and threat, healing and wound, 
light and abyss. His cult, far from celebrating life alone, reveals the essential 
paradox of the sacred: there is creation only where there is rupture.

KEYWORDS: Dionysus; Ambivalence; Ecstasy; Metamorphosis; Transgression.



134

O sublime no Icaromenipo 
de Luciano de Samósata

Hector Garcia de Andrade1

RESUMO: Este artigo investiga a manifestação do sublime, conceito tradicional-
mente associado a gêneros sérios, no diálogo satírico Icaromenipo, de Luciano 
de Samósata. A análise articula a teoria da sátira antiga, proposta por Ralph Ro-
sen (2015) com a reinterpretação da estética helenística feita por James Porter 
(2011), que enfatiza a αἴσθησις e a interação paradoxal entre o detalhe e a gran-
deza cósmica. Argumenta-se que a viagem intercósmica de Menipo representa 
a busca por uma capacidade de visão macroscópica que utiliza a grandiosidade 
do cenário cósmico a fim de intensificar a percepção da pequenez e dos vícios 
humanos, gerando o risível. O estudo conclui que Luciano reconfigura o subli-
me, manifestando-o na própria suspensão existencial que o riso crítico provoca 
em Menipo, constatada a absurdidade do mundo por meio de uma perspectiva 
cósmica.

PALAVRAS-CHAVE: Luciano de Samósata; Icaromenipo; sublime; sátira; estética 
helenística.

Introdução

Explorar a relação entre a sátira da Antiguidade, as particula-
ridades da estética helenística e o conceito de sublime revela um 
terreno fértil para a crítica literária. Para além das representa-
ções do Olimpo e do submundo feitas por Luciano de Samósata, a 

1	 Doutorando do PPGLC da Faculdade de Filosofia, Letras e Ciências Huma-
nas da Universidade de São Paulo.



O sublime no Icaromenipo de 
Luciano de Samósata

135

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.68098  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 134-148, jul./dez. 2025

criação de espaços liminares e de cenários cósmicos e extraordi-
nários associados a Menipo torna propício um aprofundamento 
da análise dessa relação. O diálogo Icaromenipo se destaca como 
um caso particularmente interessante: de que forma o sublime, 
conceito tradicionalmente vinculado a gêneros sérios, como a 
poesia épica e os gêneros retóricos, vem a ser utilizado em um 
ambiente em que o cômico predomina? O presente artigo pro-
põe-se a investigar tais intersecções. O foco será em como o sati-
rista mistura a construção cômica da persona filosófica de Meni-
po com temas que abarcam o grandioso e o extraordinário, tendo 
o conceito de sublime como fio condutor. Assim, procuraremos 
identificar como o sublime se manifesta e pode ser interpretado 
nessa obra específica de Luciano, em diálogo com os artifícios da 
sátira e a estética helenística.

A dinâmica da sátira e do riso na Antiguidade

A fim de que se possa determinar adequadamente de que 
maneira o sublime, um potencial componente sério da expressão 
sério-cômica, é empregado no diálogo Icaromenipo, convém con-
textualizar, em um primeiro momento, a discussão precedente à 
sátira de Luciano, uma vez que os gêneros cômicos antigos vêm 
a ser configurados concomitantemente com reflexões sérias que 
se preocupam com as consequências sociais do riso e estabele-
cem as regras implícitas desses gêneros. Assim, será proveitoso 
para a nossa investigação abordar os conceitos de riso associados 
aos gêneros cômicos, o que abre caminho para se compreender 
a relação entre o satirista, o objeto satírico e o leitor-audiência 
naquilo que se refere especificamente ao Icaromenipo.

O riso é definido por Ralph Rosen (2015, p. 455) em termos 
fisiológicos: trata-se de uma resposta biológica a certo tipo de in-
teração social, que é continuamente problematizado, como todo 
comportamento enraizado fisiologicamente, e tem como fun-
ções vincular indivíduos e comunidades, persuadir, reassegurar, 



O sublime no Icaromenipo de 
Luciano de Samósata

136

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.68098  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 134-148, jul./dez. 2025

delimitar inclusão e exclusão, atacar e desmerecer. Os gregos e 
os romanos estiveram tão conscientes da importância do riso na 
sociedade que ele veio a ser objeto de teorização pelos filósofos. 
Entre os tipos de riso, há o jocoso e amigável, o do ritual religioso, 
o dos tribunais, o dos simpósios, podendo ser benigno e diverti-
do ou provocativo e perigoso. Nos gêneros cômicos, que existem 
deliberadamente para fazer as pessoas rir, pode-se encontrar o 
riso sendo expresso pelas personagens do drama cômico, pelos 
bufões, heróis cômicos, coros da comédia e, finalmente, pelo con-
junto de formas satíricas não dramáticas, como o jambo e a sátira 
romana2.

No que se refere à recepção direta do riso veiculado pelos gê-
neros cômicos, Ralph Rosen (2015, p. 456) destaca que se deve 
considerar se o riso, quando integrado a uma obra artística por 
critérios estéticos, foi conceitualizado e se funcionou de modo 
diverso do riso do dia a dia. Na arte, o riso é mimético (represen-
tacional): ele pressupõe leitores-audiências que vivem realidades 
diferentes da do autor da obra e dos seus enredos e personagens. 
Além disso, o próprio gênero baliza a postura da audiência con-
cernente ao riso, este sendo um pressuposto, uma condição, nos 
gêneros cômicos. Assim, para a sua eficácia, os gêneros cômicos 
dependem necessariamente do efeito corporal do riso dos espec-
tadores, mesmo que de maneira leve ou internalizada3.

Porém, embora seja um objetivo dos gêneros cômicos, o riso 
provocado por uma obra cômica pressupõe, nos gêneros cir-
cunscritos à obra, contornos argumentativos sérios, que devem 

2	  ROSEN, 2015, p. 455: Laughter, like other physiologically rooted human 
behaviors such as eating or sleeping, is both thoroughly naturalized and conti-
nually problematized. […] Laughter does not commonly occur in isolation; it is 
typically defined as a biological response to some kind of social interaction […]. 
Laughter can solidify bonds between individuals or communities, it can per-
suade, cajole, or reassure, but it can also draw lines of inclusion and exclusion, 
attack and demean.
3	  Ibid., p. 456.



O sublime no Icaromenipo de 
Luciano de Samósata

137

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.68098  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 134-148, jul./dez. 2025

determinar as regras definidoras desses gêneros, como é o caso 
do simpósio, da sátira e mesmo da comédia.

O caso do simpósio é interessante no estudo do sério-cômi-
co, pois ocorre em um ambiente de festa, onde há o consumo de 
bebida alcoólica (vinho) e comida, conversação e performances de 
poesia e música, mas também há a seriedade. Rosen (2015, p. 458), 
ao citar uma elegia anônima do quarto século a.C. (Fr. 27W), ofe-
rece a possibilidade de se constatar uma autêntica classificação 
sério-cômica encontrada em um simpósio: o texto fala de amigos 
que se reúnem em um tipo de evento no qual se deve rir e brincar 
de acordo com a excelência (ἀρετή), sentindo prazer na reunião e 
ridicularizando uns aos outros, mas que venha a seguir a serie-
dade (σπουδή)4. Tal seriedade determinaria as regras do jogo – ou 
do gênero em questão. O pesquisador ressalta que, mesmo nos 
outros gêneros performáticos voltados a produzir o riso, em que 
se poderia esperar que a audiência estivesse em grande parte só-
bria, nem sempre era claro como a audiência responderia a uma 
piada específica, e os autores, em última análise, tinham pouco 
controle sobre o senso de humor de uma audiência, de modo que 
esses gêneros poéticos funcionassem de maneira análoga ao fun-
cionamento do simpósio: os autores dos gêneros cômicos têm a 
tarefa específica de tentar regular os tipos de riso produzidos em 
resposta à sua obra da mesma maneira que o simposiarca lança 
as pistas a respeito do comportamento apropriado a ser seguido 
pela audiência5.

4	  ROSEN, 2015, p. 457: And whenever we come together as friends for this 
sort of an event, we should laugh and play in accordance with excellence, take 
pleasure in our coming together, and insult and jeer each other in such a way 
as to bring laughter. But let seriousness follow, and let us listen to one another 
speaking in turn: this is the arete [‘excellence’] of the symposium. Let us obey 
the drinking‐leader; for this is how good men behave, and it brings them good 
report (Eleg. adesp. Fr. 27W).
5	  Ibid., p. 458.



O sublime no Icaromenipo de 
Luciano de Samósata

138

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.68098  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 134-148, jul./dez. 2025

Na comédia de Aristófanes, surgem preocupações sérias 
concernentes ao riso provocado na audiência. Nos primeiros ver-
sos de As rãs, por exemplo, nos quais as personagens Xântias e 
Dioniso discutem sobre a melhor forma de veicular piadas do 
agrado comum e evitar o humor escatológico, Dioniso tem em 
mente a estética cômica que busca fazer uma diferenciação entre 
o riso grosseiro das multidões comuns e o riso refinado do espec-
tador sofisticado6. Essa preocupação a respeito da distinção entre 
riso ruim, associado aos homens vulgares, e riso bom, associado 
às audiências sofisticadas, é explicitada também em Nuvens, nos 
versos da parábase em que se veicula a voz do poeta e se lista uma 
série de imagens cômicas vulgares evitadas na sua comédia. O ar-
gumento, nesse caso, é defender que as peças apresentadas são 
inovadoras, originais e superiores por apresentar personagens 
bem-conceituadas e que têm boas falas, mas são tão mordazes 
quanto as de qualquer um de seus rivais7.

Da mesma forma que Aristófanes demonstra uma série de 
preocupações abrangentes sobre o riso, quais sejam, a regulação 
do riso da audiência, a definição de uma estética sofisticada e a 
busca pela eficácia cômica, um conjunto similar de ansiedades 
estéticas ganhará importância na sátira, que inclui Luciano de 
Samósata. Rosen (2015, p. 461) argumenta que as questões sobre 
a seriedade das alegações metarreflexivas sobre ser malcompre-
endido e subestimado em uma obra cômica são encontradas em 
todos os gêneros cômicos da Antiguidade. De acordo com ele, os 
autores cômicos tinham consciência de que o riso a ser produzi-
do na audiência é um fenômeno físico e afetivo, o que torna difícil 
construir um espectro de valor e sentido ao riso (Rosen, 2015, p. 
461).

Na sátira, o discurso livre, também entendido como liberda-
de de expressão (παρρησία), é vinculado ao relativo êxito de ser 

6	  Ibid., p. 459. Cf. ARISTÓFANES, 2014, 1-11.
7	  Ibid., p. 460. Cf. ARISTÓFANES, 1853, 524-526 e 537-547.



O sublime no Icaromenipo de 
Luciano de Samósata

139

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.68098  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 134-148, jul./dez. 2025

compreendido. Nesse caso, a seriedade se encontra na tentativa 
implícita de se estabelecerem os limites aceitáveis para a liber-
dade de expressão, que se propõe, muitas vezes, irrestrita. O autor 
satírico se vê obrigado a confrontar o problema de uma forma li-
terária que visa a fazer rir, mas que, ao mesmo tempo, estabelece 
um propósito ao riso, seja ele o de expor pessoas proeminentes 
da sociedade, seja o de apontar os comportamentos viciosos e hi-
pócritas de alguns grupos de cidadãos (Rosen, 2015, p. 462).

Tratando-se da inserção do riso na sátira, o que importa con-
siderar neste momento, do ponto de vista da explanação feita por 
Rosen acerca do riso, é que nem toda forma de humor presente 
na literatura satírica exerce necessariamente uma função do riso. 
Não obstante, ao se buscar uma visão de quão conscientemen-
te os escritores antigos conceitualizaram a produção do riso, as 
ansiedades anteriormente mencionadas surgem de maneira im-
pactante como recurso habitual, que pode ser explicado por meio 
de uma resposta fisiológica à apreensão do mundo (αἴσθησις). Em 
outras palavras, na produção satírica de Luciano, pressupõe-se 
uma estética própria da produção do riso assimilada por critérios 
presentes na Literatura Helenística, frequentemente sérios, que 
serão pontuados a seguir.

A estética helenística e as vias para o sublime

No que se refere às discussões sobre a estética helenística 
precedente a Luciano de Samósata, um primeiro ponto a ser con-
siderado na teoria do objeto artístico é a oposição que James I. 
Porter faz às perspectivas vigentes sobre a arte antiga, embebidas 
pelo idealismo de Platão e Aristóteles, as quais adquiriram um sta-
tus canônico no quarto século a.C. e se consagraram nos milênios 
subsequentes, primeiramente em Alexandria e depois no Renas-
cimento, perspectivas essas que, além de conduzir as discussões 
sobre estética, também orientam as disciplinas clássicas. Trata-
-se de duas visões que se reforçam mutuamente: o formalismo, 



O sublime no Icaromenipo de 
Luciano de Samósata

140

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.68098  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 134-148, jul./dez. 2025

que pode ser definido como uma atenção dada à pureza da forma, 
estrutura ou concepção; e um tipo de platonismo, que se define 
como um repúdio aos sentidos (ou às sensações). Porter defende 
que, em toda a investigação estética até a era pós-clássica, Platão 
e Aristóteles tiveram uma influência excessivamente dominante 
sobre a tradição crítica, que havia sido multifacetada e dada a di-
mensões da arte relacionadas precisamente com as experiências 
sensoriais, e não com o idealismo platônico (Porter, 2011, p. 271).

Em contraposição a essa perspectiva crítica hegemônica, que 
marginaliza a dimensão sensível da arte em favor de abstrações 
idealistas, Porter propõe repensar a estética helenística. Seu obje-
tivo central é realinhar a compreensão dessa estética com o signi-
ficado fundamental do termo grego αἴσθησις, que abrange sensação, 
percepção e sentimento. Nesse sentido, Porter sugere que a poesia 
helenística é frequentemente orientada ao objeto, demonstrando 
uma forte atração pelas coisas do mundo material, mesmo que es-
tas existam, em certos momentos, apenas ou de forma ambígua, na 
mente. Como consequência natural desse foco, emerge o que ele 
denomina “materialismo estético”. Assim, se os poetas helenísti-
cos buscaram demarcar a sua diferença geracional em relação aos 
predecessores clássicos, Porter questiona se o fizeram por meio da 
afirmação de um novo tipo de estética literária, que se poderia cha-
mar de materialista. Tal perspectiva implica, necessariamente, um 
escrutínio mais rigoroso da presumida centralidade da λεπτότης, 
provisoriamente traduzida como “refinamento”, para a estética 
helenística, propondo, em vez disso, uma recaracterização mais 
abrangente e, por vezes, heterodoxa, que se afasta da exclusividade 
da estética da λεπτότης e da sua associação com o detalhe, a peque-
na escala e o preciosismo frequentemente atribuídos à produção 
do período (Porter, 2011, p. 272).

O materialismo estético proposto por Porter, portanto, não 
é um fenômeno isolado, mas sim uma manifestação de uma 
tendência mais abrangente. Ele argumenta que a intensifica-
ção de gêneros como o epigrama é apenas um sintoma de uma 



O sublime no Icaromenipo de 
Luciano de Samósata

141

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.68098  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 134-148, jul./dez. 2025

característica fundamental da estética helenística: o seu caráter 
orientado ao objeto e a sua intensa capacidade de pensar através 
das coisas. Para o autor, essa estética das coisas ou objetos é um 
enfoque recém-descoberto pela crítica moderna, que se alinha 
com a produção poética helenística. Nesse sentido, as urgências 
materialistas dessa forma de produção são vistas como um ele-
mento central na interdisciplinaridade que definia a cultura da 
época, da literatura às ciências naturais (Porter, 2011, p. 274).

Inserida na paradoxografia, gênero helenístico que, segundo 
Porter, teria sido inaugurado ou redefinido por Calímaco8 e per-
mitiria compreender a lógica de tamanho e de escala promovi-
da por escritores helenísticos, a sensação de fascínio (θαῦμα) que 
um pequeno objeto pode provocar acontece de três diferentes 
formas, por exemplo: por meio de imagens cósmicas gravadas 
em pedra, pelo milagre da precisão técnica ou pela forma como 
o θαῦμα altera a percepção visual em uma escala de perspectiva. 
Ao ser aproximado, o objeto visto em tamanho minúsculo tende a 
crescer desproporcionalmente na visão do observador, assumin-
do proporções colossais e transformando-se em algo sublime9. 
Tal transição do diminuto ao grandioso e o impacto na percep-
ção subjetiva chamam a atenção para um aspecto determinante 
da estética de que estamos tratando, estendendo-se por diversas 
manifestações artísticas e intelectuais, aspecto já visível no diá-
logo luciânico Icaromenipo, que apresenta Menipo fazendo uma 
viagem cósmica e explorando as diferentes perspectivas entre os 
mundos visitados em diferentes escalas.

De acordo com Porter, os expoentes da cultura helenística 
não possuíam apenas um impulso para a λεπτότης, o refinamen-
to e a pequena escala, mas demonstravam igualmente uma forte 
atração pelo seu oposto: um anseio pela grandeza, pelo espeta-
cular, pela aspiração cósmica e até mesmo pelo peculiar e pelo 

8	  PORTER, 2011, p. 285.
9	  Ibid., p. 286.



O sublime no Icaromenipo de 
Luciano de Samósata

142

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.68098  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 134-148, jul./dez. 2025

monstruoso. Longe de serem mutuamente excludentes, Porter ar-
gumenta que os detalhes, frequentemente associados à λεπτότης, 
podem, na verdade, colaborar com a percepção de grandes mag-
nitudes e reforçá-las, em vez de anulá-las. É precisamente essa 
combinação indissociável dos dois impulsos dimensionais (o 
minúsculo e o cósmico) que, para Porter, transforma os poetas, 
críticos e escritores helenísticos em “paradoxógrafos no sentido 
mais verdadeiro da palavra”. Essa dinâmica de extremos, em que 
a percepção estética pode ser tanto intensificada por uma mas-
sa avassaladora de tamanho quanto reforçada por detalhes mi-
nuciosos que ampliam a magnitude perceptiva, permite refletir 
como tais interações se relacionam com um fenômeno que pode 
manifestar-se, dentre outras formas, pelo grandioso: o sublime10.

Esse fenômeno, o sublime, é tradicionalmente entendido no 
contexto da Retórica como um tipo de estilo discursivo que de-
signa a forma mais alta de eloquência (ὕψος), o súbito impacto de 
um raio de grandeza que domina por completo as audiências11, 
nas quais é provocado um arrebatamento, elas ficando fascinadas 
com o discurso dotado de sublimidade12. É, portanto, um recurso 
aplicado tanto à poesia metrificada quanto à prosa. Entre os in-
gredientes sublimes presentes no Icaromenipo, estão a personi-
ficação (da lua), a vivacidade, a intensidade tanto do discurso das 
personagens quanto do impacto imagético, e o aumento da escala 
normal de grandeza a partir do impossível. O voo de Menipo, em 
um percurso no eixo vertical (para cima), para junto dos corpos 
celestes e, ainda mais além, para junto dos deuses do Olimpo, re-
presenta a extraordinária capacidade divina de percorrer espa-
ços improváveis do imaginário, estendendo-se a capacidade de 
se conceber como verossímeis tais cenários. Porter (2016, p. 173) 

10	  Ibid., p. 295.
11	  WALKER, 2015, p. 184. Observe-se que o alcance do sublime se estende 
além do domínio da Retórica. Longino inclui toda forma de poesia e prosa no 
seu estudo sobre o sublime. Cf. PORTER, 2016, p. 63.
12	  LONGINO, Subl., 1.3-4.



O sublime no Icaromenipo de 
Luciano de Samósata

143

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.68098  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 134-148, jul./dez. 2025

aponta que a lógica do interstício suspende o sentido, criando 
um senso de que limites foram violados por meio de um excesso. 
Constitui-se, então, no Icaromenipo, um interstício intercósmico 
que, por meio da noção de hiperextensão gerada pelo excesso, 
permite refletir de alturas imensuráveis as questões dos seres 
humanos, que se tornam pequenos em escala e objeto de discus-
são odiosa entre os deuses.

A virtude da visão: sátira e perspectiva no Icaromenipo

No diálogo Icaromenipo, a ideia do panoptismo é expressa 
pela figura de Menipo, no sentido de satirizar o homem comum, 
expondo-se a pequenez da condição humana. A visão distanciada 
do mundo visto do céu permite, nesse diálogo, identificar a pre-
sença de um pensamento filosófico crítico encontrado também 
nas Meditações de Marco Aurélio: “Aquele que faz discursos sobre 
os humanos precisa observar as coisas terrenas como se as visse 
do alto”13.

Menipo representa, no Icaromenipo, um “zombador e racio-
nalista que discute a realidade das coisas que estão diante de seus 
olhos [...], um experimentador fantástico, [...] que vai até os limites 
do mundo para ver a verdade por si mesmo, e que descobre o ab-
surdo em vez da verdade” (Branham; Goulet-Cazé, 2007, p. 303). 
Ele é um viajante que voa para além das nuvens, da mesma forma 
contada no mito de Dédalo e Ícaro, construindo as próprias asas. 
O diálogo faz referência à queda de Ícaro após voar perto demais 
do Sol, talvez como uma forma de zombar da perda da riqueza 
acumulada por Menipo, de acordo com o relato de Diógenes La-
ércio14. O ponto de partida do discurso de Menipo para o desen-
volvimento da sua crítica é a fala em que diz:

13	  MARCO AURÉLIO, 2003, 7.48.
14	  LAERTIVS, 6:99-101: “Fenício de nascimento, mas cão cretense, agiota (pois 
assim era chamado), você talvez conheça Menipo. Em Tebas, certa vez [ele fez] 



O sublime no Icaromenipo de 
Luciano de Samósata

144

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.68098  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 134-148, jul./dez. 2025

Eu, de fato, assim que examinei os aspectos da vida, 
comecei a achar que todas as coisas humanas são ri-
dículas, abjetas e insustentáveis (me refiro às rique-
zas, autoridades e poderes políticos) e, depois de des-
prezar essas coisas e assumindo que a busca por elas 
é um negócio dos que verdadeiramente as buscam, 
comecei a procurar ascender e a observar o todo15.

Tendo o intuito de observar (no sentido de contemplar: 
ἀποβλέπειν) o universo, o conceito chamado de κόσμος pelos sá-
bios acaba colocando Menipo em aporia: ele não tinha meios de 
encontrar como o mundo surgiu nem quem era o demiurgo nem 
o seu fim. Perplexo diante das particularidades da natureza e dos 
seus paradoxos, Menipo resolve aprender com os filósofos sobre 
esses tópicos: “ᾤμην γὰρ ἐκείνους γε πᾶσαν ἔχειν ἂν εἰπεῖν τὴν ἀλήθειαν” 
(Lucian, 1915, 5), “pois sabia que possuiriam e diriam toda a ver-
dade”. Ele esperava aprender o arranjo ordenado do Todo (“τὴν 
τῶν ὅλων διακόσμησιν καταμαθεῖν”), mas os filósofos o conduziram 
a aporias maiores: “ἀρχάς τινας καὶ τέλη καὶ ἀτόμους καὶ κενὰ καὶ ὕλας 
καὶ ἰδέας καὶ τὰ τοιαῦτα ὁσημέραι μου καταχέοντες”16, “despejando em 
mim uns princípios, fins, átomos, vazios, matérias, ideias e coisas 
do tipo todo dia”. Os filósofos, no relato de Menipo, diziam dis-
cernir os limites do céu e medir a circunferência do Sol etc. Além 
disso, eles teriam opiniões divergentes acerca do universo e dos 
deuses17.

Por reconhecer nos filósofos a charlatanice e a contradição, 
Menipo resolve ir por conta própria verificar a verdade sobre o 
Universo. Da lua, Menipo pôde ter uma visão panóptica da vida 
humana na Terra. A conclusão a que o cínico chega com essa 

uma escavação e perdeu tudo. Sem se lembrar da natureza do cão, enforcou-se”.
15	 LUCIAN, 1915, 4: “Ἐγὼ γὰρ ἐπειδὴ τάχιστα ἐξετάζων τὰ κατὰ τὸν βίον γελοῖα καὶ 
ταπεινὰ καὶ ἀβέβαια τὰ ἀνθρώπινα πάντα εὕρισκον, πλούτους λέγω καὶ ἀρχὰς καὶ δυναστείας, 
καταφρονήσας αὐτῶν καὶ τὴν περὶ ταῦτα σπουδὴν ἀσχολίαν τῶν ἀληθῶς σπουδαίων ὑπολαβὼν 
ἀνακύπτειν τε καὶ πρὸς τὸ πᾶν ἀποβλέπειν ἐπειρώμην” (tradução nossa).
16	  Ibid.
17	  Ibid., 6-9.



O sublime no Icaromenipo de 
Luciano de Samósata

145

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.68098  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 134-148, jul./dez. 2025

visão é o riso e a paródia – ele ri e cita Homero: “Ἐπειδὴ δ᾽οὖν πάντα 
ἱκανῶς ἑώρατο καὶ κατεγεγέλαστό μοι, διασείσας ἐμαυτὸν ἀνεπτόμην 
‘δώματ᾽ἐς αἰγιόχοιο Διὸς μετὰ δαίμονας ἄλλους’”18, “Então, depois de 
tudo ter sido visto suficientemente e ser motivo de riso para mim, 
tendo me sacudido, levantei voo ‘ao Olimpo, à casa de Zeus porta-
-égide para junto dos outros deuses’”. Mas, antes de ir mais adian-
te, a Lua (Selene) pede que Menipo envie a Zeus uma reclamação 
a respeito dos filósofos19. Ela explicita o estereótipo dos filósofos 
aparentemente sérios, porém, hipócritas, e pede que Zeus os des-
trua, em especial aos naturalistas, aos lógicos, aos estoicos, aos 
acadêmicos e aos peripatéticos20.

Chegando ao palácio dos deuses, Menipo é recebido por Her-
mes e convidado por Zeus a participar de uma assembleia para 
discutir a respeito dos filósofos e das críticas feitas por Selene. A 
ridicularização dos filósofos feita por Zeus no diálogo se associa 
de tal modo ao cômico que ele os compara a atores ridículos de 
teatro contratados21. Nas palavras de Zeus, sobre os filósofos,

De fato, há uma classe de homens que surgiu re-
centemente no mundo em que vivemos, preguiçosa, 
contenciosa, vaidosa, irascível, traiçoeira, estúpida, 
iludida, cheia de arrogância e, para citar Homero: 
“peso vão para a terra”. Eles, então, dividindo-se em 
sistemas e inventando diferentes labirintos de pala-
vras, uns têm se chamado de estoicos, outros de aca-
dêmicos, outros de epicuristas, outros de peripatéti-
cos e muitos outros nomes ainda mais ridículos que 
esses22.

18	  Ibid., 19. Cf. HOMERO, 2018, 222.
19	  LUCIAN, 1915, 20.
20	  Ibid., 12-21.
21	  Ibid.
22	  Ibid., 29: “Γένος γάρ τι ἀνθρώπων ἐστὶν οὐ πρὸ πολλοῦ τῷ βίῳ ἐπιπολάσαν ἀργὸν 
φιλόνεικον κενόδοξον ὀξύχολον ὑπόλιχνον ὑπόμωρον τετυφωμένον ὕβρεως ἀνάπλεων καὶ 
ἵνα καθ᾽Ὅμηρον εἴπω “ἐτώσιον ἄχθος ἀρούρης”. Οὗτοι τοίνυν εἰς συστήματα διαιρεθέντες 
καὶ διαφόρους λόγων λαβυρίνθους ἐπινοήσαντες οἱ μὲν Στωϊκοὺς ὠνομάκασιν ἑαυτούς, οἱ 



O sublime no Icaromenipo de 
Luciano de Samósata

146

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.68098  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 134-148, jul./dez. 2025

Depois de Zeus discursar o suficiente contra os filósofos, ex-
pondo sua hipocrisia e inutilidade no mundo, os deuses se agi-
tam e pedem punições duras, ao que Zeus promete atender no 
ano seguinte, pois o período sagrado impede que se puna alguém: 
“ἐς νέωτα οὖν ἀρχομένου ἦρος κακοὶ κακῶς ἀπολοῦνται τῷ σμερδαλέῳ 
κεραυνῷ”23, “Então, no ano que vem, no começo da primavera, os 
desgraçados serão exterminados pelo trovão assustador”. Por fim, 
o relato se encerra com a ordem de que Menipo tenha as suas 
asas tiradas e que seja levado de volta à Terra por Hermes24.

Menipo parte, portanto, de um profundo descontentamento 
com as limitações e a pequenez moral que observa na humanida-
de, um problema que, por vias convencionais, parece insolúvel. 
Tal insatisfação o compele a empreender feitos extraordinários, 
notadamente a ascensão aos céus, que representa a aquisição da 
capacidade macroscópica. Trata-se de um olhar distanciado que 
lhe permite perscrutar os mínimos detalhes da conduta humana, 
expondo comportamentos viciosos. Assim, a exposição das con-
tradições filosóficas e da mesquinhez humana torna-se a princi-
pal fonte do cômico na obra. No entanto, o riso satírico, em vez de 
anular o sublime da viagem intercósmica e da vastidão espacial, 
vem a interagir com eles. O sublime não parece se manifestar 
aqui somente como contemplação dos intervalos intercósmicos e 
elevação, mas na própria extrapolação de limites de Menipo aco-
metida do riso diante dos problemas encontrados.

δὲ Ἀκαδημαϊκούς, οἱ δὲ Ἐπικουρείους, οἱ δὲ Περιπατητικοὺς καὶ ἄλλα πολλῷ γελοιότερα 
τούτων” (tradução nossa). Cf. HOMERO, Il., 18.104.
23	  Ibid., 33.
24	  Ibid., 34.



O sublime no Icaromenipo de 
Luciano de Samósata

147

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.68098  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 134-148, jul./dez. 2025

REFERÊNCIAS

ARISTOPHANES. Clouds. In: THE COMEDIES of Aristophanes. 
Translated by William James Hickie. London: Bohn’s Classical Li-
brary, 1853.
ARISTÓFANES. As rãs. Tradução, introdução e notas de Trajano 
Vieira. São Paulo: Cosac Naify, 2014.
ARISTÓTELES; HORÁCIO; LONGINO. A poética clássica. Tradução 
direta do grego e do latim de Jaime Bruna. São Paulo: Cultrix, 2005.
BRANHAM, R. B.; GOULET-CAZÉ, M. Os cínicos: o movimento cíni-
co na antiguidade e o seu legado. São Paulo: Edições Loyola, 2007.
HOMERO. Ilíada. Tradução e introdução de C. Werner. São Paulo: 
SESI-SP: Ubu, 2018a.
HOMERO. Odisseia. Tradução e introdução de C. Werner. Apre-
sentação: R. Martin. São Paulo: Ubu, 2018b.
LAERTIVS, D. Vitae Philosophorum. Edidit Miroslav Marchovich. 
Berolinum: Walter de Gruyter, 2008. v. 1.
LUCIAN. Lucian II. With an english translation by A. M. Harmon. 
Cambridge: Harvard University Press, 1915.
MARCO AURÉLIO. Meditações. Tradução do grego, introdução e 
notas de Aldo Dinucci. São Paulo: Penguin: Companhia das Le-
tras, 2003.
PORTER, J. Against λεπτότης: rethinking Hellenistic aesthetics. In: 
ERSKINE, A.; LLEWELLYN-JONES, L. (org.) Creating a Hellenistic 
world. Swansea: Classical Press of Wales, 2011. p. 271-312.
PORTER, J. The sublime in antiquity. Cambridge: Cambridge Uni-
versity Press, 2016.
ROSEN, R. M. Laughter. In: DESTRÉE, P.; MURRAY, P. (org.) A com-
panion to ancient aesthetics. Malden: Blackwell, 2015.
WALKER, J. The Canons of Style. In: DESTRÉE, P.; MURRAY, P. 
(org.) A companion to ancient aesthetics. Malden: Blackwell, 2015a.



O sublime no Icaromenipo de 
Luciano de Samósata

148

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.68098  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 134-148, jul./dez. 2025

The Sublime in Lucian of Samosata’s Icaromenippus

ABSTRACT: This article investigates the manifestation of the sublime, a con-
cept traditionally associated with serious genres, in Lucian of Samosata’s sa-
tirical dialogue Icaromenippus. The analysis articulates the theory of ancient 
satire (Ralph Rosen) with James Porter’s reinterpretation of Hellenistic aesthe-
tics, which emphasizes αἴσθησις and the paradoxical interaction between detail 
and cosmic grandeur. It is argued that Menippus’s intercosmic journey repre-
sents the search for a macroscopic visual capacity that utilizes the grandeur of 
the cosmic setting to intensify the perception of human smallness and vices, 
generating laughter. The study concludes that Lucian reconfigures the subli-
me, manifesting it in the very existential suspension that critical laughter pro-
vokes in Menippus, having established the absurdity of the world from a cosmic 
perspective.

KEYWORDS: Lucian of Samosata; Icaromenippus; sublime; satire; Hellenistic 
aesthetics.



149

Diálogos entre autoria 
feminina e gêneros 

literários na carta 11 
das Heroides de Ovídio

Carol Martins da Rocha1

RESUMO: Com objetivo de contribuir para uma apreciação mais produtiva das 
Heroides de Ovídio – obra que outrora recebera uma série de críticas, em geral 
atribuídas a certo tom monótono e uma suposta ineficiência no seu objetivo de 
comover seus destinatários –, propomos explorar, neste texto, a relação entre ca-
racterísticas da escrita elegíaca-epistolar combinadas a recursos constitutivos 
do drama. Para isso, apresentamos uma análise da epístola 11, a carta de Cânace 
a Macareu, tendo como pressupostos, por um lado, o conceito de comunidade 
literária feminina, desenvolvido por Laurel Fulkerson (2005) e, por outro lado, 
a relação entre drama e epístola, nos moldes propostos por Dan Curley (2013). 
Nossa tese é de que este conjunto de cartas ovidianas vale-se de um diálogo en-
tre gêneros literários e escrita feminina, que contribui para a caracterização de 
Cânace como autora de sua própria narrativa.

PALAVRAS-CHAVE: Ovídio; Heroides; feminino; teatro; elegia.

Introdução

O conjunto de elegias intitulado Heroides, uma das obras 
epistolares de Públio Ovídio Nasão (43 AEC. – 17/18 EC), recebeu 

1	  Professora de Língua e Literatura Latina da Faculdade de Letras da Univer-
sidade Federal de Juiz de Fora.



Diálogos entre autoria feminina e gêneros 
literários na Carta 11 das Heroides de Ovídio

150

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.68112  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 149-171, jul./dez. 2025

crítica negativa, sobretudo durante os séculos XIX e XX, a despei-
to de sua influência sobre autores anteriores.2 Os motivos para tal 
apreciação variam.3 Já se destacou, por exemplo, o tom monótono 
deste conjunto de 21 cartas elegíacas escritas, em sua maioria, 
por personagens femininas que reclamam da partida e da conse-
quente ausência de seus amados. Por outro lado, o caráter poético 
da obra foi desqualificado diante do fato de que para boa parte 
das cartas não há uma resposta e de que, além disso, os mitos ali 
representados já tem desfechos perpetrados – ou seja, a tentati-
va de convencimento das heroínas, que rogam pelo retorno dos 
amados, é, de partida, vã.4 Tais características levaram parte da 
recepção da obra a abordá-la, por exemplo, como, na verdade, 
exercícios de retórica (mais especificamente, suasoriae),5 ou, ain-
da, a designá-la como uma coletânea de composições ineficazes 
de uma perspectiva pragmática.6

No entanto, como aponta Kennedy (2002, p. 219; grifos nos-
sos), parte dessa avaliação se deveu a uma combinação de dife-
rentes fatores:

2	  Kennedy (2002, p. 218) destaca, por exemplo, traduções das Heroides para 
línguas vernáculas a partir da Idade Média, como p. ex., a de Planudes para o 
grego bizantino no século XIII, ou a de Juan Rodríguez, datada de meados do 
século XV, intitulada Bursario o las Epístolas de Ovidio, e ainda imitações do mo-
delo de epístola em versos e com autoras heroínas, como as England’s Heroical 
Epistles, de Drayton (1563-1631) ou Eloisa to Abelard, de Pope (1688-1744).
3	  Em Kennedy (2002, p. 219-220), é possível encontrar um breve apanhado 
de argumentos usados para essa apreciação.
4	  Segundo Conte (1994, p. 348-349), a “cantilena” das heroínas é uma im-
posição do gênero epistolar: os poemas seriam monológicos, formando textos 
sempre “fechados” e que não esperam resposta.
5	  Tal aproximação tende a reforçar a ideia de que características típicas des-
ses exercícios de retórica marcariam as obras da juventude de Ovídio, conside-
radas, assim, menos importantes que as posteriores (cf. Thorsen, 2014).
6	  Myers (2014, p. 14) estende essa noção de que as epístolas ovidianas são 
textos sem eficiência e sem propósito também aos demais poemas epistolares 
do autor, ou seja, aos Tristia e às Epistulae ex Ponto.



Diálogos entre autoria feminina e gêneros 
literários na Carta 11 das Heroides de Ovídio

151

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.68112  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 149-171, jul./dez. 2025

Retrospectivamente, a partir do presente, uma an-
tipatia pela retórica, aliada a uma insensibilidade à 
diferença discursiva (caraterística, talvez, de uma 
epistemologia realista que, em grande parte, não con-
seguiu acolher positivamente as obras de Ovídio), e, 
ainda, uma condescendência decididamente mas-
culina perpassam este longo episódio na recepção 
dos poemas, que, à medida que começamos a deixá-
-lo para trás, parece cada vez mais uma aberração em 
relação à recepção amplamente entusiasmada que os 
poemas tiveram em tempos anteriores.7

Já a mais recente mudança de postura em relação à escrita 
epistolar de Nasão, que tem marcado os estudos do final do século 
XX e início do XXI oriundos de diferentes países, com reflexos in-
clusive no Brasil, tem a ver, principalmente, com dois fatores. Por 
um lado, houve um aumento da atenção dedicada a esse gênero 
literário e a aspectos relacionados ao gênero feminino. Por outro, 
tal mudança deveu-se ainda, nas palavras de Kennedy (2002, p. 
220), “a uma maior consciência e investimento em relação aos as-
pectos distintivos da escrita epistolar como um modo discursivo, 
como um modelo de comunicação e como uma posição-sujeito.”8

Procurando explorar, então, características da escrita epis-
tolar em conjunto com outro gênero literário, a saber, o drama, 
neste texto tratamos da epístola 11 das Heroides, a carta de Câna-
ce a Macareu. Para isso, vamos nos valer não apenas do concei-
to de comunidade literária feminina, tal qual desenvolvido por 

7	  Todas as traduções de textos em língua estrangeira são nossas. “Retros-
pectively from the present, an antipathy to rhetoric together with an insensiti-
vity to discursive difference (characteristic, perhaps, of a realist epistemology 
which largely failed to accommodate the works of Ovid in a positive manner), 
and a determinedly masculine condescension pervade this lengthy episode in 
the poems’ reception, which, as we begin to leave it behind, seems ever more 
strikingly an aberration from the largely enthusiastic reception the poems met 
with in earlier times.”.
8	  “A heightened awareness of, and investment in, the distinctive aspects of 
letter-writing as a discursive mode, as a model of communication and as a sub-
ject-position.”



Diálogos entre autoria feminina e gêneros 
literários na Carta 11 das Heroides de Ovídio

152

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.68112  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 149-171, jul./dez. 2025

Laurel Fulkerson (2005), mas também da discussão em torno da 
relação entre o gênero dramático e o gênero epistolar, proposta 
por Dan Curley (2013). Nosso objetivo é explorar uma apreciação 
mais produtiva desta obra ovidiana. Tarefa que, parece-nos, não é 
possível realizar de forma frutífera sem se considerar os diálogos 
entre gênero (masculino e feminino) e os gêneros literários.

Uma comunidade de doctae scribentes

A nosso ver, parte da recente valorização das Heroides passa 
primeiramente por dar visibilidade a um aspecto bastante pecu-
liar desse conjunto de poemas: as Heroides constituem uma das 
poucas obras da Antiguidade em que mulheres são representa-
das de forma central como escritoras. Desse modo, são importan-
tes para nosso estudo as premissas de Fulkerson em The Ovidian 
heroine as author – reading, writing, and community in the Heroides 
(2005). Em suas análises, que exploram essas cartas ovidianas 
pela via dos estudos de gênero, a estudiosa adota pressupostos 
que privilegiam precisamente aspectos discursivos das Heroides, 
com especial atenção para o papel da escrita nesse processo.9

Uma das ideias centrais de Fulkerson é a seguinte: nas He-
roides, personagens da mitologia da tradição greco-latina – em 
sua maioria mulheres10 – não estão meramente repetindo, de 
modo lamentoso, queixumes femininos e tópoi elegíacos. Essas 
autoras têm, na verdade, a oportunidade de reescreverem (e não 

9	  Vale citar ainda outros estudos que vão nesse sentido, isto é, que privile-
giam a relação entre esta obra ovidiana e questões de gênero: Lindheim (2003), 
Spentzou (2003) e Ugartemendía (2017).
10	  O conjunto de seis cartas, que têm uma versão do remetente e outra da 
destinatária, as chamadas “cartas duplas”, tem autoria masculina de heróis mí-
ticos (a saber, Páris, Leandro e Acôncio). Há ainda uma carta de autoria de Safo, 
única figura histórica do corpus. Sobre a discussão em relação à autoria da carta 
de Safo a Fáon (com indicação de bibliografia sobre a transmissão do texto), cf. 
KNOX (1995, p. 12-14). Cf. ainda a discussão de TARRANT (1981) sobre a autenti-
cidade dessa carta.



Diálogos entre autoria feminina e gêneros 
literários na Carta 11 das Heroides de Ovídio

153

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.68112  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 149-171, jul./dez. 2025

simplesmente reproduzirem) sob sua própria ótica determina-
dos aspectos dos mitos – em geral, centrados nas figuras masculi-
nas – que sobre elas versam. O resultado desse processo é, então, 
“um modo ‘feminino’ de leitura e escrita” (Fulkerson, 2005, p. 5).11

Para observar tal modo de composição, a estudiosa propõe 
que entendamos as epístolas das Heroides como uma obra em 
que a voz poética de suas personagens estabelece um diálogo in-
tratextual, ou seja, no interior da própria obra, constituindo uma 
rede feminina de leitura e escrita ficcional. Assim, a alegação de 
que tais cartas não têm resultado porque as heroínas não obtêm 
resposta de seus amados é irrelevante para a análise da estudiosa. 
Importa o fato de que essas mulheres estão criando “um espa-
ço compartilhado de composição poética” (Fulkerson, 2005, p. 8). 
Isso se dá por meio da exploração de um mesmo motivo literário 
– o abandono e a decepção amorosa –, do compartilhamento de 
recursos retóricos e da leitura e releitura de suas próprias cartas 
e das cartas das outras autoras-heroínas (e, ainda, de outros tex-
tos literários externos a essa comunidade relativos às suas mito-
logias). Assim, o princípio de que o modo de compor das heroínas 
envolve um diálogo (também literário) intracomunidade (intra-
textualmente) faz com que gênero literário e gênero feminino se 
entrecruzem e se enlacem de modo inextricável nas Heroides.12

Tal comunidade literária de autoras heroínas míticas, contu-
do, não está desligada daquela na qual a obra ovidiana se insere. 

11	  “A ‘feminine’ way of reading and writing”.
12	  Fulkerson (2005, p. 5) ressalta essa relação, entendendo que a escrita das 
heroínas é resultado de suas escolhas (literárias) e não uma característica on-
tológica da escrita feminina: “Ao mesmo tempo, embora as preocupações com 
o gênero venham a necessariamente desempenhar um papel importante nas 
minhas interpretações - na verdade, vejo o gênero e a autoria nas Heroides como 
não totalmente distinguíveis –, leio a escrita das heroínas como uma função das 
escolhas que elas exercem, em vez de derivar simplesmente da sua feminilida-
de.” (“At the same time, while gender concerns will necessarily play a major role 
in my interpretations – indeed, I see gender and authorship in the Heroides as 
not fully distinguishable – I read the heroine’s writing as a function of the choic-
es they exercise rather than deriving simply from their feminity.”).



Diálogos entre autoria feminina e gêneros 
literários na Carta 11 das Heroides de Ovídio

154

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.68112  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 149-171, jul./dez. 2025

Como aponta Fulkerson (2005, p. 7), a semelhança entre o conte-
údo das cartas que compõem as Heroides não é mero resultado 
do recurso ovidiano de se repetir. Trata-se de um espelhamento 
que as autoras das cartas fazem não só da comunidade de autores 
a que Ovídio pertence, bem como dos princípios poéticos desta. 
Assim, a escrita e a leitura dessas autoras é perpassada por carac-
terísticas inerentes à poesia augustana. Dentre elas, destacamos 
a confluência genérica, ou seja, um diálogo entre os diferentes 
gêneros literários praticados pelos predecessores e contemporâ-
neos dos poetas latinos.13

Assim, parece-nos interessante considerar numa análise das 
Heroides a tese de Curley em Tragedy in Ovid (2013). Ali o estu-
dioso explora a relação entre a elegia epistolar e o teatro.14 En-
tre outros aspectos, Curley propõe que Ovídio, que teria escrito 
uma tragédia intitulada Medea por volta de 13 AEC,15 ao mesmo 
tempo em que dá continuidade à sua carreira de elegista, conti-
nua a compor uma obra de caráter dramático nas Heroides. Desse 
modo, o estudioso afirma que cada uma das cartas tem o papel de 
um “theatron epistolar”16 (Curley, 2013, p. 60). Neste “palco”, heroí-
nas e herois podem trazer a público suas emoções – oferecendo à 
sua “plateia” sentimentos recônditos e, ainda, explicar suas moti-
vações, o mote e o momento em que sua “peça” ocorre, conforme 
contextualizam o momento da escrita, determinando seu cenário.

13	  Lucy de Bem (2011) propõe que a presença de elementos típicos de diver-
sos gêneros, mais do que característica da poesia ovidiana, é dela constitutiva.
14	  Como aponta Curley (2013, p. 61, n. 5), o debate acerca da teatralidade nas 
Heroides teve início com Cunningham (1949). No contexto brasileiro, destaca-
mos, nesse sentido, os estudos de Silva (2008) e Duque (2019), ainda que este 
último tenha privilegiado não as Heroides, mas a Ars amatoria.
15	  A cronologia das obras iniciais de Ovídio é bastante discutida. Curley (2013, 
p. 19, n. 1), que parte do pressuposto de que as Heroides teriam sido compostas 
depois da Medea, indica as discussões sobre o assunto em nota.
16	  “Epistolary theatron”.



Diálogos entre autoria feminina e gêneros 
literários na Carta 11 das Heroides de Ovídio

155

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.68112  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 149-171, jul./dez. 2025

Para proceder à sua análise, Curley (2013, p. 62-84) aponta 
cinco parâmetros que são compartilhados entre o gênero elegía-
co-epistolar e o dramático. Tais características pertencem a uma 
gama de elementos, que vão desde similaridades formais até o 
sistema de mitos subjacente aos dois gêneros. Na visão do es-
tudioso, a presença de tais parâmetros nas cartas não é um fato 
isolado: eles funcionam, na verdade, de modo interdependente, o 
que favorece a ampliação dos efeitos de cada um. Vejamos, então, 
o elenco desses parâmetros em linhas gerais.

O primeiro deles é a restrição espaço-temporal inerente aos 
gêneros em questão. Assim como a ação teatral é delimitada pe-
los recursos e pelo espaço disponíveis no palco – contribuindo 
para a unidade do drama –, também o formato epistolar impõe 
às Heroides limitações em relação à escrita de suas autoras. Em 
termos materiais, o suporte das cartas tem efeito não só sobre 
sua extensão, mas também sobre seu alcance. Dessa forma, as-
sim como ocorre com o ator, para as escritoras elegíacas “o lu-
gar é sempre aqui; o tempo, sempre agora” (Curley, 2013, p. 63).17 
Com isso, a página da epistula equivale a um palco, em que cada 
uma das puellae scribentes coloca-se sob holofote, tornando-se o 
centro das atenções. Um segundo aspecto formal compartilhado 
pelos gêneros elegíaco e dramático é o fato de que cada heroína 
mítica é narradora de sua própria história. Como fazem as perso-
nagens trágicas, as autoras destas epístolas estão numa posição 
que lhes permite serem comentadoras dos enredos de que fazem 
parte. Para Curley (2013, p. 64), as referências a paisagens e a um 
cenário, feitas em geral no início e no final das cartas, funcionam 
de modo análogo aos prólogos das tragédias. Desse modo, essas 
narradoras internas definem seu “palco” ao fazerem essa apre-
sentação do local de que falam,18 permitindo que seus leitores/

17	  “... the place is always here; the time, always now.”.
18	  Isso não significa, no entanto, conforme lembra Curley (2013, p. 65), que o 
conhecimento das heroínas se limite àquele momento, uma vez que, enquan-
to narradoras deste aqui-e-agora, elas podem ver para além das limitações dos 



Diálogos entre autoria feminina e gêneros 
literários na Carta 11 das Heroides de Ovídio

156

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.68112  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 149-171, jul./dez. 2025

espectadores possam identificar em que ponto da história mítica 
este enredo começa.

O terceiro parâmetro elencado por Curley é o páthos ou o re-
curso do sofrimento. Em termos de gênero, as epístolas elegíacas 
se apropriam do páthos de maneira dupla: seja pelo sofrimento 
amoroso, seja pelo lamento característico da elegia. Ainda que à 
primeira vista, essa relação entre o páthos trágico, em geral de es-
copo mais amplo, e o elegíaco, que tende a se limitar ao sofrimen-
to erótico, possa parecer tênue, Curley (2013, p. 69) defende que 
Ovídio transforma eros no motivador da ação, alinhando tragédia 
e elegia.

O uso do mito em ambos os gêneros é o quarto parâmetro 
apresentado por Curley (2013, pp. 75-78). O estudioso entende a 
mitologia como uma codificação de símbolos, padrões e estru-
turas culturais, que permite que o autor do texto trágico e sua 
audiência examinem valores culturalmente compartilhados e 
representados no palco. Dessa maneira, ao colocar em cena per-
sonagens míticas, Ovídio eleva o gênero elegíaco a algo tão solene 
quanto o trágico, de maneira muito mais eficiente que registros 
precedentes desse recurso.

Cabe ainda dizer que o uso do mito nas Heroides serve tam-
bém como ferramenta de suporte para os outros parâmetros 
elencados. Um exemplo dessa relação é o modo como a narrati-
va mítica está relacionada ao quinto parâmetro. Tal relação cria 
uma situação de ironia dramática, ou seja, o momento em que a 
audiência de uma peça está mais bem informada acerca do mito 
envolvido na narativa ali representada do que as próprias per-
sonagens que desta narrativa mítica fazem parte. A mesma situ-
ação repete-se nas Heroides. Ciente do espaço-tempo narrativo 
do enredo subjacente ao mito aludido numa carta – em geral, as 
narrativas míticas tradicionais de que fazem parte autoras e au-
tores das cartas –, quem lê sabe, de antemão, por exemplo, que os 

seus respectivos gêneros ao narrar eventos de outros lugares e tempos. 



Diálogos entre autoria feminina e gêneros 
literários na Carta 11 das Heroides de Ovídio

157

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.68112  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 149-171, jul./dez. 2025

pedidos de que a pessoa amada volte não serão atendidos. Quem 
assiste/quem lê ocupa, assim, uma posição de conhecimento su-
perior em relação a quem narra/escreve.19

Ao elencar esses cinco critérios para análise e aproximação 
entre teatro e elegia, Curley procura mostrar como eles promo-
vem uma conciliação harmoniosa entre esses dois gêneros literá-
rios. Diante da reconhecida combinação de gêneros distintos na 
mesma composição literária – mescla profundamente explorada 
por Ovídio, que realiza atravessamentos genéricos e dispõe suas 
composições como um único corpus autorreferencial (cf. Ugarte-
mendía, 2017, p. 51-52) –, entendemos que são frutíferos os recur-
sos metodológicos adotados por Curley. Isso porque privilegiar a 
relação entre a elegia e o drama nas Heroides evoca não apenas a 
ideia de intratextualidade, mas também de autotextualidade,20 e 
ajuda a evidenciar a originalidade de nosso poeta.

Cânace: mensageira do próprio destino

A décima primeira carta das Heroides, dirigida a Macareu, 
como dissemos, é de autoria de Cânace.21 A jovem é uma das 
seis filhas de Éolo. Macareu, por sua vez, integra o grupo dos ou-
tros seis filhos do rei dos ventos. Irmã e irmão se apaixonam, e o 

19	  Uma análise desse efeito na epístola 10 das Heroides foi alvo de nosso estu-
do anteriormente (Rocha; Oliveira, 2023a e 2023b).
20	  Como sabemos, os estudos sobre intertextualidade, sobretudo, na literatu-
ra latina foram fortemente influenciados pelos trabalhos de, entre outros pes-
quisadores, Pasquali (1968), Conte (1974) e Fowler (2000). Em relação à obra de 
Ovídio, destacamos o volume organizado por Barchiesi, Fox e Marchesi (2001) e, 
no Brasil, os trabalhos de Prata (2007) e Ugartemendía (2017). A tradução para o 
português de uma seleção de textos fundamentais para os estudos intertextuais 
pode ser conferida em Prata e Vasconcellos (2019).
21	  Sobre os possíveis modelos mitológicos adotados por Ovídio nesta carta, 
cf. Knox (1995, p. 257-258). Williams (1992) propõe que o tratamento que Ovídio 
deu às suas fontes mitológicas nesse caso privilegia a ironia dramática na leitu-
ra da carta 11.



Diálogos entre autoria feminina e gêneros 
literários na Carta 11 das Heroides de Ovídio

158

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.68112  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 149-171, jul./dez. 2025

resultado da relação incestuosa entre os jovens é uma gravidez, à 
qual Cânace inicialmente procura pôr fim, mas, tendo falhado o 
procedimento, acaba levando-a a termo em segredo. Quando seu 
pai descobre a situação, ele entrega à jovem uma espada para que 
ela se mate. Éolo, no entanto, é convencido pelo filho a perdoar 
Cânace. Quando, então, Macareu vai ao encontro de sua amada, 
portando a boa notícia, a jovem já havia perpetrado seu suicídio, 
após a escrita de sua carta.

Como vemos, esta epístola envolve uma série de tópicos polê-
micos ou, no mínimo, de caráter tortuoso: além do incesto que dá 
origem a uma criança, narra-se na carta uma tentativa de aborto 
e, por fim, o suicídio da jovem.22 O tema do incesto só é trazido 
à tona depois de alguns dísticos:23 “Por que, ó irmão, me amaste 
mais do que um irmão e eu, para ti, fui o que uma irmão naõ deve 
ser? (Cur umquam plus me, frater, quam frater amasti,/ et tibi, non 
debet quod soror esse, fui?; Ov. Ep. 11, 23-4)24. No caso da gravidez, 
temos duas situações. A primeira delas diz respeito à tentativa de 
aborto. Cânace conta que, depois de descoberta a gravidez – des-
crita como um onus furtiuum (Ov. Ep. 11, 38) –, sua nutriz intervém, 
em segredo, valendo-se de ervas a fim de extirpar o fardo (onus; 
Ov. Ep. 11, 42) que a jovem carregava em seu ventre. A descrição 
do insucesso da tentativa parece ter sua carga patética aumenta-
da, uma vez que Cânace a descreve do ponto de vista do feto:

A! nimium vivax admotis restitit infans
	 artibus et tecto tutus ab hoste fuit. (Ov. Ep. 11, 43-4)

22	  Para um estudo sobre a questão do autoextermínio centrado nas cartas 2 e 
11, cf. ARAÚJO, 2025.
23	  Isso se considerarmos que os dois versos iniciais transmitidos numa tradi-
ção minoritária são espúrios, como se costuma fazer. Reeson (2001, p. 39) apre-
senta uma discussão quanto a tais versos, defendendo sua autenticidade.
24	  Nas citações de texto das Heroides, seguimos a edição de Rosati (Ovidio, 
1989). As traduções do latim são nossas. Adotamos tradução disposta em linhas 
que procuram acompanhar os dísticos apenas para facilitar a leitura conjunta 
de tradução e texto latino.



Diálogos entre autoria feminina e gêneros 
literários na Carta 11 das Heroides de Ovídio

159

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.68112  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 149-171, jul./dez. 2025

Ah! A criança bastante tenaz resistiu aos artifícios 
empregados
e se manteve segura contra o inimigo oculto.

Como apontam Reeson (2001, pp. 62-3) e Verducci (1985, p. 
215), nas palavras de Cânace, a criança ainda não nascida, tratada 
como infans (Ov. Ep. 11, 43), tem personalidade própria: diante da 
tentativa de lhe tirarem a vida, resiste segura (tutus; Ov. Ep. 11, 44) 
aos ardis empregados por seu inimigo (hoste; Ov. Ep. 11, 44). Pos-
síveis sentimentos contraditórios da filha de Éolo em relação ao 
aborto são destacados ainda pelos termos nimium vivax (Ov. Ep. 
11, 43). O ser que a essa altura se desenvolve no útero de Cânace 
é descrito como “tenaz demais”, o que pode indicar certo pesar, 
por parte da jovem, em relação à resistência do feto. Assim, ain-
da que, conforme afirma Knox (1995, p. 266), o aborto não fosse 
ilegal (embora a ação estivesse sujeita à sanção social) em Roma 
– contexto no qual Ovídio escreve –, parece-nos inegável o caráter 
patético da cena descrita aqui.

Também o relato do nascimento da criança é permeado por 
uma carga de sofrimento. O trabalho de parto traz duplo perigo. 
Por um lado, os possíveis gemidos resultantes da dor do processo 
poderiam revelar a situação por que Cânace passava.25 Assim, te-
mendo, ela os retém e sorve suas lágrimas em silêncio (Ov. Ep. 11, 
51-54). Por outro, seu sucesso materializa o resultado do ato ne-
fando cometido pelos irmãos: “o crime e o fardo foram extraídos 
do meu útreo” (et positum est uteri crimen onusque mei; Ov. Ep. 11, 
64; grifos nossos).

25	  Cenas que envolvem a ocultação da gravidez resultante de uma relação 
ilícita também estão presentes na comédia. Na Aulularia de Plauto, por exemplo, 
a gravidez de Fedra, que fora estuprada, é mantida em segredo tanto quanto o 
possível (Pl. Aul. 74-76). Encena-se na Hecyra de Terêncio situação semelhante: 
tendo engravidado depois de uma violação, a jovem Filomena se refugia na casa 
dos pais para ocultar sua situação e o nascimento da criança (Ter. Hec. 391-7).



Diálogos entre autoria feminina e gêneros 
literários na Carta 11 das Heroides de Ovídio

160

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.68112  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 149-171, jul./dez. 2025

Transferindo-se tal situação para uma peça teatral baseada 
neste mito, tais fatos provavelmente não teriam sido trazidos à 
cena,26 se consideramos a prescrição aristotélica de que:

Certamente o pavor e a compaixão podem ser gera-
dos a partir do espetáculo, mas também podem sur-
gir da própria trama dos fatos, o que é primeiramen-
te requisitado e característica do melhor poeta. Com 
efeito, é preciso compor o enredo de tal modo que, 
mesmo sem o assistir, aquele que escuta o desenro-
lar dos acontecimentos efetuados possa ser tomado 
pelo pavor e pelo compadecimento, como ocorrerá 
com todo aquele que for afetado pela escuta do mito 
de Édipo. (Arist. Pol. 1453b, 1-7).27

Nesse sentido, tomando a relação entre o gênero elegíaco das 
Heroides e aspectos teatrais, centrados sobretudo no caráter paté-
tico da passagem, parece-nos interessante pensar que Cânace se 
aproxima aqui de um mensageiro de tragédia. Ainda que os fatos 
narrados tenham sido por ela vividos, diante da cena horripilante, 
eles não podem ser representados no “palco” da epístola. É preciso 
um distanciamento da ação, uma visão “externa”, para que eles se-
jam apresentados à plateia, que em termos internos à epístola, já 
é múltipla. Cânace ora se dirige a Macareu (cuja primeira menção 
ocorre apenas no verso 21 da carta), ora a seu pai (p. ex., v. 5-8).

26	  Reeson (2001, p. 64), em comentário aos versos 47ss., menciona a hipótese 
de que na peça perdida de Eurípides, Aeolus (que Ovídio teria possivelmente 
tomado como modelo), o parto tenha sido encenado.
27	  A tradução citada é de Paulo Pinheiro (Aristóteles, 2015, p. 117-9). Poste-
riormente, Horácio, em uma versão mais contundente dos preceitos do estagi-
rita, como afirma Rudd (1989, p. 179) em comentário ad locum, prevê que: “Ou os 
acontecimentos se passam em cena ou são referidos depois que aconteceram. 
O que se transmite pelo ouvido excita mais debilmente o espírito do que aqui-
lo que se põe diante dos olhos fidedignos e que o próprio espectador aprende 
por si. Não exporás, contudo, em cena o que se deve passar nos bastidores e 
afastarás muitas coisas dos olhos, que dentro em breve narrará a facúndia de 
quem esteve presente. Que Medéia não trucide os filhos diante do público, nem 
o nefando Atreu cozinhe, à vista de todos, entranhas humanas, nem Procne se 
transforme em ave, nem Cadmo, em serpente.” (Hor. Ars. 179-187; tradução de 
Dante Tringali (Horácio, 1993, p. 31)).



Diálogos entre autoria feminina e gêneros 
literários na Carta 11 das Heroides de Ovídio

161

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.68112  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 149-171, jul./dez. 2025

A perspectiva em primeira pessoa da personagem mítica – 
característica, como vimos, compartilhada entre o gênero episto-
lar (na figura da escritora) e o dramático –, quando combinada a 
uma cena “irrepresentável”, faz com que Cânace torne-se, ao mes-
mo tempo, sujeito da história e mensageira dos fatos em que ela 
mesma esteve envolvida. É neste papel que nossa autora continua 
sua narrativa.

Na sequência, Cânace dirige-se diretamente a seu leitor/
espectador: “Por que te felicitas?” (quid tibi grataris?; Ov. Her. 11, 
65).28 A pergunta é uma censura da jovem em relação a Macareu, 
que havia a incentivado a dar à luz a criança (Ov. Her. 11, 59-61) e, 
imaginamos, deve ter se alegrado com o nascimento do filho. O 
uso do tempo presente nesta pergunta é, segundo Reeson (2001, 
p. 76), “uma indicação do quanto Cânace está se inserindo na pró-
pria narrativa”.29 A nosso ver, o efeito é precisamente o contrário: 
Cânace se afasta tanto da sua perspectiva que é capaz de descre-
ver suas ações de modo a recriá-las para seus leitores, como se 
elas estivessem acontecendo simultaneamente à sua narrativa, 
“em frente aos seus olhos”.30

Apartada por uma cesura pentemímera, a segunda parte do 
mesmo verso transfere-nos para o palácio de Éolo (“Éolo está sen-
tado no meio do palácio” – media sedet Aeolus aula; Ov. Her. 11, 65). 
Rompem-se aqui os limites espaciais do ato da escrita epistolar 
e também a perspectiva da primeira pessoa. É de se supor que, 
após o parto, Cânace ainda jazia sobre um leito (Ov. Her. 11, 78) 

28	  Reeson (2001, p. 74) chama atenção para o fato de que a resposta súbita e 
dramática de Cânace a Macareu é reforçada pela métrica deste dístico (v. 65-6), 
o único da epístola com o maior número possível de sílabas breves.
29	  “An indication of the extent to which Canace immerses herself in her narrative”.
30	  Reeson (2001, p. 76) aponta ainda a interpretação de Williams (1992) para 
afirmar que o uso do presente pode contribuir para o aumento da ironia em que 
a história de Cânace está envolvida. Nesse caso, a jovem estaria se dirigindo a 
Macareu no preciso momento em que ele, feliz por ter convencido o pai, vai ao 
encontro dela para trazer-lhe a notícia.



Diálogos entre autoria feminina e gêneros 
literários na Carta 11 das Heroides de Ovídio

162

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.68112  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 149-171, jul./dez. 2025

e que dali poderia ver aquilo que passa a descrever. Essa posi-
ção de observadora, distanciada, a nosso ver, resulta na adoção 
de uma perspectiva análoga à de um mensageiro: uma terceira 
pessoa que assiste a ações e depois as descreve no palco para seus 
espectadores. Nesse sentido, parece corroborar nossa impressão 
a alegação de Knox (1995, p. 269) de que o conteúdo descrito pela 
jovem entre os versos 65 e 92 pode ser caracterizado como uma 
possível “cena de mensageiro” na tragédia perdida de Eurípides, 
que deve ter servido de modelo para Ovídio.31 Além disso, como 
apontamos na primeira seção de nosso texto, a referência a um 
cenário, neste caso o palácio de Éolo, é característica dos prólo-
gos dramáticos: Cânace inicia aqui sua própria tragédia.

Quanto ao fato de que neste momento são narrados fatos 
conhecidos por Macareu, concordamos com a opinião de Knox 
(1995, p. 269) de que o efeito seria uma ampliação da carga paté-
tica da narrativa de uma mãe desesperada pelo que estava acon-
tecendo a seu filho. No entanto, a nosso ver, esse fato não traz os 
alegados problemas de verossimilhança que Ovídio estaria admi-
tindo na opinião do estudioso. Nesse ponto, Cânace dá seu pró-
prio testemunho da reação drástica de Éolo depois de descobrir a 
existência da criança recém-nascida. Vejamos com mais detalhe 
este trecho que se estende por alguns versos:

Inruit et nostrum vulgat clamore pudorem,
	 Et vix a misero continet ore manus.	 80
Ipsa nihil praeter lacrimas pudibunda profudi
	 Torpuerat gelido lingua retenta metu.
Iamque dari parvum canibusque avibusque nepotem
	 Iusserat, in solis destituique locis.
Vagitus dedit ille miser – sensisse putares –	 85
	 Quaque suum poterat voce rogabat avum.
Quid mihi tunc animi credis, germane, fuisse

31	  “We cannot be certain that these events formed part of the plot of the play, 
but it would have formed an effective scene or ‘messenger speech’.”



Diálogos entre autoria feminina e gêneros 
literários na Carta 11 das Heroides de Ovídio

163

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.68112  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 149-171, jul./dez. 2025

	 (Nam potes ex animo colligere ipse tuo),
Cum mea me coram silvas inimicus in altas
	 Viscera montanis ferret edenda lupis?	 90
Exierat thalamo; tunc demum pectora plangi
	 Contigit, inque meas unguibus ire genas. (Ov. Her. 
11, 79-92; grifos nossos)

Ele precipita-se e, com um grito, anuncia minha 
infâmia
e mal detém as mãos longe de meu rosto 
desafortunado.
Eu mesma, pudica, não verti nada além de lágrimas:
Entorpecera-se a língua detida pelo medo gélido.
Ele [Éolo] que o pequeno neto fosse dado aos cães e 
às aves
já ordenara, e que fosse abandonado em lugares 
desertos.
O miserável deu um gemido – parecia ter entendido – 
e, com a voz que podia, rogava ao avô.
Que cabeça tu acreditas que eu tinha naquele mo-
mento, ó irmão,
(pois tu mesmo és capaz de compreender com tua 
própria cabeça)
quando, diante de mim, para o interior da floresta, o 
inimigo
levou minhas entranhas para que lobos das monta-
nhas devorassem?
Abandonara meu quarto. Então, finalmente, eu pude 
bater no peito
e com as unhas arranhar as minhas faces.

Como vemos, mantém-se o tempo presente ao se descrever 
as primeiras ações de Éolo. O rei precipita-se (inruit; Ov. Her. 11, 
79) e mal detém (continet; Ov. Her. 11, 80) suas mãos. Além dis-
so, o caráter episódico da narrativa é enfatizado pela posição, em 
início de verso, dos verbos relacionados à sucessão de movimen-
tos do pai da jovem (Ov. Her. 11, 79-84; cf. Reeson, 2001, p. 81). O 



Diálogos entre autoria feminina e gêneros 
literários na Carta 11 das Heroides de Ovídio

164

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.68112  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 149-171, jul./dez. 2025

efeito de câmera faz o leitor/espectador acompanhar cada uma 
das ações.32 Com isso, ainda que limitemos o alcance da carta de 
Cânace a Macareu, parece-nos que o mencionado problema de 
verossimilhança postulado por Knox pode ser percebido de outra 
maneira. Uma vez que o modo como a jovem assistiu às ações do 
pai certamente não é o mesmo de Macareu (e nem dos autores 
que retrataram este mesmo mito), ao conduzir os olhos de seu 
destinatário de modo controlado, Cânace impõe sua perspectiva, 
trazendo à tona aquilo que só a escrita em primeira pessoa do 
gênero epistolar permite emergir; sobressai, então, sua interpre-
tação feminina dos eventos.

Conclusões: à Cânace só cabe a pena

Como procuramos mostrar em nossa leitura, muitos dos ele-
mentos tomados por Curley (2013) como características compar-
tilhadas entre o gênero dramático e o epistolar estão presentes na 
epístola 11 das Heroides. Por vezes, combinam-se recursos para 
que a carga patética da narrativa de Cânace se amplie; em outros 
casos é a perspectiva em primeira pessoa que gera efeitos ora res-
tritivos – como no caso dos temas tabus – ora amplificantes.

De todo modo, parece-nos importante ainda tratar de um 
aspecto relativo ao modo como Cânace apresenta as ações em 
que esteve envolvida. Como nossa leitura, na esteira de Fulkerson 
(2005), se vale da ideia de que são muitos (e muitas) os destinatá-
rios das cartas dessas heroínas, não acreditamos ser incoerente 
(e nem inverossímil) que a jovem narre a Macareu ações que já 
lhe são conhecidas. Seu público não é precisamente o jovem, mas 
as demais heroínas que compõem essa comunidade literária, a 
qual expressa e percebe o mundo do ponto de vista feminino.

32	  Sobre o uso desse efeito no poema 5 dos Amores, cf. VASCONCELLOS (2016, 
p. 134-141) e ROCHA (2023, p. 387-389).



Diálogos entre autoria feminina e gêneros 
literários na Carta 11 das Heroides de Ovídio

165

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.68112  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 149-171, jul./dez. 2025

Como sabemos, outra heroína ovidiana vive situação similar 
à de Cânace. Trata-se de Hipermnestra. Em Heroides 14, Hiperm-
nestra, a mais velha das Danaides, escreve a Linceu, seu marido. A 
jovem é uma das 50 filhas de Dânao, que aceita casá-las com os 50 
filhos de seu irmão, Egito. As jovens, então, apesar da repulsa que 
sentem pela relação sanguínea com os jovens, acabam se casando 
com seus primos. Elas, contudo, foram aconselhadas pelo próprio 
pai, Dânao, a matar seus maridos na noite de núpcias. Por ter se 
recusado a assassinar Linceu, Hipermnestra é punida.

Temos, então, duas jovens que cometem ações que ofendem 
seus pais e cujos amados – em oposição à grande maioria dos des-
tinatários das heroínas – não as abandonaram ou demonstraram 
desejo de fazê-lo. As cartas 11 e 14 compartilham ainda outro as-
pecto: em ambas, a interlocução se dá não só com o amado, mas 
também com os pais das respectivas autoras. Assim, a dificuldade 
em definir o real destinatário da carta – no caso de Cânace, dis-
cute-se se a epístola é dirigida a Éolo ou a Macareu – comparece 
também na carta de Hipermnestra dedicada a Linceu, mas com 
muito de seu conteúdo voltado a Dânao.

Examinando o conjunto de cartas de Ovídio como um corpus 
que é acessível a essa comunidade literária de heroínas, pode-
mos afirmar, como faz Fulkerson (2005, p. 67-86), que a carta de 
Cânace exerce influência sobre Hipermnestra. É tal influxo que 
permite que esta última não tenha o mesmo destino da filha de 
Éolo. É pelo aprendizado que obtém da carta 11 que Hipermnes-
tra aprende os caminhos que se deve (ou não) tomar quando se 
contraria o pai e passa-se a por ele ser punida. Diante do exem-
plum, a filha de Dânao é capaz de preservar sua própria vida, ao 
adotar estratégia diferente da de Cânace.33 Como afirma Fulker-
son (2005, p. 67): “o fato de Hipermnestra ter sido resgatado pelo 

33	  Cf., ainda, UGARTEMENDÍA, 2017, p. 130-149.



Diálogos entre autoria feminina e gêneros 
literários na Carta 11 das Heroides de Ovídio

166

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.68112  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 149-171, jul./dez. 2025

marido vai se mostrar importante para nós apenas na medida 
que ela pode trazê-lo à tona com base em sua leitura da carta de 
Cânace”.34

Dessa forma, parece-nos que, apesar do seu trágico destino, 
um dos objetos que Cânace tem em suas mãos, descritos na sua 
scribentis imago (Ov. Her. 11, 5), lhe é mais adequado. Segundo a 
jovem, ao escrever sua carta, tem na mão direita a pena; na es-
querda, a espada (v. 3) dada por seu pai para que ela desse fim à 
própria vida. Mais adiante, Cânace se pergunta:

Num minus infestum, funebria munera, ferrum
   Feminea teneo, non mea tela, manu? (Ov. Her. 11, 19-20)

Acaso uma espada, presente fúnebre, menos hostil,
tenho em minha mão feminina, e não minhas armas?

A jovem faz referência ao ferrum, que já mencionara ante-
riormente (v. 3). Mas, neste momento, levanta dúvidas sobre o 
quão adequado é portar tal instrumento, em sua femina manu (v. 
20). Em sua própria fala, Cânace revela o que lhe caberia melhor: 
mea tela (v. 20). Os editores que consultamos (ambos do gêne-
ro masculino) são assertivos em relação ao referente do termo 
telum. Knox (1995, p. 263) afirma que a combinação do adjetivo fe-
mineus com o termo manus “enfatiza a severidade da sua situação: 
as mãos que normalmente trabalham com o tear (telam) agora 
seguram uma espada (tela)”.35 Reeson (2001, p. 49) vai no mesmo 
sentido: “non mea tela: “não meu equipamento”; espadas não são 
adequadas para mãos femininas. Um trocadilho pode sugerir o 
que é adequado: trabalho no tear, simbolizado por tela”. A nosso 
ver, tal entendimento deixa de considerar a imagem inicial que 

34	  “The fact of Hypermestra’s rescue by her husband will prove important to us 
only insofar as she may bring it about based upon her reading of Canace’s letter.”
35	  “The adjective emphasizes the harshness of her situation: the hands that 
would usually work the loom (telam) now hold a sword (tela).”



Diálogos entre autoria feminina e gêneros 
literários na Carta 11 das Heroides de Ovídio

167

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.68112  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 149-171, jul./dez. 2025

Cânace faz de si mesma (valendo-se apenas da ideia de que às 
mulheres somente o trabalho com a lã seria adequado). A verda-
deira “arma” de Cânace, aquela que convém às suas mãos e lhe 
traz algum poder, é mesmo o calamus.



Diálogos entre autoria feminina e gêneros 
literários na Carta 11 das Heroides de Ovídio

168

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.68112  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 149-171, jul./dez. 2025

REFERÊNCIAS

ARAÚJO, Luiza D. Litterae Mortis: cartas de suicídio nas Heroides. 
2025. 84 f. Dissertação (Mestrado em Linguística) – Faculdade de 
Letras, Universidade Federal de Juiz de Fora, Juiz de Fora, 2025.
ARISTÓTELES. Poética. tradução, introdução e notas de Paulo Pi-
nheiro. São Paulo: Editora 34, 2015.
BARCHIESI, Alessandro; FOX, Matt & MARCHESI, Simone. Spe-
aking Volumes: Narrative and Intertext in Ovid and Other Latin Po-
ets. London: Duckworth, 2001.
BEM, Lucy A. de. Metapoesia e Confluência Genérica nos Amores 
de Ovídio. 2011. 391 f. Tese (Doutorado em Linguística) – Instituto 
de Estudos da Linguagem, Universidade Estadual de Campinas, 
Campinas, 2011.
CONTE, Gian B. Memoria dei Poeti e Sistema Letterario: Catullo, Vir-
gilio, Ovidio, Lucano. Torino: G. Einaudi, 1974.
CONTE, Gian B. Latin Literature – A History. Baltimore: The Johns 
Hopkins University Press, 1994.
CUNNINGHAM, Maurice P. The Novelty of Ovid’s Heroides. Classi-
cal Philology, v. 44, n. 2, p. 100-6, 1949.
CURLEY, Dan. Tragedy in Ovid. Cambridge: Cambridge University 
Press, 2013.
DUQUE, Guilherme H. Teatro, Discurso Amoroso e Sedução em 
Plauto e Ovídio. 2019. 179 f. Tese (Doutorado em Linguística) – Ins-
tituto de Estudos da Linguagem, Universidade Estadual de Cam-
pinas, Campinas, 2019.
FOWLER, Don. On the Shoulders of Giants: Intertextuality and 
Classical Studies. In: FOWLER, Don. Roman Constructions – Rea-
dings in Postmodern Latin. Oxford: Oxford University Press, 2000, 
p. 115-137.
FULKERSON, Laurel. (2005). The Ovidian Heroine as Author: Rea-
ding, Writing, and Community in the Heroides. Cambridge: Cam-
bridge University Press, 2005.
HORÁCIO. A Arte Poética de Horácio. Tradução de Dante Tringali. 
São Paulo: Musa Editora, 1993.



Diálogos entre autoria feminina e gêneros 
literários na Carta 11 das Heroides de Ovídio

169

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.68112  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 149-171, jul./dez. 2025

KENNEDY, Duncan F. Epistolarity: the Heroides. In: HARDIE, Phi-
lip (ed.). The Cambridge Companion to Ovid. Cambridge: Cambrid-
ge University Press, 2002, p. 217-232.
KNOX, Peter E. Heroides: Select Epistles – Ovid. Cambridge: Cam-
bridge University Press, 1995.
LINDHEIM, Sara H. Mail and Female: Epistolary Narrative and De-
sire in Ovid’s Heroides. Wisconsin Studies in Classics. Madison: 
University of Wisconsin Press, 2003.
MYERS, Karen S. Ovid’s self-reception in his exile poetry. In: MIL-
LER, John F.; NEWLANDS, Carole E. (ed.). A Handbook to the Recep-
tion of Ovid. Malden: Wiley-Blackwell, 2014, p. 8-21.
OVIDIO. Lettere di Eroine. Introduzione, traduzione e note di 
Gianpiero Rosati. Roma: BUR, 1989.
PASQUALI, Giorgio. Arte allusiva. Pagine Stravaganti. Vol. 2. Flo-
rença: Sansoni, 1968, p. 273-282.
PRATA, Patricia. O Caráter Intertextual dos Tristes de Ovídio: Uma 
Leitura dos Elementos Épicos Virgilianos. 2007. 421 f. Tese (Douto-
rado em Linguística) – Instituto de Estudos da Linguagem, Uni-
versidade Estadual de Campinas, Campinas, 2007.
PRATA; Patricia & VASCONCELLOS, Paulo Sérgio de. (orgs.) Sobre 
Intertextualidade na Literatura Latina – Textos fundamentais. São 
Paulo: Editora da Unifesp, 2019.
REESON, James. Ovid Heroides 11, 13 and 14. Leiden: Mnemosyne 
Supplements. Volume 221. Brill, 2001.
ROCHA, Carol M. da. Corinna: a puella in(es)crita nos Amores de 
Ovídio. In Elaine C. P. dos Santos; Katia T. C. de Azevedo & Maria 
Ap. de Oliveira Silva (orgs.). O Feminino na Literatura Grega e Lati-
na. Teresina: EDUFPI, 2023, p. 375-391.
ROCHA, Carol M. da.; OLIVEIRA, Jéssica R. de. Ariadne em Cena: 
Teatralidade na Epistula 10 das Heroides de Ovídio. Ágora. Estudos 
Clássicos em Debate, 25, 163-185, 2023a. https://doi.org/10.34624/
agora.v25i0.31331
ROCHA, Carol M. da.; OLIVEIRA, Jéssica R. de. Trama entre mu-
lheres: espetáculo e diálogo intratextual nas Heroides 2 e 10 de 

https://brill.com/view/serial/MNS
https://brill.com/view/serial/MNS
https://doi.org/10.34624/agora.v25i0.31331
https://doi.org/10.34624/agora.v25i0.31331


Diálogos entre autoria feminina e gêneros 
literários na Carta 11 das Heroides de Ovídio

170

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.68112  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 149-171, jul./dez. 2025

Ovídio. Dossiê Mulheres na Antiguidade. Revista Enunciação, v. 8, 
n. 2, 65-87, 2023b. https://doi.org/10.61378/enun.v8i2
RUDD, Niall (ed.). Horace: Epistles Book II and Epistle to the Piso-
nes (“Ars Poetica”). Cambridge: Cambridge University Press, 1989.
SILVA, Márcia R. de F. da. O Trágico nas Heroides de Ovídio. 2008. 
Tese (Doutorado em Letras Vernáculas) – Faculdade de Letras, 
Universidade Federal do Rio de Janeiro, Rio de Janeiro, 2008.
SPENTZOU, Efrossini. Readers and Writers in Ovid’s Heroides: 
Transgressions of Genre and Gender. Oxford: Oxford University 
Press, 2003.
TARRANT, Richard J. The Authenticity of the Letter of Sappho to 
Phaon (Heroides XV). Harvard Studies in Classical Philology, v. 85, 
p. 133–153, 1981.
THORSEN, Thea. Ovid’s Early Poetry. From his Single Heroides to 
his Remedia Amoris. Cambridge: Cambridge University Press, 
2014.
UGARTEMENDÍA, Cecilia M. A Exemplaridade do Abandono: Epís-
tola Elegíaca e Intratextualidade nas Heroides de Ovídio. 2017. 169 
f. Dissertação (Mestrado em Letras Clássicas) – Faculdade de Le-
tras Clássicas e Vernáculas, Universidade Estadual de São Paulo, 
São Paulo, 2017.
VASCONCELLOS, Paulo Sérgio de. Persona Poética e Autor Empí-
rico na Poesia Amorosa Romana. São Paulo: Editora Unifesp, 2016.
VERDUCCI, Florence. Ovid’s Toyshop of the Heart – Epistulae He-
roidum. Princeton: Princeton University Press, 1985.
WILLIAMS, Gareth. Ovid’s Canace: Dramatic Irony in Heroides 11. 
Classical Quarterly, v.42, n. 1, p. 201-209, 1992.

https://doi.org/10.61378/enun.v8i2


Diálogos entre autoria feminina e gêneros 
literários na Carta 11 das Heroides de Ovídio

171

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.68112  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 149-171, jul./dez. 2025

The dynamic interplay between female authorship and 
literary genres in Ovid’s Heroides 11

ABSTRACT: To contribute to a more productive appreciation of Ovid’s Heroides, 
a work that was once the subject of criticism due to its supposed monotonous 
tone and inefficiency in moving its recipients, this article explores the rela-
tionship between the characteristics of elegiac-epistolary writing and the cons-
titutive features of drama in Heroides. Therefore, the present analysis of epistle 
11 (Canace’s letter to Macareus) is based on two main concepts. On the one hand, 
this study draws upon the concept of a female literary community developed by 
Laurel Fulkerson (2005). On the other hand, it examines the relationship betwe-
en drama and epistle, as proposed by Dan Curley (2013). The primary argument 
of this study is that this collection of Ovidian letters engages in a dialogue be-
tween literary genres and women’s writing, thereby contributing to the charac-
terization of Canace as the author of her own narrative.

KEYWORDS: Ovid; Heroides; female; theater; elegy.



172

Poesia camponesa e 
audiência urbana 

em Calpúrnio Sículo 
e Nemesiano1

Daniel Falkemback Ribeiro2

Resumo: Embora as comunidades rurais sejam um tópico importante nos estu-
dos sobre a poesia bucólica latina, os pastores, nesses poemas, geralmente não 
são considerados camponeses. No entanto, há um contexto no qual a maioria 
dos personagens em Calpúrnio Sículo e Nemesiano pode ser vista como mem-
bros do campesinato romano. Nesses textos, os pastores são representados 
como socialmente inferiores a outros tipos de poeta. Na Écloga IV, de Calpúrnio 
Sículo, por exemplo, Córidon, apesar de sua condição, despreza o estilo poético 
rústico e quer ir a Roma obter a aprovação do imperador, fator considerado com 
frequência um indicativo da decadência da poesia rural. Além disso, na Écloga 
II, de Nemesiano, Álcon menciona Títiro como modelo poético em virtude de 
seu sucesso em Roma. Neste artigo, nosso objetivo é examinar o quanto é con-
flitante a imagem da comunidade retratada na poesia bucólica pós-virgiliana. 
Também pretendemos reavaliar a percepção de que uma decadência artística 

1	 Agradeço às equipes de organização do dossiê, de avaliação e de revisão 
por seu valioso trabalho. Também estendo os agradecimentos a Alessandro H. 
P. Rolim de Moura pela leitura da primeira versão deste artigo e a Tadeu B. C. 
Andrade e ao público da conferência Obraz społeczności chłopskich w piśmien-
nictwie, kulturze i sztuce Europy od starożytności do XX w., realizada em Lublin, 
Polônia, em 2024, pelos comentários à sua segunda versão.
2	 Professor Adjunto de Língua e Literatura Latinas do Instituto de Letras da 
Universidade Federal da Bahia.



Poesia camponesa e audiência urbana 
em Calpúrnio Sículo e Nemesiano

173

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.68115  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 172-195, jul./dez. 2025

rural é delineada nesses poemas em vez de uma relação complexa entre os cam-
poneses e a cidade.

Palavras-chave: rusticitas; campesinato; poesia bucólica.

Na literatura latina da Antiguidade, a rusticitas, isto é, a rus-
ticidade, pode ser vista como algo além de uma mera associação 
com o rus e o rusticus, ou seja, o campo e o camponês. Não se trata 
de uma definição estritamente geográfica, mas também cultural 
romana, que é posta em questão nas Bucólicas de Calpúrnio Sícu-
lo e Nemesiano. Ambas as obras parecem estar em contraste com 
a tradição bucólica virgiliana, certamente uma referência quanto 
à rusticitas para a poesia pós-augustana, como veremos. Os dois 
poetas parecem, na verdade, também redefinir esse conceito em 
sua literatura pela dinâmica de poder estabelecida entre o campo 
e a cidade, especialmente em relação à representação da poesia 
campestre e sua recepção em um contexto urbano. Esta análise 
se dá principalmente a partir de passagens das Éclogas IV e VII 
de Calpúrnio Sículo e da Écloga II de Nemesiano. O objetivo é de-
monstrar como esses poemas apresentam formas de ver os cam-
poneses na cultura imperial romana que talvez sejam diferentes 
de algumas percepções da espécie bucólica do epos latino.

Antes de mais nada, é preciso abordar uma questão: pode-
mos definir os pastores da poesia bucólica antiga como campo-
neses? Essa é uma maneira adequada de chamá-los? O primeiro 
problema com o qual temos de lidar é o fato de muitos estudiosos 
terem visto o Império Romano apenas como uma sociedade ba-
seada na escravidão. Desse ponto de vista, não poderíamos su-
por que qualquer tipo de campesinato fosse possível. Entretanto, 
apesar do importante papel da escravidão na agricultura roma-
na, especialmente nos latifundia (“latifúndios”), havia pessoas que 
trabalhavam e viviam no campo que não eram escravas. Desde 
os tempos republicanos, trabalhadores legalmente reconhecidos 
como cidadãos livres, embora não fossem proprietários de gran-
des terras, faziam parte de numerosas comunidades por toda a 



Poesia camponesa e audiência urbana 
em Calpúrnio Sículo e Nemesiano

174

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.68115  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 172-195, jul./dez. 2025

Itália. Como aponta Garnsey (1998, p. 93-94), eles também foram 
importantes para o crescimento do poder aristocrático, pois fo-
ram forçados a se tornar mão de obra na expansão militar roma-
na e, por essa razão, perderam suas terras para os latifundiários. 
Apesar disso, o campesinato não deixou de existir. Ainda assim, 
é difícil dizer como eram suas vidas. Segundo Bowes (2020, p. 
4-5), descobertas arqueológicas recentes na Toscana indicam a 
construção de uma sociedade complexa nessa região. De acordo 
com sua definição, o campesinato incorpora muitas categorias 
possíveis, como arrendatários, trabalhadores assalariados, traba-
lhadores sazonais, artesãos e, é claro, pessoas escravizadas. Todos 
faziam parte da mesma comunidade, sendo o que os escritores 
romanos urbanos chamavam de rustici (“camponeses”). Como 
logo se percebe, a palavra rusticus tinha um significado amplo, as-
sim como rusticitas.

Para avançarmos na discussão, é fundamental recordar que 
a rusticitas, como vocábulo, no latim clássico, teria quatro possí-
veis acepções, de acordo com o Oxford Latin Dictionary, sendo to-
das referentes à propriedade de ser rusticus (Glare, 1968, p. 1671). 
Nota-se que, apesar de a palavra rusticitas não aparecer nas Bucó-
licas virgilianas, sua presença como conceito é nítida se analisar-
mos suas composições, com frequência ligada às propriedades 
genéricas atribuídas ao rusticus, ainda que com peculiaridades.      
Paralelamente, na obra de Calpúrnio Sículo, o vocábulo em ques-
tão apresenta um uso que se ajusta, apenas parcialmente, ao cam-
po semântico consagrado pelos dicionários, como observaremos 
adiante. Considerando-se, então, a rusticitas como uma definição 
variável, mas sempre relativa ao ser rusticus, podemos partir para 
uma ligeira revisão do contraste entre campo e cidade nas Bucó-
licas de Virgílio antes de entrarmos, de fato, em nosso objeto de 
análise. Pela leitura da Écloga I e da Écloga IX, é possível estabe-
lecer um primeiro direcionamento para a rusticitas na tradição 
bucólica virgiliana, considerando suas possibilidades de reela-
boração. A abertura do primeiro poema, em que Melibeu e Títiro 



Poesia camponesa e audiência urbana 
em Calpúrnio Sículo e Nemesiano

175

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.68115  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 172-195, jul./dez. 2025

estão num locus amoenus, aponta alguns desses caminhos (Verg. 
Ecl. 1.1-10):

M. Tityre, tu patulae recubans sub tegmine fagi
      siluestrem tenui Musam meditaris auena;
      nos patriae fines et dulcia linquimus arua.
      Nos patriam fugimus; tu, Tityre, lentus in umbra
      formosam resonare doces Amaryllida siluas.
T.  O Meliboee, deus nobis haec otia fecit.
      Namque erit ille mihi semper deus, illius aram
      saepe tener nostris ab ouilibus imbuet agnus.
      Ille meas errare boues, ut cernis, et ipsum
      ludere quae uellem calamo permisit agresti.3

Apesar do aparente cenário de harmonia, as diferenças entre 
as duas personagens já são estabelecidas de início, bem como o 
tema da fuga do campo, local de ócio que Títiro diz ter sido fruto 
de um deus. A razão para a desarmonia crescente no poema é o 
confisco de terra, como indica Winterbottom (1976). Essa tensão 
que se cria entre antigos e novos colonos repercute também na 
relação entre Melibeu e Títiro, entre aquele que vai e aquele que 
fica, e, por consequência, esclarecem-se as relações de poder em 
Roma, pelas quais a urbs (“cidade”) determina o que acontece no 
campo. De acordo com Coleman (1977, p. 72), destacam-se aqui, 
além de urbs, os vocábulos patria (“pátria”) e finis (“limite”), asso-
ciados a temas não convencionalmente bucólicos, considerados 
mais bélicos e urbanos. É notável, portanto, a intrusão da cidade 

3	  Citado com base no texto estabelecido por Saint-Denis (2014). Na tradução 
de Carvalho (2005, p. 13): “Melibeu: Títiro, tu, sentado embaixo da ampla faia, / 
tocas na tênue flauta uma canção silvestre; / nós deixamos a pátria e estas doces 
pastagens; / nós fugimos, e tu, tranquilo à sombra, Títiro, / levas selva a ecoar 
Amarílis formosa. / Títiro: Ó Melibeu, um deus, a nós, este ócio fez: / Ele sempre 
será meu deus; que o altar dele, / tenra ovelha de nosso aprisco sempre embeba. 
/ Bem vês, ele deixou meu rebanho pastar / e eu tocar o que bem quiser em flau-
ta agreste”.



Poesia camponesa e audiência urbana 
em Calpúrnio Sículo e Nemesiano

176

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.68115  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 172-195, jul./dez. 2025

no campo que acontece também pelo léxico, imposta, ademais, 
como se observa nos versos 3 e 4, pela repetição do termo patria.

De maneira breve, exemplifica-se esse contraste entre cam-
po e cidade por uma descrição de Melibeu no mesmo poema 
(Verg. Ecl. 1.70-72): Impius haec tam culta noualia miles habebit? / 
Barbarus has segetes? En quo discordia ciuis / produxit miseros! His 
nos conseuimus agros!4 Aqui, a chegada de um novo proprietário 
das terras, definido como barbarus (“bárbaro”), pode, além de per-
turbar o campo, como no início do poema, colocá-lo em oposição 
à cidade e à sua cultura:

Os críticos têm buscado entender se barbarus implica 
que o novo proprietário não era um cidadão italiano 
ou se é simplesmente um termo ofensivo (“inculto”, 
“cruel”) para alguém que tirou seu sustento de matar 
pessoas na guerra civil; de qualquer forma, é claro, 
barbarus vai contra culta para sugerir incultus como 
outro termo adequado para o novo proprietário. Seja 
como for, barbarus é uma palavra muito marcante de 
se encontrar aqui. [...]. Ao contemplar a tomada de seu 
mundo, Melibeu, então, ecoa uma maneira intencio-
nalmente cômica de imaginar os novos governantes 
que nada sabem sobre as artes do campo (e, portanto, 
como vimos, nada da ars da poesia).” (Hunter, 2006, p. 
267, tradução nossa). 5

4	 Na tradução de Carvalho (2005, p. 19): “Um ímpio militar possuirá estas 
glebas? / Um bárbaro a seara? Onde a guerra lançou / míseros cidadãos! Para 
outros semeamos!”
5	 Critics have concerned themselves with whether barbarus implies that the 
new owner was not an Italian citizen, or whether it is simply a term of abu-
se (“uncultured”, “cruel”) for someone who has earned his livelihood through 
killing people in civil war; either way, of course, barbarus plays off against culta 
to suggest incultus as another suitable term for the new owner. Be that as it may, 
barbarus is a very striking word to find here. [...] As he contemplates the takeover 
of his world, then, Meliboeus echoes a knowingly comic way of figuring the new 
rulers who know nothing of the artes of the countryside (and hence, as we have 
seen, nothing of the ars of poetry).



Poesia camponesa e audiência urbana 
em Calpúrnio Sículo e Nemesiano

177

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.68115  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 172-195, jul./dez. 2025

Por essa oposição, a cultura citadina, ou seja, a urbanitas, tor-
na-se até mesmo uma não cultura, caso entendamos o barbarus 
como inculto, sem a habilidade para lidar com o campo e a sua 
cultura, inclusive a ars (“técnica”) de sua poesia. Nesse sentido, a 
rusticitas deixa de ser um conceito pejorativo, somente uma nega-
ção da urbanitas, para que se transformar, com efeito, na negação 
de um ideal de rusticitas. Por essa inversão de valores, a oposição 
entre campo e cidade fica evidente e se torna parte da poética bu-
cólica virgiliana.

Sobre essa questão, Winterbottom (1976) nos aponta algu-
mas possibilidades de leitura de Virgílio com base tanto da Éclo-
ga I quanto da Écloga IX como referências político-poéticas. Além 
de elas serem comumente lidas em conjunto, constituiriam tam-
bém perspectivas diferentes sobre a problemática criada entre 
campo e cidade e que, por consequência, põem em xeque a pró-
pria razão de ser da poesia bucólica, a depender do ponto de vista. 
Na Écloga I, em busca de libertas, Títiro vai à “cidade que chamam 
Roma” (urbem quam dicunt Romam, v. 19) para pedir que não per-
desse suas terras, solicitação atendida por um iuuenis (“jovem”), 
supostamente Augusto. Esse caráter talvez panegírico, não muito 
recorrente na poesia bucólica até então, precisa ser repensado no 
contexto do poema:

O poema se equilibra cuidadosamente entre elogio e 
crítica a Otaviano. Não se declara que o iuuenis é res-
ponsável pela situação de Melibeu assim como ele é 
responsável pela felicidade de Títiro. Mas ‘en quo dis-
cordia ciuis / produxit miseros’ (71-2), e são necessários 
dois para fazer uma discordia. Virgílio, longe de fazer 
agradecimentos pessoais a Otaviano, está expressando 
inquietação pessoal, talvez até mesmo uma consciência 
incômoda. Ele pode se sentar em sua cadeira para com-
por poesia bucólica, pois outra vida no campo é menos 
idílica. Tudo está bem com Títiro, mas o que dizer de 
Melibeu? (Winterbottom, 1976, p. 56, tradução nossa). 6

6	  The poem balances carefully between eulogy and criticism of Octavian. It 



Poesia camponesa e audiência urbana 
em Calpúrnio Sículo e Nemesiano

178

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.68115  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 172-195, jul./dez. 2025

Contudo, percebe-se que, ao menos nessa composição, as 
consequências são o aumento da influência da cidade nas rela-
ções do campo, não se limitando aos confiscos de terra, e a criação 
de uma discordia (“discórdia”) entre Títiro e Melibeu, que pode ser 
um dos motivos para a aparente indiferença do primeiro ao sofri-
mento do segundo. Esse campo perturbado é também a imagem 
predominante na Écloga IX, em que Méris deseja ir à cidade para, 
assim como Títiro, buscar uma solução para o problema das suas 
terras confiscadas. Lícidas o encontra e se refere a Menalcas, que, 
graças aos seus poemas, aparentemente, conseguiu salvar tudo 
(Verg. Ecl. 9.1-10):

L. Quo te, Moeri, pedes? an, quo uia ducit, in urbem?
M. O Lycida, uiui peruenimus, aduena nostri
     (quod numquam ueriti sumus) ut possessor agelli
     diceret: ‘haec mea sunt; ueteres migrate coloni.’
     nunc uicti, tristes, quoniam fors omnia uersat,
     hos illi (quod nec vertat bene) mittimus haedos.
L. Certe equidem audieram, qua se subducere colles
     incipiunt, mollique iugum demittere cliuo,
     usque ad aquam et ueteres, iam fracta cacumina, 
fagos

     omnia carminibus uestrum seruasse Menalcan.7

is not stated that the iuuenis is responsible for Meliboeus’ plight in the way that 
he is responsible for Tityrus’ happiness. But ‘en quo discordia ciuis / produxit 
miseros’ (71-2), and it takes two to make a discordia. Virgil, far from expressing 
personal thanks to Octavian, is expressing personal disquiet, perhaps even an 
uneasy conscience. He may sit in his study composing bucolic poetry; for other 
life in the country is less idyllic. All is well with Tityrus; but what of Meliboeus?
7	  Na tradução de Carvalho (2005, p. 83): “L. Aonde, Méris, leva o teu passo? À 
cidade? / M. Vivemos para ouvir, Lícidas, um intruso / (nunca pensei), senhor de 
nossos parcos campos, / afirmar: “Isto é meu; migrai, velhos colonos”. / Tristes, 
vencidos, já a sorte tudo inverte, / lhe mandamos (que o mal lhe tragam!) uns 
cabritos. / L. Mas, ao invés, ouvi que lá, onde as colinas / começam a descer em 
suave declive, / até o rio e o faial de copas já fendidas, / Menalcas conservou tudo, 
graças aos versos.”



Poesia camponesa e audiência urbana 
em Calpúrnio Sículo e Nemesiano

179

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.68115  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 172-195, jul./dez. 2025

Mais uma vez, a cidade aparece como dominante nas rela-
ções com o campo, de modo que um aduena (“intruso”) parece 
ocupar o espaço rural, deixando os pastores uicti (“vencidos”) e 
tristes, somente baseados talvez na esperança de Menalcas, que 
conservou suas terras e também seu canto. Ao longo do poema, 
há a noção de que os confiscos de terra levam a um esgotamento 
da força criativa:

Menalcas se foi. Isto é, Virgílio se desespera com a 
poesia bucólica. Na Écloga I, ele demonstrou sua in-
quietação com sua própria sorte e a sorte do papel 
do poeta bucólico em tempos conturbados. Na Éclo-
ga IX, a inquietude chegou a uma crise. Ele e sua po-
esia, como agora ele nota, não têm lugar no campo, 
tela inter Martia. Sob outras circunstâncias, Virgílio 
recuperou o otimismo por um momento; em 40 a.C., 
escreveu a Écloga IV, com a ideia de que o campo fi-
nalmente tinha encontrado a paz. Contudo, quando 
ele montou suas Bucólicas, colocou o poema de Títiro 
por primeiro, para proclamar uma nova poesia bucó-
lica engajada, romana e humana; quase no final, colo-
cou o poema de Menalcas, com sua confissão de que a 
poesia bucólica é impotente num mundo impiedoso. 
(Winterbottom, 1976, p. 58, tradução nossa). 8

Essa leitura da Écloga IX se fundamenta na recusa de Méris 
em entoar o canto ao final do poema,9 assim como na ausência de 

8	 Menalcas has gone. Virgil, that is, despairs of pastoral poetry. In the first 
Eclogue he displayed his disquiet at his own good fortune and the ill fortune of 
the role of pastoral poet in troubled times. In the ninth, the disquiet has reached 
a crisis. He and his poetry, he now realizes, have no place in the countryside, ‘tela 
inter Martia’. In altered circumstances Virgil regained optimism for a moment; 
in 40 he wrote the fourth Eclogue, with its implication that the countryside had 
found peace after all. But when he came to assemble his Eclogue book, he placed 
the Tityrus poem first, to proclaim a new committed pastoral, Roman and huma-
ne; almost at the end he set the Menalcas poem, with its confession that pastoral 
is powerless in a ruthless world.
9	 VERG. Ecl. 9.66-67: Desine plura, puer, et quod nunc instat agamus; / carmina 
tum melius, cum uenerit ipse, canemus. Na tradução de Carvalho (2005, p. 89): “Não 
insistas, rapaz; apressemos o passo./ Cantaremos melhor, quando vier Menal-
cas.”



Poesia camponesa e audiência urbana 
em Calpúrnio Sículo e Nemesiano

180

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.68115  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 172-195, jul./dez. 2025

Menalcas, figura paradigmática da expressão poética para ambos 
os pastores. Sem ele, de acordo com Méris, não poderiam cantar 
bem. Embora pareça pessimista, a conclusão de Winterbottom 
pode ser ainda corroborada pela leitura de Boyle (1975), para o 
qual a defesa da rusticitas nas Bucólicas de Virgílio seria um con-
junto de ideais num paraíso perdido, pois elas incorporariam:

[...] tanto o ambiente rural da Itália contemporânea, 
sujeito à vontade e à opressão da cidade, Roma, quan-
to uma paisagem moral, psicológica e intelectual, 
uma imagem tanto dos ideais do homem (como nas 
Ecl. IV e V) quanto da realidade de sua incompletude 
(como nas Ecl. I-III e VII-X). (Boyle, 1975, p. 189, tra-
dução nossa). 10

A interpretação de que o poeta compõe uma “realidade de 
incompletude” nas Éclogas I e IX, além de outras mencionadas, é 
determinante para que Clausen, a título de exemplo, em seu co-
mentário às Bucólicas, afirme o seguinte sobre a caracterização 
inicial de Menalcas: “Virgílio está bastante disposto a sacrificar 
uma probabilidade dramática [...] pela criação de uma paisagem 
ideal – uma paisagem aqui definida pelo olhar de um sobreviven-
te e, mesmo assim, com suas faias literárias, curiosamente vaga e 
indeterminada”11 (1994, p. 267, tradução nossa). 

À parte das interpretações virgilianas, o que se observa é o 
contraste estabelecido pelas Éclogas I e IX, em especial, mas tam-
bém por outras, quanto às relações entre campo e cidade na de-
finição de uma rusticitas na tradição bucólica. Esse diálogo, por-
tanto, não é construído de forma igualitária, tendendo boa parte 

10	  [...] both the rural environment of contemporary Italy, subject to the will 
and oppression of the city, Rome, and a moral, psychological and intellectual 
landscape, an image both of man’s ideals (as in E. 4 and 5) and of the reality of 
their non-fulfilment (as in E. 1-3, 7-10).
11	  Virgil is quite willing to sacrifice dramatic probability [...] to the creation of 
an ideal landscape – a landscape here defined as by a survivor’s eye and yet, with 
its literary beeches, curiously vague and indeterminate.



Poesia camponesa e audiência urbana 
em Calpúrnio Sículo e Nemesiano

181

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.68115  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 172-195, jul./dez. 2025

da crítica a apresentar um Virgílio trágico que nos levaria, aos 
poucos, do primeiro poema até o penúltimo, a acreditar menos 
na possibilidade de uma prevalência da rusticitas. Ainda veremos 
que tais ideias também são discutidas sobre Calpúrnio Sículo, 
com atenção às suas relações com a poética virgiliana.

Nas Bucólicas de Calpúrnio Sículo, livro composto de sete po-
emas, destacam-se, para nossa análise, as Éclogas IV e VII, que 
figuram como “poemas políticos” em conjunto com a Écloga I, de 
acordo com Leach (1973) e Davis (1987). O posicionamento desses 
poemas no livro seria fundamental para Leach, segundo a qual o 
poeta, “[...] ao colocar as Éclogas políticas, uniformemente distri-
buídas, no enquadramento mais notável e nas posições mais cru-
ciais, fez com que elas se sobressaíssem como o esqueleto de seu 
projeto poético”12 (1973, p. 53). Todavia, tal visão evidentemente 
acaba por deixar de lado os outros poemas, ditos “rústicos”, sem 
que se firmem ligações entre eles e as ditas “Éclogas políticas”, 
criando-se um problema de unidade na análise. Independente-
mente da organização do livro, o fato que prevalece importante 
para nosso trabalho é que as composições selecionadas dialogam 
entre si na construção de uma rusticitas. Em comparação com a 
poética bucólica de Virgílio, percebe-se que Calpúrnio Sículo pa-
rece constituir uma espécie de campo deslocado em sua poesia, 
partindo-se da ideia de um “campo” que “está perturbado” (v. 12) 
na Écloga I virgiliana. Esse campo deslocado a que nos referimos 
também perde seu lugar de origem, o locus amoenus, como vere-
mos, de forma que a poética calpurniana parece se dedicar a ree-
laborar esse espaço para seus propósitos, sem, no entanto, igno-
rar a tradição de Teócrito e, principalmente, de Virgílio.

Quanto ao programa de Calpúrnio Sículo, é difícil apontar um 
poema como representante de sua poética, apesar de Karakasis, 

12	  […] by placing the political Eclogues, evenly distributed, in the more cons-
picuous framing and pivotal positions, he has made them stand out as the ske-
leton of his poetic design.



Poesia camponesa e audiência urbana 
em Calpúrnio Sículo e Nemesiano

182

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.68115  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 172-195, jul./dez. 2025

por exemplo, afirmar que a Écloga IV seria programática em ra-
zão da sua posição central na obra e seu caráter de “modificação 
de gênero” (generic modification) (2011, p. 239). Isso se deve ao fato 
de o poeta, na tradição bucólica, ocupar o lugar de sucessor de 
Teócrito e Virgílio, o que lhe permite, na medida do possível, in-
troduzir alterações no gênero – algo que, de certa forma, já havia 
sido feito pelo poeta augustano. A diferença é que, para a poéti-
ca calpurniana, existia um modelo romano: “Calpúrnio lida com 
o mundo bucólico romano como um fato estabelecido, tomando 
muito de seu simbolismo como algo dado”13 (Leach, 1973, p. 55). 
Embora esse “mundo bucólico” tivesse resistido até a época do 
poeta, isso não significa que ele fosse obrigado a segui-lo como 
um ritual, evitando qualquer tipo de mudança no procedimento.

O diálogo de Calpúrnio Sículo com o Virgílio bucólico é evi-
dente na Écloga IV desde os primeiros versos, de modo que até 
mesmo contrastes já se evidenciam. Na abertura do poema, Me-
libeu expressa um aparente incômodo com o lugar em que Có-
ridon está sentado, divagando sobre sua possível situação (Calp. 
Ecl. 4.1-4):

Quid tacitus, Corydon, uultuque subinde minaci
quidue sub hac platano, quam garrulus adstrepit 
umor,
insueta statione sedes? iuuat algida forsan
ripa leuatque diem uicini spiritus amnis?14

Há alguma semelhança da abertura dessa composição com 
os versos iniciais tanto da Écloga I de Virgílio quanto do Idí-
lio I de Teócrito, porém há também uma diferença notável a ser 

13	 Calpurnius treats the Roman pastoral world as an established fact, taking 
much of its symbolism for granted.
14	 Citado da edição estabelecida por Amat (1991). “Por que tácito, Córidon, 
com um temível aspecto, / por que sob um plátano, que a água falante perturba, 
/ senta-se em raro recanto? Talvez te agrade a molhada / margem e o sopro do 
rio vizinho o dia amenize?” (tradução nossa).



Poesia camponesa e audiência urbana 
em Calpúrnio Sículo e Nemesiano

183

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.68115  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 172-195, jul./dez. 2025

sublinhada: Córidon, ao contrário do Títiro virgiliano e do cabrei-
ro teocritiano, não toca flauta alguma; ele está tacitus (“tácito”) – 
de certo modo, como Méris ficou tacitus na Écloga IX virgiliana 
(v. 37). Melibeu o aborda desconcertado, perguntando-lhe a razão 
para estar quieto naquele lugar tão ermo. Ao contrário do Melibeu 
virgiliano, este Melibeu não parece ter uma boa opinião sobre o 
local em que o outro se encontra, considerando-o “raro” (insueta), 
com um córrego “falante” (garrulus), o que o leva a perguntar a ra-
zão para o interlocutor estar ali. Lemos aí alguns traços especiais 
da poética de Calpúrnio Sículo:

Aos olhos do patrono, algo parece fora de ordem nes-
sa agradável cena. Córidon deveria estar cantando – o 
silêncio não é um sinal de contentamento rústico –, 
e seu olhar estranhamente portentoso (minax vultus) 
indica uma inquietação incomum. Possivelmente, ele 
deixou que o conforto físico atrapalhasse o caminho 
de sua arte. É estranho, no entanto, que Melibeu fale 
do riacho como um barulho tedioso (garrulus) e do 
assento de Córidon como inadequado para o canto 
(infesta). Os pastores teocritianos não acham melhor 
acompanhamento para o canto que o murmúrio da 
queda de água, enquanto os cantores da Écloga V de 
Virgílio comparam a beleza do canto com os sons da 
natureza. (Leach, 1973, p. 65-66). 15

À parte da diferença da edição do poeta que a autora consul-
tou, em que a posição onde Córidon se senta é infesta (“hostil”), e 
não insueta, como citamos, permanece válida a reflexão acerca da 
inadequação da cena ao locus amoenus convencional, em relação 

15	  To the patron’s eye, something seems out of order in this pleasant scene. 
Corydon ought to be singing – silence is not a sign of rustic contentment — and 
his strangely portentous look (minax vultus) indicates unusual restlessness. Pos-
sibly he has let physical comfort stand in the way of his art. It is odd, nonethe-
less that Meliboeus should speak of the brook as tediously noisy (garrulus) and 
Corydon’s seat as unsuited to song (infesta). Theocritean herdsmen can find no 
better accompaniment to their singing than the murmur of falling water while 
the singers of Vergil’s fifth Eclogue compare the beauty of song with the sounds 
of nature.



Poesia camponesa e audiência urbana 
em Calpúrnio Sículo e Nemesiano

184

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.68115  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 172-195, jul./dez. 2025

aos primeiros versos da Écloga I virgiliana (v. 1 e 4) e aos Idílios 
teocritianos. Além de Córidon não cantar, o próprio Melibeu não 
se sente atraído pelo espaço em que se encontra, deslocado em 
relação ao campo. Ademais, Karakasis (2011, p. 24) observa que 
até mesmo a árvore sob a qual o poeta tacitus está sentado – o 
platanus (“plátano”) – não é uma espécie comumente frequente 
nas Bucólicas de Virgílio nem nos Idílios de Teócrito. No entanto, 
ela aparece nas Geórgicas (4.146), o que evidencia uma das muitas 
relações intertextuais que Calpúrnio Sículo estabelece a fim de 
reelaborar a poesia bucólica. Em seguida, Córidon responde às 
dúvidas de Melibeu (Calp. Ecl. 4.5-8):

Carmina iam dudum, non quae nemorale resultent,
uoluimus, o Meliboee; sed haec, quibus aurea possint
saecula cantari, quibus et deus ipse cantatur,
qui populos urbesque regit pacemque togatam.16

Como se observa, apesar de não tocar uma flauta como o Tí-
tiro virgiliano, Córidon reflete sobre sua poesia, ainda que tacitus. 
Entretanto, afirma que, com esses poemas, deseja se afastar de 
algo que seja “silvestre” (nemorale), ou seja, mais afim ao campo, 
propenso a cantar “tempos áureos” (aurea saecula), em nome de 
um deus soberano de “povos” e “cidades” (populos urbesque) onde 
“a paz togada lidera” (regit pacemque togatam). Além da associação 
com o discurso panegírico, nota-se mais uma vez que o poeta se 
volta para outro tipo de poesia. A relação com Virgílio também 
é perceptível ao se atribuir a proteção do canto a um deus, como 
Melibeu faz na Écloga I (v. 6-7). Percebe-se, também, na descri-
ção do “próprio deus” (deus ipse), associado ao imperador, talvez 
Nero,17 sua imediata ligação com a cidade e sua cultura, visando 

16	 Há um tempo não poemas que soem silvestres / quero, e sim, Melibeu, 
aqueles que ao canto dos tempos / áureos servem, que neles o próprio deus se 
celebre, / ele que povos, cidades e a paz togada lidera (tradução nossa).
17	 Vale observar que, embora exista uma longa discussão sobre a datação da 
obra de Calpúrnio Sículo, recentemente sintetizada por Beron (2021, p. 30-40), 



Poesia camponesa e audiência urbana 
em Calpúrnio Sículo e Nemesiano

185

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.68115  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 172-195, jul./dez. 2025

a um domínio de grandes proporções, matéria de outra espécie 
que não seja a bucólica, talvez a épica. Aqui se sobressai não só o 
elemento panegírico que permeia vários poemas calpurnianos, 
mas também o começo da construção da figura de Córidon como 
um poeta distante dos assuntos do campo. Mais adiante, ao refle-
tir sobre a recepção de sua criação, ele declara (Calp. Ecl. 4.12-15):

Quicquid id est, siluestre licet uideatur acutis
auribus et nostro tantum memorabile pago;
nunc mea rusticitas, si non ualet arte polita
carminis, at certe ualeat pietate probari.18

Nota-se, de início, uma oposição entre cantar para “agudos 
ouvidos” (acutis auribus) e para “nossa aldeia” (nostro pago), extre-
mos dessa recepção, sendo os primeiros ouvintes perspicazes, e 
os outros não. Dessa oposição, derivam também duas interpreta-
ções distintas da poesia de Córidon: os ouvintes perspicazes po-
dem considerá-la siluestre (“rude”, “silvestre”), enquanto os outros 
podem avaliá-la como memorabile (“notável”). É evidente que se 
delineia nesse cenário uma urbanitas prototípica da parte desse 
hipotético ouvinte mais crítico, que se utilizaria de um adjetivo 
relacionado com o campo, silvestris, para designar negativamente 
os poemas. Ademais, em comparação com a tradição bucólica vir-
giliana, é pertinente assinalar que esse é o único registro de um 
sentido pejorativo da palavra (Di Lorenzo; Giordano, 1996, p. 363).

Ainda sobre a passagem selecionada, observa-se também a 
noção de pertencimento de Córidon ao campo presente no pro-
nome (noster), que se confirma logo em seguida, quando ele se 
refere a sua rusticitas (“rusticidade” ou “poesia rústica”), única 
ocorrência do vocábulo em toda a poesia bucólica latina, definida 

preferimos não nos adentrar nela neste trabalho, mas não deixamos de conjec-
turar possibilidades de leitura que o considerem como poeta da época de Nero. 
18	  Não importa o que seja, mesmo que a agudos ouvidos / rude pareça e notá-
vel à nossa aldeia somente, / minha poesia rústica, caso não por polida / técnica 
valha, terá valor por provar seu respeito (tradução nossa).



Poesia camponesa e audiência urbana 
em Calpúrnio Sículo e Nemesiano

186

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.68115  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 172-195, jul./dez. 2025

como carminis rustica facies (“aspecto rústico dos poemas”) por Di 
Lorenzo e Giordano (1996, p. 344). No entanto, essa leitura se torna 
incerta quando cotejada com a definição dicionarizada, citada an-
teriormente. Ao afirmar que sua poesia tem rusticitas, independen-
temente da continuação do verso, poderíamos pensar que o pastor 
se referiria a sua qualidade rústica de ser, como mencionado pelo 
Oxford Latin Dictionary, inclusive citando esse mesmo verso de Cal-
púrnio Sículo (1968, p. 1671). Se nos concentrarmos novamente no 
trecho, poderemos ver que talvez ambas as definições façam senti-
do. Embora pareça difícil ver a rusticitas como um sinônimo do “as-
pecto rústico dos poemas”, como almejam Di Lorenzo e Giordano, 
é fato que Córidon é um rusticus e poeta; logo, sua poesia também 
poderia ter essa característica. Todavia, é fundamental pensar no 
contexto do poema, em que o pastor afirma que sua “poesia rústica 
[...] terá valor por provar seu respeito” (rusticitas [...] at certe ualeat 
pietate probari), após, com base certamente em parâmetros esté-
ticos de outros mais perspicazes (acutis auribus), também cogitar 
que isso pode acontecer “caso não por polida técnica valha” (si non 
ualet arte polita carminis). Desse modo, acredito que ambas as acep-
ções são plausíveis, de forma que o poeta e sua arte, sob o olhar do 
outro, parecem ser iguais e ter os mesmos aspectos rústicos; daí a 
ambiguidade do termo.

Se voltarmos a encarar Córidon como um poeta, somos dire-
cionados pela leitura de Leach (1973) para uma espécie de carrei-
ra literária que evolui ao longo do livro de Calpúrnio Sículo, se for 
aceito o pressuposto de que o nome presente nas Éclogas I, IV e 
VIII se refere à mesma personagem. Portanto, quando na Écloga 
IV Córidon apresenta Títiro, equivalente a Virgílio, como modelo 
de carreira literária, ao sugerir a Melibeu que siga o caminho da 
cidade e leve seus poemas a Febo, poderia tê-lo em mente para 
sua própria trajetória (Calp. Ecl. 4.157-163):

At tu, si qua tamen non aspernanda putabis,
fer, Meliboee, deo mea carmina: nam tibi fas est



Poesia camponesa e audiência urbana 
em Calpúrnio Sículo e Nemesiano

187

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.68115  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 172-195, jul./dez. 2025

sacra Palatini penetralia uisere Phoebi.
tum mihi talis eris, qualis qui dulce sonantem
Tityron e siluis dominam deduxit in urbem
Ostenditque deos et “spreto” dixit “ouili,
Tityre, rura prius, sed post cantabimus arma.”19

Mesmo que a interpretação de Leach não se sustente, e se não 
considerarmos Córidon como um só ao longo do livro, há aqui 
mais uma vez predominância da cidade em parâmetros poéticos, 
além do objetivo de abandono da matéria bucólica em nome da 
poesia didática e, depois, da epopeia. Ressalta-se, também, a ca-
racterização de Roma como “urbe suprema” (dominam urbem), 
aonde Títiro (ou Virgílio), saindo do campo, foi com seus poemas, 
de modo que Febo não somente representaria esse poder centra-
lizador, mas também o distanciaria do contexto bucólico, acer-
cando-o do gênero épico (v. 8). Esse elemento panegírico presente 
na Écloga IV, atrelado a uma noção de poesia e um contraste entre 
campo e cidade, conduz-nos imediatamente a outra “écloga polí-
tica”, a Écloga VII. Em sua abertura, ela nos insere num diálogo 
entre Licotas e Córidon, sendo que este acaba de voltar da cidade 
(Calp. Ecl. 7.1-6):

L. Lentus ab urbe uenis, Corydon; uicesima certe
     nox fuit, ut nostrae cupiunt te cernere siluae,
     ut tua maerentes exspectant iubila tauri.
C. o piger, o duro non mollior axe, Lycota,
     qui ueteres fagos noua quam spectacula mauis
     cernere, quae patula iuuenis deus edit harena.20

19	  Mas você, se pensa que, então, não são desprezáveis, / leva ao deus, Melibeu, 
os meus poemas! O sacro / templo de Febo ver te é lícito lá ao Palatino. / Logo 
você será como quem o doce e sonoro / Títiro dessas matas levou para a urbe su-
prema / para o deus mostrar e disse: ‘ignorado o rebanho, / Títiro, campos antes, 
armas depois cantaremos’ (tradução nossa).
20	  L. Lento da urbe chega, Córidon. Faz umas vinte / noites ao menos que as 
nossas matas ver-te desejam / que estes touros chorosos tuas toadas esperam. / 
C. Frouxo Licotas, não mais mole que eixo robusto, / velhas faias você prefere a 



Poesia camponesa e audiência urbana 
em Calpúrnio Sículo e Nemesiano

188

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.68115  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 172-195, jul./dez. 2025

A distinção entre Licotas e Córidon é nítida nesses primei-
ros versos. O primeiro demonstra que a natureza sentiu falta do 
segundo nesse período em que esteve fora (v. 2) e demorou para 
voltar da cidade (v. 1). É notável o uso de lentus (“lento”, “devagar”), 
vocábulo consagrado por Virgílio ao caracterizar Títiro na Écloga 
I (v. 4). Desta vez, contudo, ele aparenta ter um sentido negativo. 
Em resposta, Córidon ironiza a preocupação de Licotas e ignora 
a associação feita entre si e o campo, preferindo louvar a “arena” 
(harena) de um “jovem deus” (iuuenis deus), possivelmente o im-
perador. Essa ligação é também mencionada nas Éclogas I e IV de 
Calpúrnio Sículo e menosprezada por Córidon, que também ridi-
culariza seu interlocutor (piger, “frouxo”) por seu posicionamen-
to. Percebe-se, por conseguinte, que Córidon se refere a esse locus 
virgiliano para, na verdade, rechaçá-lo, numa atitude inesperada 
da parte de alguém que deveria representar o ideal pastoril asso-
ciado ao vocábulo rusticitas.

Também é importante recordar que fagus (“faia”) é, de fato, 
uma palavra notabilizada por Virgílio na poesia latina. Ela se refe-
re não apenas à árvore, mas também ao próprio locus amoenus: “a 
fagus é o locus da poesia bucólica virgiliana, assim como a pítus foi 
o locus e o modelo da poesia bucólica teocritiana”21 (Wright, 1983, 
p. 109, tradução nossa). Além disso, a expressão ueteres fagos tam-
bém ocorre na Écloga III de Virgílio (v. 12), num contexto no qual 
Dametas acusa Menalcas de violência contra a harmonia do cam-
po. A faia também é mencionada nas Éclogas I e IV de Calpúrnio 
Sículo, mas aqui, na Écloga VII, vemos claramente o desprezo de 
Córidon por ela e pelo que ela simboliza. O que se destaca é uma 
visão negativa de um elemento típico do locus amoenus e, conforme 

novos eventos / ver que o jovem deus exibe na arena espaçosa (tradução nossa).
21	 The fagus is the locus of Virgilian bucolic as the pítus was the locus and 
model of Theocritean bucolic.



Poesia camponesa e audiência urbana 
em Calpúrnio Sículo e Nemesiano

189

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.68115  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 172-195, jul./dez. 2025

Newlands (1987, p. 221), “o local tradicional da poesia bucólica e de 
suas belezas convencionais não tem apelo para ele”.22

A promoção da cidade por Córidon continua ao longo de 
todo o poema, porque, como afirma Mayer, “o sétimo poema en-
cena uma extraordinária inversão de valores pastorais para en-
cerrar a obra: a cidade supera o campo”.23, o que o leva a pensar 
que “o descontentamento do pastor se deve à sua incapacidade 
de permanecer em seu próprio mundo” (2006, p. 461). Por esse 
sentimento, a visão que Calpúrnio Sículo tem desse mundo faz 
dele um poeta mais explícito em sua representação do campo do 
que Virgílio, de acordo com pesquisadores como Leach. Ela afir-
ma que “o contraste final entre o campo e a cidade é sutilmente 
anunciado por uma assimilação que permeia o meio rústico”24 
(Leach, 1975, p. 206). Todavia, Leach, que vê um Calpúrnio Sículo 
“realista” e “explícito”, parece ignorar a visão positiva do ambien-
te rural que outros pastores descrevem em seus poemas, criando 
outro tipo de contraste entre o campo e a cidade. Contudo, a visão 
à qual os pesquisadores parecem se aproximar mais é a de Córi-
don, assim como Leach.

Vejamos agora como todas essas questões chegam a Neme-
siano, autor de quatro poemas bucólicos que provavelmente fo-
ram compostos após Calpúrnio Sículo.25 Em sua Écloga II, temos 
um diálogo entre dois jovens pastores, Idas e Álcon. Há uma pai-
xão comum a ambos, uma jovem chamada Dônace, que não quer 

22	  The traditional locale of pastoral poetry and its conventional beauties have 
no appeal for him.
23	  The seventh poem stages an extraordinary reversal of pastoral values on 
which to end the collection: the city trumps the country […] the discontent of the 
shepherd is owed to his failure to stay within his own world.
24	  The ultimate contrast of country and city is subtly forewarned by his per-
vasive elaboration of the rustic milieu.
25	  Ainda que o debate tenha sido reavivado por Stover e Woudhuysen (2022), 
a datação pós-calpurniana tanto das Bucólicas quanto da Cinegética de Neme-
siano permanece sendo possível até o momento.



Poesia camponesa e audiência urbana 
em Calpúrnio Sículo e Nemesiano

190

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.68115  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 172-195, jul./dez. 2025

se encontrar com eles. Em razão desse conflito, surge a necessi-
dade de um certame poético, mesmo que não haja ninguém para 
arbitrar os competidores. De início, Idas canta seus versos com o 
acompanhamento de uma flauta. Provavelmente, o próprio Idas 
toca o instrumento, talvez alternando seus versos e a melodia da 
flauta, ainda que exista discordância acerca dessa possibilidade 
(Orúe, 2001, p. 353-354). A canção fala de sua paixão e descreve 
um cenário de abundância no campo, relatando a Dônace tudo 
o que o campo produz e tudo que o pastor poderia lhe presen-
tear. Depois disso, Álcon começa sua canção, declarando-se logo 
melhor que Idas. Apesar disso, não deixa de se utilizar do recur-
so retórico da captatio beneuolentiae, buscando conquistar a boa 
vontade de sua amada, a ouvinte pretendida para a canção (Ne-
mes. Ecl. 2.69-71):

et post haec, Donace, nostros contemnis amores?
forsitan indignum ducis, quod rusticus Alcon
te peream, qui mane boues in pascua duco.26

Visto que Álcon se denomina um rusticus, logo se nota que 
seu ato de amar Dônace poderia ser algo indignum (“vergonhoso”). 
É evidente que, do ponto de vista do pastor, ser camponês não é 
considerado uma qualidade a ser valorizada. Talvez por essa ra-
zão os tradutores da obra de Nemesiano para o inglês tenham op-
tado por verter rusticus como clownish (“palhacesco”) (Duff; Duff, 
1934, p. 471). A conotação negativa da rusticitas está implícita nas 
palavras de Álcon assim como nas do Córidon calpurniano. Essa 
mesma percepção se apresenta na autoimagem do pastor (Ne-
mes. Ecl. 2.82-87):

nec sumus indocti calamis: cantamus auena,
qua diui cecinere prius, qua dulce locutus

26	 Citado da edição estabelecida por Williams (1986). “E depois disso, Dônace, 
condenas nossos amores? / Talvez considere vergonhoso que eu, o camponês Ál-
con, / por ti se arrase, eu que conduzo bois ao pasto de manhã” (tradução nossa).



Poesia camponesa e audiência urbana 
em Calpúrnio Sículo e Nemesiano

191

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.68115  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 172-195, jul./dez. 2025

Tityrus e siluis dominam peruenit in urbem.
nos quoque te propter, Donace, cantabimur urbi,
si modo coniferas inter uiburna cupressos
atque inter pinus corylum frondescere fas est.27

Aqui, Roma é considerada uma “urbe suprema” (domina 
urbs), assim como na Écloga IV de Calpúrnio Sículo. A cidade é 
novamente o destino almejado para os poemas do habilidoso po-
eta camponês, mas agora a possibilidade de eles realmente che-
garem lá parece mais concreta, porque a habilidade de Álcon na 
flauta (calamis) permite que ele cante a mesma flauta que Títiro 
havia tocado na Écloga I virgiliana (auena). A respeito da possibi-
lidade de o pastor se definir como um cantor a ser avaliado pela 
cidade, Küppers (1989, p. 44) indica que a alusão de Nemesiano a 
Títiro em Roma é distinta das anteriores. Álcon não parece men-
cioná-lo a fim de estabelecer um paralelo direto entre a carreira 
de Virgílio e seu futuro como poeta. O pastor não tem a inten-
ção de cantar assuntos relacionados a um contexto urbano, mas 
de fazer com que a cidade aprecie sua canção sobre sua amada 
Dônace. Essa constatação nos auxilia a entender a comparação 
feita entre ele e duas espécies de árvores, evidenciada nos versos 
86 e 87. Segundo Orúe (2001, p. 419), o cipreste e a aveleira não 
eram considerados árvores apropriadas para um hortus, um jar-
dim romano decorativo para cidadãos urbanos onde, na verdade, 
encontraríamos vimes e pinheiros. Com efeito, Álcon se compara 
a espécies de árvores que não deveriam estar entre as mais pres-
tigiadas de acordo com o gosto urbano. Sua rusticitas talvez nunca 
encontrasse um lugar no jardim poético da urbanitas. Soldevila 
(2018, p. 76) declara que essa comparação também é um moti-
vo amoroso relacionado com a tradição elegíaca, o que também é 

27	  Não sou ignorante no cálamo: canto a avena / que deuses antes tocaram, 
que docemente tocou / Títiro, que saiu das florestas e foi à urbe suprema. / Eu 
também por tua causa, Dônace, cantarei à cidade / se um dia aos coníferos ci-
prestes entre vimes / e à aveleira entre pinheiros for lícito frondejar (tradução 
nossa).



Poesia camponesa e audiência urbana 
em Calpúrnio Sículo e Nemesiano

192

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.68115  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 172-195, jul./dez. 2025

apontado por Williams por comparação com a Écloga II calpur-
niana (1986, p. 129). É a noção de impossibilia, “coisas impossíveis” 
que poderiam acontecer num mundo virado de ponta-cabeça 
onde o amor deles poderia acontecer. Como resultado, torna-se 
plausível a ideia de que Álcon não acredita a sério que sua canção 
alcançará os “agudos ouvidos” que o Córidon calpurniano tinha 
como público em potencial. A rusticitas de Álcon é a razão de sua 
morte precoce no amor e na poesia.

Como considerações finais, apontamos que a rusticitas têm 
papel significativo na poesia dos pastores em Calpúrnio Sículo 
e Nemesiano, já que o contraste entre o campo e a cidade cria 
dilemas que precisam ser levados em conta. A imagem dos cam-
poneses e suas conexões com a cidade não é apenas um tema, 
mas também um elemento estruturante na obra desses poetas. 
Esperamos que os aspectos aqui destacados nos ajudem a abrir 
caminhos por outra perspectiva para entender a complexa repre-
sentação da poesia camponesa na espécie bucólica do epos latino.



Poesia camponesa e audiência urbana 
em Calpúrnio Sículo e Nemesiano

193

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.68115  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 172-195, jul./dez. 2025

REFERÊNCIAS

AMAT, J. Calpurnius Siculus, Bucoliques. Pseudo-Calpurnius, Éloge 
de Pison. Paris: Belles Lettres, 1991.
BERON, A.-E. Calpurnius Siculus, Erste Ekloge: Enleitung, Edition, 
Übersetzung und Kommentar. Stuttgart: Franz Steiner, 2021.
BOWES, K. (org.). The Roman Peasant Project 2009–2014: Excava-
ting the Roman Rural Poor. V. 1. Filadélfia: University of Pennsyl-
vania Museum of Archaeology and Anthropology, 2020.
DAVIS, P. Structure and Meaning in the Eclogues of Calpurnius 
Siculus. Ramus, v. 16, n. 1-2, p. 32-54, 1987.
DUFF, J. W.; DUFF, A. M. Minor Latin Poets. Cambridge: Harvard 
University Press, 1934.
GARNSEY, P. Cities, Peasants and Food in Classical Antiquity: Es-
says in Social and Economic History. Cambridge: Cambridge Uni-
versity Press, 1998.
GLARE, P. G. W. et al. (org.). Oxford Latin Dictionary. Oxford: Oxford 
University Press, 1968.
KARAKASIS, E. Song Exchange in Roman Pastoral. Berlin; New 
York: De Gruyter, 2011. 
KÜPPERS, J. Tityrus in Rom - Bemerkungen zu einem vergilis-
chen Thema und seiner Rezeptionsgeschichte. Illinois Classical 
Studies, v. 14, n. 1-2, p. 33-47, 1989.
LEACH, E. W. Corydon Revisited: An Interpretation of the Political 
Eclogues of Calpurnius Siculus. Ramus, v. 2, n. 1, p. 53-97, 1973.
LORENZO, E.; GIORDANO, F. Bucolicorum Latinorum Poetarum Le-
xicon. Hildesheim; Zurich; New York: Olms-Weidmann, 1996. 
MAYER, R. Latin Pastoral after Virgil. In: FANTUZZI, M.; PAPAN-
GHELIS, T. (org.). Brill’s Companion to Greek and Latin Pastoral. 
Leiden; Boston: Brill, 2006, p. 451-466.
NEWLANDS, C. Urban Pastoral: The Seventh “Eclogue” of Calpur-
nius Siculus. Classical Antiquity, v. 6, n. 2, p. 218-231, 1987.
ORÚE, E. M. Las “Églogas” de Nemesiano: comentario filológico. 
Madrid: Universidad Complutense de Madrid, 2001.



Poesia camponesa e audiência urbana 
em Calpúrnio Sículo e Nemesiano

194

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.68115  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 172-195, jul./dez. 2025

SOLDEVILA, R. M. Motivos amatorios en las Églogas de Nemesia-
no. Cuadernos de Filología Clásica. Estudios Latinos, v. 38, n. 1, p. 
59-82, 2018.
STOVER, J.; WOUDHUYSEN, G. The Poet Nemesianus and the 
Historia Augusta. The Journal of Roman Studies, n. 112, p. 173–197, 
2022.
WILLIAMS, H. J. The Eclogues and Cynegetica of Nemesianus. Edi-
ção com introdução e comentário de Heather J. Williams. Leiden: 
Brill, 1986.
WRIGHT, J. R. G. Virgil’s Pastoral Programme: Theocritus, Calli-
machus and Eclogue 1. The Cambridge Classical Journal, v. 29, p. 
107-160, 1983.



Poesia camponesa e audiência urbana 
em Calpúrnio Sículo e Nemesiano

195

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.68115  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 172-195, jul./dez. 2025

Peasant poetry and urban audience in Calpurnius Siculus and 
Nemesianus

ABSTRACT: Although rural communities are a major topic in studies on Roman 
bucolic poetry, the shepherds on these poems are usually not considered pea-
sants. There is a context in which most characters in Calpurnius Siculus and 
Nemesianus may be seen as members of Roman peasantry. In these texts, the 
shepherds are represented as socially inferior to other kinds of poet. In Calpur-
nius Siculus’ Eclogue 4, Corydon, in spite of his condition, despises the rustic 
poetic style and wants to go to Rome in order to have the emperor’s approval, an 
aspect often considered an indicator of decay of the rural poetry. Furthermore, 
in Nemesianus’ Eclogue 2, Alcon mentions Tityrus as his poetic model due to 
his success in Rome. For this paper, our aim is examining how conflicted is the 
image of the community depicted in bucolic poetry after Vergil. We also intend 
to reevaluate the perception that a rural artistic decadence is outlined in these 
poems instead of a complex relationship between peasants and the city.

KEYWORDS: rusticitas; peasantry; bucolic poetry.



196

Os espetáculos públicos e 
a construção da imagem 

literária dos imperadores na 
De Vita Caesarum, de Suetônio

Carlos Eduardo Santos1

RESUMO: Este trabalho propõe uma análise do papel dos espetáculos públicos 
nas biografias de imperadores romanos da obra De Vita Caesarum, de Suetônio. 
O autor usa esses eventos para destacar como a organização e a execução dos 
espetáculos influenciavam a construção da imagem pública dos imperadores, 
refletindo tanto suas virtudes quanto seus vícios. A metodologia adotada con-
siste na tradução e interpretação de excertos selecionados do original latino, 
acompanhada de uma análise da retratação literária do tratamento dado por 
Suetônio ao tema, com foco nas estratégias narrativas do biógrafo. Além disso, 
a pesquisa inclui uma revisão teórica sobre a diversidade e as finalidades dos 
espetáculos na Roma Antiga, contextualizando a função desses eventos na legi-
timidade e popularidade dos governantes. Ao final, o artigo reflete sobre como 
os espetáculos, ao serem promovidos ou negligenciados pelos imperadores, im-
pactam a construção de sua imagem moral na literatura biográfica.

PALAVRAS-CHAVE: Espetáculos; imperadores; Suetônio.

Os espetáculos públicos na Roma Antiga desempenhavam 
um papel central não apenas na vida cultural e religiosa da popu-
lação, mas também na manutenção do poder político. Com for-
te vínculo ao culto das divindades, esses eventos, como o teatro, 

1	 Professor Adjunto I de Língua e Literatura Latina da UERJ.



Os espetáculos públicos e a construção 
da imagem literária dos imperadores 

na De Vita Caesarum, de Suetônio

197

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.67836  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 196-217, jul./dez. 2025

os jogos e as apresentações artísticas, integravam tanto a esfera 
pública quanto a religiosa, assumindo uma função cultual, isto é, 
associada ao culto aos deuses. Além disso, eram frequentemente 
financiados pelo imperador romano de forma evergética2, muitas 
vezes posta em prática como instrumento de competição políti-
ca com o Senado. Isso se sucedeu sobretudo durante o período 
imperial como forma de reafirmação simbólica da ordem polí-
tica vigente e de fortalecimento da autoridade dos imperadores 
(Carcopino, 1990, p. 245). Já num contexto anterior ao império, 
conforme salienta Ciribelli (1996, p. 240-241), por estar inserido 
no contexto dos jogos públicos vinculados a uma “organização es-
tatal”3, representada por magistrados, o teatro latino considera-
va-se limitado em sua capacidade crítica, exercendo uma função 
social regulada e institucionalizada que o distanciava de ataques 
políticos diretos.

Dada as considerações, este artigo propõe uma análise do 
papel dos espetáculos públicos na construção da imagem dos 
imperadores romanos em De Vita Caesarum, de Suetônio. A in-
vestigação parte de excertos selecionados da obra em sua versão 
original em latim, extraídos de edições críticas publicadas pela 
Les Belles Lettres, com texto estabelecido e traduzido por Henri 
Ailloud. Tais passagens são acompanhadas por traduções auto-
rais para a língua portuguesa, de natureza interpretativa e refe-
rencial-interpretativa, por envolver escolhas de sentido baseadas 

2	 A prática evergética consistia no financiamento privado de obras e espe-
táculos, que se tornava um dever político para o imperador. Então, os espetácu-
los, embora muitas vezes apresentados em nome do Estado romano, não eram 
financiados por um aparato administrativo estatal, mas resultavam de gastos 
pessoais do imperador e de magistrados, caracterizando essa chamada prática 
evergética. (VEYNE, 2015, p. 731-732).
3	  A expressão “organização estatal” referenciada, com base na autora, não 
deve ser entendida em termos modernos de censura política centralizada. Re-
fere-se antes ao fato de que os espetáculos eram custeados e organizados por 
magistrados ou particulares em práticas evergéticas sob autorização das autori-
dades públicas, o que conferia ao teatro um caráter institucionalizado e distante 
de críticas políticas diretas.



Os espetáculos públicos e a construção 
da imagem literária dos imperadores 

na De Vita Caesarum, de Suetônio

198

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.67836  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 196-217, jul./dez. 2025

na ambiguidade e nas nuances do texto original; e referencial, por 
se apoiar em marcos teóricos previamente definidos, de caráter 
histórico, literário e cultural, que orientam tanto a leitura quanto 
a análise dos excertos.

 Com base nesses trechos, busca-se compreender como a 
organização e a execução de formas de entretenimento são re-
presentadas por Suetônio como elementos significativos para a 
caracterização dos governantes, revelando aspectos tanto elo-
giosos quanto críticos. A análise literária é complementada por 
uma revisão teórica acerca da diversidade e das finalidades dos 
espetáculos na Roma Antiga, com o objetivo de contextualizar as 
estratégias narrativas utilizadas pelo biógrafo.

Historicamente, os jogos, o teatro e outras manifestações ar-
tísticas, em Roma, não tinham apenas a finalidade de entreter. 
Políticos e imperadores promoviam tais eventos como instru-
mentos de manipulação e conquista de apoio popular. Corassin 
(1996, p. 120) observa que “todos sabiam que a carreira política de 
um homem público dependia, entre outras coisas, da quantidade 
e da qualidade dos espetáculos por ele oferecidos à cidade”. Isso 
evidencia que o entretenimento oferecido ao povo continha inte-
resses políticos subjacentes: ao estimular o divertimento coletivo, 
visava-se desmobilizar a plebe, enfraquecendo possíveis reivin-
dicações e contrapontos ao poder instituído.

Essa estratégia é também enfatizada por Carcopino (1990, p. 
242), que, em sua obra A vida cotidiana: Roma no apogeu do Im-
pério, afirma que os imperadores romanos precisavam garantir 
que a população fosse alimentada e distraída — sob pena de en-
frentar o descontentamento de uma massa ociosa. Segundo o au-
tor, o público urbano dispunha de abundante tempo livre e pode-
ria tornar-se perigoso caso não houvesse mecanismos constantes 
de diversão. Assim, os governantes empenhavam-se em oferecer 
atrações grandiosas e inéditas, não apenas como generosidade 
imperial, mas como instrumento de controle social.



Os espetáculos públicos e a construção 
da imagem literária dos imperadores 

na De Vita Caesarum, de Suetônio

199

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.67836  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 196-217, jul./dez. 2025

No campo do teatro, os espetáculos greco-romanos se apre-
sentavam sob formas variadas e com propósitos diversos de acor-
do com o público-alvo e o contexto histórico. Ciribelli (1996, p. 
238-239) afirma que a Comédia Antiga, representada por Aristó-
fanes, era marcada pela sátira política e pessoal, voltada à crítica 
mordaz dos costumes e das figuras públicas; já a Comédia Nova 
era focada na vida privada e nos valores familiares, retratando os 
vícios e defeitos da sociedade com um tom mais moderado. No 
entanto, no contexto romano, essas críticas eram frequentemen-
te atenuadas pela censura e pelo controle institucional, o que res-
tringia a atuação do teatro como espaço de contestação política.

Citroni et al. (2006, p. 66-67), em sua obra Literatura de Roma 
Antiga, corroboram a análise de Ciribelli, que destaca a vincula-
ção dos espetáculos teatrais à esfera religiosa e à dependência 
de sua organização pelo sistema estatal romano. Contudo, o au-
tores enfatizam que essa relação deve ser compreendida à luz 
do processo de helenização cultural e religiosa que permeou o 
mundo romano. Embora os gregos integrassem os espetáculos de 
maneira mais intrínseca ao culto religioso, os romanos, por sua 
vez, trataram essa ligação de forma mais superficial e, por vezes, 
artificial. Ainda assim, o engajamento com as divindades perma-
neceu presente, refletido na contínua realização de festividades 
destinadas a honrar os deuses. Para ilustrar essa dinâmica, o au-
tor oferece um quadro cronológico de algumas das principais 
festividades romanas, organizado da seguinte forma:



Os espetáculos públicos e a construção 
da imagem literária dos imperadores 

na De Vita Caesarum, de Suetônio

200

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.67836  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 196-217, jul./dez. 2025

Quadro 1 – Principais festivais públicos de Roma e suas característi-
cas organizacionais

FESTA EM HONRA  PERÍODO MAGISTRADO 
ORGANIZADOR

DATA DA
INSTITUIÇÃO

Ludi Romani Júpiter Setembro Edis curuis Incerta

Ludi Plebei Júpiter Novembro Edis da plebe 220 a. C.

Ludi Apollinares Apolo Julho Pretor urbano 212 a. C.

Ludi Megalenses Magna Mater Abril Edis curuis 202 a. C.

Fonte: Citroni et al., 2006, p. 67

Essas solenidades anteriormente mencionadas eram estru-
turadas com uma programação vasta e diversificada, repleta de 
manifestações destinadas a entreter o público espectador. Entre 
as atrações mais recorrentes, destacavam-se as apresentações 
teatrais cênicas, os combates entre gladiadores, os espetáculos 
circenses de múltiplas naturezas — como competições atléticas, 
pugilato e corridas de quadrigas — bem como exibições de acro-
batas, funâmbulos e saltimbancos (Citroni et al., 2006, p. 67).

Durante o período do Principado, a organização desses even-
tos assumiu uma função que transcende o mero entretenimento, 
configurando-se como um instrumento de propaganda política 
a serviço da exaltação da figura imperial. Os imperadores que 
se sucederam a Augusto - o primeiro princeps4 -, a exemplo dele 
próprio e de Júlio César, empenharam-se em projetar uma ima-
gem pública que os vinculasse a uma origem divina. Tal estratégia 

4	  Princeps pode significar “primeiro” ou “líder”, um título utilizado pelos im-
peradores romanos a partir de Augusto, o primeiro imperador, para se distin-
guir de uma monarquia absoluta e reforçar a ideia de um governante que não 
era, formalmente, um monarca, mas o “primeiro cidadão” ou “primeiro entre 
iguais” (princeps civitatis). Esse termo refletia uma tentativa de manter as apa-
rências da República Romana, mesmo no contexto de um governo imperial. O 
princeps não era considerado um rei no sentido tradicional, mas sim alguém que 
liderava com o consentimento da população e dos senadores, mesmo que, na 
prática, tivesse autoridade absoluta.



Os espetáculos públicos e a construção 
da imagem literária dos imperadores 

na De Vita Caesarum, de Suetônio

201

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.67836  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 196-217, jul./dez. 2025

retórica visava reforçar sua legitimidade como governantes e 
apresentá-los como soberanos dotados de autoridade civilizató-
ria, dignos de liderar uma Roma imperial em plena expansão.

Com a instauração do novo regime, tornou-se imperiosa a 
necessidade de legitimação da figura do princeps, o que levou à 
consolidação de um sistema abrangente de propaganda, que se 
valia de todos os canais possíveis para reforçar sua autoridade 
simbólica. Nesse contexto, a religião, a arte cênica, a literatu-
ra e os demais espetáculos constituíam instrumentos eficazes 
por meio dos quais o imperador buscava projetar uma imagem 
condizente com a sua posição de soberano. Além disso, durante 
o período imperial, os espetáculos receberam especial atenção 
por parte dos governantes, sendo concebidos como mecanismos 
aptos a suavizar os ânimos da plebe e prevenir eventuais distúr-
bios de ordem social. A presença do imperador, nessas ocasiões, 
era, em geral, bem acolhida pelo povo, configurando-se também 
como uma estratégia de aproximação com as camadas populares 
(Brandão, 2009, p. 159).

Suetônio, em sua obra De Vita Caesarum, evidencia a rele-
vância dos diversos espetáculos no exercício do poder imperial. 
É digno de nota o grau de consciência que o biógrafo demonstra 
quanto à importância dessas manifestações na vida social roma-
na, não apenas pelo espaço que lhes dedica em suas biografias, 
mas também pela autoria de um tratado específico acerca dos jo-
gos gregos e romanos, que abrangia danças, corridas de carros, 
performances teatrais e combates de gladiadores (Mellor, 1999, 
p. 147). Em cada vita,5 Suetônio registra ao menos uma menção 

5	  O termo vita (“vida”, em latim), utilizado nos títulos de composições bio-
gráficas como a De Vita Caesarum de Suetônio, corresponde semanticamente 
ao grego βίος (bios), expressão igualmente vinculada à tradição de relatos indi-
viduais na Antiguidade. Ambos os vocábulos integram o que veio a se configu-
rar como o gênero biográfico antigo, concebido como forma literária autônoma, 
voltada à exposição das ações, disposições morais e hábitos exemplares de fi-
guras eminentes. Ainda que os gregos tenham sido os primeiros a cultivar tal 
forma discursiva, é significativo notar — como observa Momigliano (1993, p. 6) 



Os espetáculos públicos e a construção 
da imagem literária dos imperadores 

na De Vita Caesarum, de Suetônio

202

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.67836  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 196-217, jul./dez. 2025

a esses entretenimentos, destacando a forma como o princeps se 
relacionava com tais momentos de celebração pública. Na biogra-
fia de Augusto, por exemplo, encontramos a seguinte passagem:

XLIII. Spectaculorum et assiduitate et uarietate et 
magnificentia omnes antecessit.  Fecisse se ludos 
ait suo nomine quater, pro aliis magistratibus, qui 
aut abessent aut non sufficerent, ter et uicies. Feci-
tque nonnumquam etiam uicatim ac pluribus scae-
nis per omnium linguarum histriones, munera non 
in Foro modo, nec in amphitheatro, sed et in Circo 
et in Saeptis, et aliquando nihil praeter uenationem 
edidit; athletas quoque exstructis in campo Martio 
sedilibus ligneis; item nauale proelium circa Tibe-
rim cauato solo, in quo nunc Caesarum nemus est. 
Quibus diebus custodes in urbe disposuit, ne raritate 
remanentium grassatoribus  obnoxia esset. In Circo 
aurigas cursoresque et confectores ferarum, et non-
numquam ex nobilissima iuuentute, produxit. Sed 
et Troiae lusum edidit frequentissime maiorum mi-
norumque puerorum, prisci decorique moris existi-
mans clarae stirpis indolem sic notescere. (Suetonius, 
Vita Augusti, XLIII, 1.)

XLIII. Augusto superou todos os seus antecessores na 
frequência, variedade e magnificência de seus espe-
táculos. Afirmava ter oferecido jogos quatro vezes em 
seu nome e vinte e três em nome de alguns magistra-
dos, que estavam ausentes ou incapazes de realizá-
-los. Algumas vezes promoveu espetáculos por bair-
ros, com várias cenas simultâneas por atores de todas 
as línguas. Os combates de gladiadores ocorreram 
não apenas no Fórum e no anfiteatro, mas também 
no Circo e no antigo recinto de votações, mas, em cer-
tas ocasiões, apresentou nada além de uma caçada a 
animais selvagens. Ergueu arquibancadas de madei-
ra no Campo de Marte para competições de atletas; e 

— que eles não a integravam ao domínio da historiografia propriamente dita. Tal 
distinção é igualmente sublinhada por Gentili e Cerri (1988, p. 61), ao afirmarem 
que a aproximação entre biografia e história constitui uma elaboração de matriz 
moderna, alheia às concepções narrativas da Antiguidade clássica.



Os espetáculos públicos e a construção 
da imagem literária dos imperadores 

na De Vita Caesarum, de Suetônio

203

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.67836  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 196-217, jul./dez. 2025

chegou a encenar uma batalha naval, escavando o solo 
nas proximidades do Tibre, no local que hoje abriga 
o bosque dos Césares. Durante esses dias, disponibi-
lizou guardas pela cidade, para que ela, devido à falta 
de movimentação, não ficasse exposta a salteadores. 
No Circo, fez desfilar condutores de bigas, corredores 
e caçadores de animais selvagens, que, às vezes, eram 
jovens da mais alta nobreza. Promoveu também, com 
grande frequência, o jogo de Troia, encenado por me-
ninos de diferentes idades, considerando ser esse um 
costume antigo e digno, pelo qual se tornava visível ao 
povo o valor das famílias ilustres.6

Nesse excerto, Suetônio — por meio de uma sequência de 
anedotas cuidadosamente selecionadas — evidencia o protago-
nismo que os espetáculos desempenhavam no governo de Au-
gusto (Brandão, 2009, p. 159). A narrativa suetoniana ressalta não 
apenas a frequência com que tais eventos eram realizados, mas 
também a sua variedade e o seu grau de magnificência, estabele-
cendo uma distinção clara entre o primeiro imperador e seus su-
cessores. Pode-se inferir, assim, uma valoração positiva atribuída 
pelo biógrafo à política de entretenimento augustana, interpreta-
da como um componente essencial da construção de sua imagem 
pública. Ademais, nota-se uma preocupação explícita de Augusto 
com a segurança urbana durante as festividades, evidenciada na 
menção à distribuição de guardas pela cidade — um detalhe que 
reforça, na ótica do autor, o zelo administrativo e o senso de res-
ponsabilidade do princeps frente ao bem-estar da coletividade.

A centralidade dos espetáculos na política augustana, con-
forme delineada por Suetônio, evidencia uma concepção de po-
der que se exercia, em grande parte, pela via da visibilidade pú-
blica e da encenação ritualizada da autoridade. Essa exposição 
performática do poder, visível em diversos eventos como jogos 
e celebrações, funcionava como um mecanismo de construção 

6	  Todas as traduções do latim foram feitas pelo autor do artigo



Os espetáculos públicos e a construção 
da imagem literária dos imperadores 

na De Vita Caesarum, de Suetônio

204

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.67836  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 196-217, jul./dez. 2025

e legitimação da auctoritas7 imperial, articulando símbolos de 
prestígio e controle social com formas de integração simbólica 
entre o Estado e o corpo cívico romano. A exibição pública não 
se limitava a um simples espetáculo, mas envolvia uma clara de-
monstração de generosidade, responsabilidade e domínio sobre 
a cidade e seus cidadãos. Nesse sentido, os espetáculos não ape-
nas consolidavam o poder de Augusto, mas também educavam 
e disciplinavam o olhar coletivo sobre sua figura, transmitindo 
uma imagem idealizada do governante como protetor e garante 
da ordem pública. 

Essa dramatização do poder, ainda que circunscrita à esfe-
ra da ação política e ritual, converge com certas preocupações de 
ordem filosófica, sobretudo no que tange à formação ética do go-
vernante. A tradição estoica, em especial na formulação de Sêne-
ca, desloca o eixo da legitimação imperial do espetáculo exterior 
para o domínio interior do espírito, concebendo o princeps ideal 
como aquele que incorpora e manifesta virtudes racionais, como 
a clementia, a temperantia e a iustitia.8 Desse modo, tanto a biogra-
fia suetoniana quanto os tratados morais de inspiração filosófica 

7	  Auctoritas era, no contexto romano, um conceito fundamental que designa-
va não o poder coercitivo (potestas), mas a influência legítima, derivada do pres-
tígio moral, da experiência ou da posição institucional do indivíduo. No caso do 
princeps, essa autoridade simbólica estava intrinsecamente vinculada à sua ca-
pacidade de representar e preservar a ordem tradicional (mos maiorum), sendo 
frequentemente mais eficaz que o próprio exercício da força. Sobre o conceito, 
ver ARENDT, Hannah. Entre o passado e o futuro. São Paulo: Perspectiva, 1992, p. 
109-121; e SANTOS, Carlos Roberto Velho da Silva. Auctoritas: a autoridade em 
Roma. In: PINSKY, Carla Bassanezi (org.). Poder, corpo e identidade: estudos de 
gênero. São Paulo: Editora da Unesp, 2003, p. 93–108.
8	  As virtudes clementia, temperantia e iustitia são pilares da ética estoica apli-
cadas à figura do governante, especialmente na formulação de Sêneca. Em De 
Clementia, Sêneca define a clemência como uma virtude racional que modera o 
poder punitivo do imperador e o distingue da tirania (Sen., Clem. I.2.1–3). A tem-
perantia, embora não seja o foco do tratado, é evocada como forma de autodomí-
nio indispensável ao equilíbrio moral do princeps. Já a iustitia é entendida como 
base da convivência e da autoridade legítima, articulando-se à clemência como 
expressão da razão em ação. Essas virtudes compõem o ideal do governante sábio 
e moralmente disciplinado, em contraste com o exercício arbitrário do poder.



Os espetáculos públicos e a construção 
da imagem literária dos imperadores 

na De Vita Caesarum, de Suetônio

205

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.67836  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 196-217, jul./dez. 2025

operam com modelos exemplares que se estruturam sobre o bi-
nômio vício-virtude, elemento recorrente nas estratégias narra-
tivas de constituição da imagem do imperador.

Sêneca, filósofo estoico, em várias de suas obras, aborda o 
modelo ideal de um princeps, destacando a importância da incor-
poração de virtudes e da rejeição dos vícios. Uma das principais 
obras em que ele desenvolve essa ideia é De clementia (Sobre a 
clemência), escrita por volta de 55–56 d.C. e dedicada ao jovem 
imperador Nero. O filósofo estoico, nessa referida obra, conside-
ra que o modelo ideal de princeps deveria se realizar por meio da 
incorporação de um comportamento pautado na condenação dos 
vícios e na exaltação das virtudes (Sen., Clem. I.1.4). 

Essa concepção estoica coaduna-se com a tradição do gêne-
ro biográfico, o qual, desde suas origens, tende a explicitar esses 
dois polos — vício e virtude — como uma forma de delinear, para 
o leitor, os traços distintivos do personagem biografado. Nesse 
contexto, Suetônio, ao narrar as vidas dos imperadores romanos, 
adota uma estrutura narrativa que segue esse modelo, utilizan-
do os espetáculos públicos como um indicador moral da conduta 
imperial. Para Suetônio, a forma como um imperador se relacio-
na com os jogos e eventos públicos não é apenas uma questão 
de política, mas uma verdadeira medida de suas qualidades ou 
defeitos pessoais.

Essa abordagem é especialmente visível quando compara-
mos as representações de Tibério e Augusto. Enquanto o primeiro 
é descrito por Suetônio como avesso à grandeza dos espetáculos 
e distante das expectativas populares, Augusto é retratado como 
um governante que utilizava os jogos e as festividades não apenas 
como ferramentas de entretenimento, mas como instrumentos 
de legitimação e coesão política. Essa diferença na participação 
nos espetáculos ilustra bem a polarização entre os dois impera-
dores, destacando o contraste entre o modelo austero e discreto 
de Tibério e o mais magnânimo e carismático de Augusto. Ao con-
trário do imperador Augusto, que constantemente se cercava de 



Os espetáculos públicos e a construção 
da imagem literária dos imperadores 

na De Vita Caesarum, de Suetônio

206

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.67836  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 196-217, jul./dez. 2025

eventos espetaculares como um meio de afirmar sua autoridade, 
Tibério, conforme vemos em sua biografia, se distanciava desse 
tipo de ação pública, gerando uma imagem de retração política. 
Na Vita Tiberii, Suetônio, por exemplo, apresenta uma narrativa 
contrastante à de Augusto, estabelecendo uma oposição explícita 
entre os dois governantes, especialmente no que tange à promo-
ção e participação nos espetáculos públicos:

XLVII. Princeps neque opera ulla magnifica fecit nam 
et quae sola susceperat, Augusti templum restitutio-
nemque Pompeiani theatri, imperfecta post tot annos 
reliquit neque spectacula omnino edidit; et iis, quae ab 
aliquo ederentur, rarissime interfuit, ne quid exposce-
retur, utique postquam comoedum Actium coactus est 
manumittere. Paucorum senatorum inopia sustentata, 
ne pluribus opem ferret, negauit se aliis subuenturum, 
nisi senatui iustas necessitatium causas probassent. 
Quo pacto plerosque modestia et pudore deterruit, in 
quibus Hortalum, Quinti Hortensi oratoris nepotem, 
qui permodica re familiari auctore Augusto quattuor 
liberos tulerat. (Suetonius, Vita Tiberii, XLVII)

XLVII. O príncipe não planejou nenhuma obra mag-
nífica, e as únicas que empreendeu, o templo de Au-
gusto e a restauração do teatro de Pompeu, deixou 
incompletas e, nem depois de tantos anos, conseguiu 
organizar espetáculos por completo. Além disso, 
muito raramente compareceu aos que fossem pro-
duzidos por outros, pois não queria que nada fosse 
pedido a ele, especialmente depois que foi coagido a 
libertar um ator cômico chamado Ácio. Prestou ajuda 
a alguns senadores, e para que não contribuísse mais, 
negou-se a auxiliá-los em outros casos, a não ser que 
comprovassem causas legítimas do Senado. Portanto, 
a timidez e o pudor impediram muitos a tentar um 
acordo, entre eles: Hortalo, neto de Quinto Hortênsio, 
o orador, que, mesmo com recursos familiares limita-
dos, gerou quatro filhos com o incentivo de Augusto.

Com base nesse excerto, evidencia-se uma crítica contunden-
te de Suetônio à postura de Tibério no que diz respeito à política 



Os espetáculos públicos e a construção 
da imagem literária dos imperadores 

na De Vita Caesarum, de Suetônio

207

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.67836  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 196-217, jul./dez. 2025

de espetáculos. A ausência de grandes obras, a escassa participa-
ção nos eventos públicos e a relutância em financiar senadores 
responsáveis por organizar tais festividades são apresentadas 
como indícios de uma conduta avessa à generosidade esperada 
de um princeps. Ainda que tais atitudes pudessem ser interpre-
tadas como reflexo de prudência administrativa ou contenção de 
gastos, o biógrafo insinua que elas resultavam, sobretudo, de uma 
disposição avarenta e de um caráter pouco afeito à sociabilidade 
e à benevolência pública (Brandão, 2009, p. 159). Assim, por con-
traste com a figura de Augusto, que promovia a magnificência e 
a proximidade com o povo, Tibério é representado como um go-
vernante retraído, insensível às expectativas do público e alheio 
à função simbólica dos espetáculos como instrumento de coesão 
e prestígio político.

Esse retrato de Tibério como um imperador ausente das 
práticas espetaculares e indiferente à dimensão simbólica do 
vínculo com a plebe urbana prepara o terreno para a leitura de 
outro modelo de atuação imperial, igualmente problemático, mas 
de sinal oposto. Se, em Tibério, a crítica suetoniana recai sobre 
a contenção excessiva e a frieza diante das expectativas popula-
res; em Calígula, o biógrafo parece denunciar o excesso, a teatra-
lidade desmedida e o uso distorcido do espetáculo como meio de 
afirmação pessoal e manipulação política. Essa oposição eviden-
cia como Suetônio mobiliza os espetáculos públicos não apenas 
como registro factual, mas como recurso narrativo e moralizan-
te, capaz de revelar os traços fundamentais da personalidade de 
cada princeps.

Voltemo-nos agora para um novo excerto, desta vez dedica-
do a uma figura imperial envolta em controvérsias ainda mais 
intensas: Calígula. Se, no caso de Tibério, a crítica suetoniana se 
dirige à omissão e à austeridade desmedida, o retrato de Calígu-
la desloca o foco para os abusos, a extravagância e a perversão 
do poder. Ainda assim, essa caracterização não é unívoca: sua 
atuação como governante também é descrita em episódios que 



Os espetáculos públicos e a construção 
da imagem literária dos imperadores 

na De Vita Caesarum, de Suetônio

208

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.67836  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 196-217, jul./dez. 2025

evidenciam gestos de generosidade e estratégias de populari-
dade. A relação com os espetáculos, por isso, aparece de forma 
ambígua, ora como expressão de arbitrariedade e excentricidade, 
ora como instrumento de aproximação com o público. A compa-
ração entre essas duas figuras permite observar como Suetônio 
constrói, por meio da presença — ou ausência — nos espetáculos, 
diferentes perfis de liderança imperial, revelando as implicações 
éticas e políticas que essa dimensão pública comporta.

XVIII. Munera gladiatoria partim in amphitheatro 
Tauri partim in Saeptis aliquot edidit, quibus inseruit 
cateruas Afrorum Campanorumque pugilum ex utra-
que regione electissimorum. Neque spectaculis sem-
per ipse praesedit, sed interdum aut magistratibus 
aut amicis praesidendi munus iniunxit. Scaenicos 
ludos et assidue et uarii generis ac multifariam fecit, 
quondam et nocturnos accensis tota urbe luminibus. 
Sparsit et missilia uariarum rerum et panaria cum ob-
sonio uiritim diuisit; qua epulatione equiti R. contra 
se hilarius auidiusque uescenti partes suas misit, sed 
et senatori ob eandem causam codicillos, quibus pra-
etorem eum extra ordinem designabat. Edidit et cir-
censes plurimos a mane ad uesperam interiecta modo 
Africanarum uenatione modo Troiae decursione, et 
quosdam praecipuos, minio et chrysocolla constrato 
Circo nec ullis nisi ex senatorio ordine aurigantibus. 
Commisit et subitos, cum e Gelotiana apparatum Circi 
prospicientem pauci ex proximis Maenianis postulas-
sent. (Suetonius, vita Gaii Caligulae, XVIII)

XVIII. Promoveu diversos combates de gladiadores, 
alguns no anfiteatro de Touro, outros nos Septos, nos 
quais apresentou grupos de pugilistas africanos e 
campanianos, cuidadosamente selecionados de am-
bas as regiões. Nem sempre presidia os espetáculos 
pessoalmente, delegando, por vezes, essa função a 
magistrados ou amigos. Exibia peças teatrais com 
frequência, de variados gêneros e em múltiplos lo-
cais — por vezes, até mesmo à noite, com a cidade 
inteiramente iluminada. Lançava ao público presen-
tes de diferentes tipos e distribuía individualmente 



Os espetáculos públicos e a construção 
da imagem literária dos imperadores 

na De Vita Caesarum, de Suetônio

209

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.67836  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 196-217, jul./dez. 2025

cestos contendo iguarias. Durante esse banquete, 
ofereceu sua própria porção a um cavaleiro romano 
que, diante dele, comia com entusiasmo e voracida-
de; a um senador, pela mesma razão, entregou um 
bilhete nomeando-o pretor fora da ordem usual. Or-
ganizou também inúmeros jogos circenses, que se 
estendiam da manhã ao entardecer, intercalados ora 
por caçadas africanas, ora por encenações da corrida 
de Troia. Alguns desses espetáculos foram especial-
mente suntuosos: o Circo estava recoberto de zarcão 
e crisocola, e apenas homens da ordem senatorial 
atuavam como cocheiros. Chegou até a organizar 
jogos improvisados, quando alguns espectadores o 
solicitaram das varandas vizinhas, enquanto ele ins-
pecionava os adornos do Circo a partir do palácio de 
Gelocina.

Nesse trecho da Vita Gaii Caligulae, Suetônio apresenta os 
espetáculos promovidos pelo imperador com ênfase em aspectos 
positivos de sua conduta. Observa-se que, ao conduzir a narrativa 
de modo sequencial, ressaltando a variedade e o luxo dos eventos, 
o autor insere ações interpretáveis como nobres, como o gesto de 
partilha com o cavaleiro romano, bem como decisões de cunho 
político e populista, como a distribuição de cestas de alimentos 
e a nomeação extraordinária de um senador. Dessa forma, o bi-
ógrafo projeta uma imagem de Calígula como um líder atento à 
sua popularidade e hábil na organização de espetáculos que ca-
tivavam a população. A retórica narrativa suetoniana, portanto, 
revela-se eficaz na construção de um personagem cujas ações, 
embora controversas, também incluíam demonstrações públicas 
de generosidade e controle simbólico sobre os mecanismos de 
poder e entretenimento.

Essa aproximação com o público por meio dos espetáculos 
está intrinsecamente relacionada à posição ocupada por um im-
perador romano. Conforme afirma Paul Veyne (2009, p. 1), o go-
vernante imperial exercia um cargo de alto risco, uma vez que 
sua função não era a de um proprietário do poder, mas sim a de 



Os espetáculos públicos e a construção 
da imagem literária dos imperadores 

na De Vita Caesarum, de Suetônio

210

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.67836  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 196-217, jul./dez. 2025

mandatário da coletividade — um encarregado da condução do 
Estado. Embora tal descrição correspondesse, em grande parte, 
a uma construção ideológica ou à manutenção de aparências, ela 
era suficiente para impedir que o imperador fosse legitimado 
como um rei9 no sentido tradicional. Por isso, Veyne (2009) carac-
teriza o poder imperial como uma forma de delegação ou missão 
conferida a um personagem escolhido e aceito pelo povo.

Um imperador romano, ao assumir seu posto, tinha plena 
consciência do que sua função representava para a sociedade. 
Por sua vez, a população deixava transparecer, de certa forma, sua 
concepção de governante ideal. Assim, quanto mais o imperador 
agisse em conformidade com os desejos do público, maiores eram 
suas chances de ser aceito. Nero, por exemplo, foi um líder muito 
ligado às artes; por isso, suas chances de promover eventos para 
agradar a todos eram altas e, ao mesmo tempo, sua aceitação pú-
blica estava condicionada a esse tipo de atuação. Agora, veremos 
como Suetônio apresenta a relação de Nero com os espetáculos.

XI. Spectaculorum plurima et uaria genera edidit: iuue-
nales, circenses, scaenicos ludos, gladiatorium munus. 
Iuuenalibus senes quoque consulares anusque matro-
nas recepit ad lusum. Circensibus loca equiti secreta 
a ceteris tribuit commisitque etiam camelorum qua-
drigas. Ludis, quos pro aeternitate imperii susceptos 
appellari “maximos” uoluit, ex utroque ordine et sexu 
plerique ludicras partes sustinuerunt; notissimus 
eques R. elephanto supersidens per catadromum de-
cucurrit; inducta Afrani togata, quae Incendium ins-
cribitur,  concessumque ut scaenici ardentis domus 
supellectilem diriperent ac sibi haberent; sparsa et 
populo missilia omnium rerum per omnes dies: sin-
gula cotidie milia auium cuiusque generis, multiplex 
penus, tesserae frumentariae, uestis, aurum, argen-
tum, gemmae, margaritae, tabulae pictae, mancipia, 

9	  “Em princípio, as medidas tomadas por um príncipe só continuariam vá-
lidas após sua morte se confirmadas por seu sucessor; nesse sentindo, conclui 
Mommsen, o imperador não é um rei” (VEYNE, 2009, p. 2). 



Os espetáculos públicos e a construção 
da imagem literária dos imperadores 

na De Vita Caesarum, de Suetônio

211

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.67836  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 196-217, jul./dez. 2025

iumenta atque etiam mansuetae ferae, nouissime 
naues, insulae, agri. (Suetonius, Vita Neronis, XI)

XI. Promoveu muitos espetáculos de diferentes tipos: 
os Juvenais, festivais de circo, peças teatrais e comba-
tes de gladiadores. Nos Juvenais, ele recebeu até mes-
mo senadores de idade avançada e matronas para 
participarem dos jogos. Nos espetáculos circenses, 
reservou lugares exclusivos para os cavaleiros e che-
gou a realizar corridas com quadrigas puxadas por 
camelos. Nas peças teatrais, que organizou em nome 
da eternidade do império e quis que fossem chama-
das de “máximas”, homens e mulheres de ambas as 
ordens sociais desempenharam papéis cômicos. Um 
cavaleiro romano notável, por exemplo, montou um 
elefante e desceu por uma corda. Encenou-se tam-
bém a togata de Afrânio intitulada “O Incêndio”, na 
qual foi permitido aos atores saquear os objetos da 
casa em chamas e ficar com eles. Presentes de todos 
os tipos foram lançados ao povo durante vários dias: 
mil aves diariamente de diferentes espécies, uma 
grande variedade de alimentos, tíquetes de distribui-
ção de grãos, roupas, ouro, prata, pedras preciosas, 
pérolas, pinturas, escravos, animais de carga e até 
feras domesticadas — e, por fim, navios, quarteirões 
inteiros e propriedades rurais.

Nesse trecho, torna-se perceptível como Suetônio associa o 
ato de promover espetáculos a uma narrativa positiva do governo 
de Nero. De acordo com Brandão (2009, p. 161), Suetônio não cri-
tica a participação de membros da elite no palco, diferentemente 
de Tácito e Dio Cássio. Para o biógrafo, o essencial não reside nes-
ses fatos nem em julgamentos morais, mas sim na pluralidade de 
atrações promovidas por Nero, como se observa logo no início do 
excerto anterior. Isso, no entanto, não implica uma aprovação ex-
plícita dessas medidas; apenas revela que Suetônio não manifesta 
a mesma indignação presente em outros autores. Segundo Cizek 
(1982, p. 123-127), a presença de aristocratas no palco insere-se 
no processo de helenização que se manifesta com frequência ao 



Os espetáculos públicos e a construção 
da imagem literária dos imperadores 

na De Vita Caesarum, de Suetônio

212

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.67836  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 196-217, jul./dez. 2025

longo desse principado. Como Nero era profundamente ligado às 
artes, pode-se intuir que ele cultivava a imagem de um bom im-
perador ao organizar diversos eventos para entreter o povo — tal 
como também fez seu tio Calígula.

De acordo com Esteves (2016, p. 43), Nero foi um governante 
extremamente popular, alcançando um nível ainda mais profun-
do de conexão com a plebe do que aquele inicialmente estabele-
cido por Augusto, no que tange à relação entre poder imperial e 
povo. Além disso, ao analisar a Historiae de Tácito, Esteves eviden-
cia a tristeza da população - descrita como sórdida e acostuma-
da aos entretenimentos promovidos por Nero - diante da morte 
do imperador. Nessa leitura, o autor ressalta a interdependência 
entre o povo e o poder imperial, uma vez que grande parte da po-
pulação recebia alimentos, assistências e divertimentos públicos 
como benefícios diretos da atuação do princeps.

Suetônio, na Vita Neronis XI, também evidencia essa depen-
dência popular ao afirmar: sparsa et populo missilia omnium rerum 
per omnes dies (presentes de todos os tipos foram lançados ao 
povo durante vários dias), destacando as regalias continuamen-
te concedidas por Nero. Enquanto em Tácito, a plebe é retrata-
da como movida pelos vícios de panem et circenses, Suetônio, por 
sua vez, descreve de forma mais descritiva e factual os presentes 
distribuídos pelo imperador para alegrar seu público, sugerindo 
uma dimensão exibicionista de sua conduta. Com isso, reforça-se 
a ideia da busca incessante por popularidade por parte de Nero 
(Brandão, 2009, p. 161). 

Nesse sentido, é possível perceber que os espetáculos pro-
movidos por Nero não apenas revelam uma política de genero-
sidade ostensiva, mas também operam como uma sofisticada 
encenação do poder imperial. A variedade e o luxo dos eventos, 
a inclusão de diferentes camadas sociais na performance artísti-
ca e a distribuição abundante de presentes sugerem um projeto 
deliberado de aproximação com o povo, no qual o imperador se 
apresenta como mediador de prazeres e benefícios. Trata-se de 



Os espetáculos públicos e a construção 
da imagem literária dos imperadores 

na De Vita Caesarum, de Suetônio

213

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.67836  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 196-217, jul./dez. 2025

uma teatralização da autoridade, em que o princeps se posicio-
na no centro da cena pública, exercendo domínio não pela força, 
mas pela sedução das massas.

 Para Suetônio, essa estratégia evidencia um traço distintivo 
da figura de Nero: sua habilidade em utilizar os espetáculos como 
instrumentos de legitimação e como reflexo de uma identidade 
imperial profundamente moldada pela estética e pela recepção 
popular. Ainda que o biógrafo não exalte diretamente tais inicia-
tivas, sua narração detalhada e sem reprovação moral explícita 
contribui para a construção de uma memória ambígua, em que a 
crítica política é matizada por uma admiração velada pela eficá-
cia simbólica do espetáculo.

Para finalizar essa assertiva, convém ressaltar a narrativa 
suetoniana exposta de forma favorável aos imperadores que pro-
moviam espetáculos. A maior ênfase, no trabalho do biógrafo, é 
revelar os vícios e as virtudes dos seus personagens para estabe-
lecer um valor moral de acordo com aquilo que era esperado pela 
cultura e pelos costumes romanos. Sendo assim, nas traduções 
expostas neste artigo, constatamos que proporcionar espetácu-
los caracteriza a imagem de um bom imperador, como vimos nas 
biografias de Augusto, Calígula e Nero; enquanto a não promoção 
deles denota um aspecto inadequado no retrato do governante, 
visto dessa forma na biografia de Tibério.

Dessa maneira, os espetáculos públicos, na De Vita Caesa-
rum, revelam-se como um instrumento fundamental não apenas 
para o entretenimento da plebe, mas também para a legitimação 
simbólica do poder imperial. Suetônio, ao destacar a relação en-
tre a generosidade dos jogos e a recepção popular dos imperado-
res, constrói um critério tácito de avaliação da figura principesca. 
O imperador que compreende a função sociopolítica dos espe-
táculos é aquele que sabe dialogar com as expectativas do povo, 
buscando aprovação, prestígio e memória positiva. Desse modo, 
o espetáculo torna-se, para o biógrafo, um espelho moral do go-
vernante e um poderoso elemento de sua representação pública.



Os espetáculos públicos e a construção 
da imagem literária dos imperadores 

na De Vita Caesarum, de Suetônio

214

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.67836  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 196-217, jul./dez. 2025

Este artigo, portanto, se insere de maneira significativa na 
pesquisa literária clássica, uma vez que contribui para a compre-
ensão da construção da imagem dos imperadores romanos por 
meio da análise dos espetáculos públicos em De Vita Caesarum 
de Suetônio. Ao explorar as representações dessas cerimônias no 
contexto do império, o estudo oferece uma reflexão sobre a fun-
ção política e simbólica dos jogos, além de destacar como Suetô-
nio manipula a moralidade de seus personagens para atender às 
expectativas da sociedade romana. 

A análise das biografias de imperadores como Augusto, Calí-
gula, Nero e Tibério permite vislumbrar o papel dos espetáculos 
como ferramentas de legitimidade e controle social. O objetivo 
deste trabalho foi, portanto, não apenas entender como Suetônio 
utiliza os espetáculos para formar a imagem dos imperadores, 
mas também destacar como essa prática se insere em um con-
texto cultural e político mais amplo, contribuindo para o enten-
dimento das dinâmicas de poder na Roma Antiga. Com isso, al-
cançou-se a meta de elucidar a relação entre espetáculo e poder, 
demonstrando a relevância dessa temática para os estudos literá-
rios e históricos da Antiguidade.

Além disso, ao propor uma leitura atenta das estratégias nar-
rativas empregadas por Suetônio, este estudo evidencia como a 
biografia latina pode ser uma via privilegiada para compreender 
as interações entre literatura, ideologia e poder no mundo roma-
no. Os espetáculos públicos, longe de serem simples episódios 
anedóticos, tornam-se chaves de leitura da moralidade imperial, 
funcionando como marcadores narrativos que sintetizam o perfil 
moral de cada governante. Desse modo, a abordagem aqui desen-
volvida reforça a importância de integrar os aspectos culturais e 
performativos da política romana às análises literárias, apontan-
do caminhos para investigações futuras sobre a representação do 
poder na Antiguidade.



Os espetáculos públicos e a construção 
da imagem literária dos imperadores 

na De Vita Caesarum, de Suetônio

215

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.67836  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 196-217, jul./dez. 2025

REFERÊNCIAS

ARENDT, Hannah. Entre o passado e o futuro. São Paulo: Perspecti-
va, 1992, p. 109–121
BRANDÃO, José Luís. Máscaras dos Césares: teatro e moralidade 
nas vidas suetonianas. Lisboa: Universidade de Coimbra/FL, 2009.
CARCOPINO, Jérôme. A Vida Cotidiana: Roma no apogeu do Impé-
rio. São Paulo: Companhia  das Letras, 1990.
CIRIBELLI, Marilda Corrêa. O teatro romano e a comédia pallitata. 
Phoînix, Rio de Janeiro, v. 2., n. 1, p. 235-244, 1996.
CITRONI, Mário et Alii. Literatura de Roma Antiga. Lisboa: Funda-
ção Calouste Gulbenkian, 2006.
CIZEK, Eugen.  Néron. Paris: Fayard, 1982. 
CORASSIN, Maria Luiza. Edifícios de espetáculos em Roma. Clás-
sica: revista brasileira de estudos clássicos, São Paulo, v. 9/10, n. 
9/10, p. 119-131, 1997. DOI: 10.24277/classica.v9i9/10.517.
ESTEVES, Anderson. Jogos e espetáculos na vida de Nero: o juízo de 
Tácito. Revista Hélade, Niteroi, v. 2, n. 1, 2016.
GENTILI, Bruno; CERRI, Giovanni.  History and Biography in An-
cient Thought.  Amsterdam: J.C. Gieben, 1988. 
MELLOR, Ronald. The Roman historians. New York: Routledge, 
1999. 
MOMIGLIANO, Arnaldo. The development of Greek Biography. 
Cambridge: Harvard University Press, 1993.
SANTOS, Carlos Roberto Velho da Silva. Auctoritas: a autoridade 
em Roma. In: PINSKY, Carla Bassanezi (org.). Poder, corpo e iden-
tidade: estudos de gênero. São Paulo: Editora da Unesp, 2003, p. 
93–108.
SÊNECA, Lúcio Aneu. Moral Essays. Volume I: De Providentia. De 
Constantia. De Ira. De Clementia. Tradução de John W. Basore. 
Cambridge, MA: Harvard University Press, 1928. (Loeb Classical 
Library, 214).
SUÉTONE. Vies des douze Césars. Tome I: César - Auguste. Organi-
zação e tradução de Henri Ailloud. Paris: Les Belles Lettres, 1931.



Os espetáculos públicos e a construção 
da imagem literária dos imperadores 

na De Vita Caesarum, de Suetônio

216

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.67836  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 196-217, jul./dez. 2025

SUÉTONE. Vies des douze Césars - Claude ~ Néron. Organização e 
tradução de Henri Ailloud. Introdução de Jean Maurin.  Paris: Les 
Belles Lettres, 1996.
SUÉTONE. Vies des douze Césars - Tibère ~ Caligula. Introdução 
de Pierre-Emmanuel Dauzat, Organização e tradução de Henri 
Ailloud. Paris: Les Belles Lettres, 2002.
VEYNE, Paul. O império greco-romano. Trad.: Marisa Motta. Rio de 
Janeiro: Elsevier, 2009.
VEYNE, Paul. O Pão e circo: sociologia histórica de um pluralismo 
político. Tradução de Lineimar Pereira Martins. São Paulo: Editora 
Unesp, 2015.



Os espetáculos públicos e a construção 
da imagem literária dos imperadores 

na De Vita Caesarum, de Suetônio

217

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.67836  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 196-217, jul./dez. 2025

Public Spectacles and the Construction of the Literary Image 
of the Emperors in Suetonius’ De Vita Caesarum

ABSTRACT: This paper offers an analysis of the role of public spectacles in the 
biographies of Roman emperors in Suetonius’ De Vita Caesarum. The author 
uses these events to highlight how the organization and execution of spectacles 
influenced the construction of the emperors’ public image, reflecting both their 
virtues and vices. The methodology consists of translating and interpreting se-
lected excerpts from the original Latin text, accompanied by an analysis of how 
Suetonius portrays the theme through his literary treatment, with a focus on the 
biographer’s narrative strategies. Additionally, the study includes a theoretical 
review of the variety and purposes of spectacles in Ancient Rome, contextua-
lizing their role in the legitimacy and popularity of rulers. Finally, the article 
reflects on how the promotion or neglect of spectacles by emperors affects the 
construction of their moral image in biographical literature.

KEYWORDS: Spectacles; emperors; Suetonius.



218

Éthos e páthos na historiografia 
literária portuguesa: a 

biografia de Camões por Teófilo 
Braga à luz dos conceitos de 

historia ornata e magistra vitae
Marcello Peres Zanfra1

RESUMO: Este artigo investiga a influência da retórica clássica para a biografia 
de Camões por Teófilo Braga. Demonstraremos que o estudioso, a “plenitude 
historiográfica oitocentista”, isto é, totalmente integrado aos princípios histori-
cistas do século XIX, também manifesta conceitos métodos da retórica antiga. 
Neste texto, Braga manifesta, pois, perspectivas retórico-historiográficas basi-
lares para a Retórica, de Aristóteles, para O Orador, de Cícero, e para Retórica a 
Herênio, a ele atribuída. Com efeito, seja na publicação inicial para celebrar o 
terceiro centenário da morte de Camões, seja na sua reinserção em História da 
literatura portuguesa – Renascença, seus critérios ecoam diretamente os princí-
pios de magistra vitae e historia ornata, isto é, a historiografia como um guia mo-
ral e social, que, para funcionar, necessitaria de ornamentação. Defendemos que 
esses princípios chegam a Teófilo Braga pela intermediação do século XVII, em 
Portugal, que testemunhou largamente o gênero antigo das vitae. Assim, apesar 
de uma terminologia do século XIX, Braga apresentaria uma vita camoniana 
moldada pelos princípios da retórica e da historiografia clássicas, elaborando 
um perfil inspirador e acessível para resgatar um povo supostamente distante 
de sua identidade. Ademais, apontaremos duas singularidades dessa versão em 
relação à prática seiscentista: a associação do poeta com a nacionalidade e um 
processo de humanização de sua figura, em vez da edificação de um monumen-
to inatingível. Humanização essa que se apoiaria em uma lógica também central 

1	 Professor de Língua e Literatura Latina da Universidade Federal Fluminense.



Éthos e páthos na historiografia literária 
portuguesa: a biografia de Camões 

por Teófilo Braga à luz dos conceitos 
de historia ornata e magistra vitae

219

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.68386  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 218-241, jul./dez. 2025

para a retórica clássica, mas que Braga alinha a um suposto éthos geral portu-
guês, sublimado pelo poeta: uso do páthos para commouere.

PALAVRAS-CHAVE: retórica; recepção; historiografia literária; Camões; Teófilo 
Braga.

Teófilo Braga e a historiografia literária portuguesa no século 
XIX: os limites para a cientificização do narrar e seus pontos de 
contato com a retórica clássica ciceroniana

Quando colocadas em discussão as semelhanças e diferen-
ças entre a História e a Literatura, é quase inevitável recorrer à 
Poética para recordar que o historiador e o poeta não diferem 
pela métrica empregada, mas pela matéria que imitam: 

[...] a tarefa do poeta não é a de dizer o que de fato 
ocorreu, mas o que é possível e poderia ter ocorri-
do segundo a verossimilhança ou a necessidade. [...] 
um [o historiador] se refere aos eventos que de fato 
ocorreram, enquanto o outro aos que poderiam ter 
ocorrido. Eis porque a poesia é mais filosófica e mais 
nobre do que a história: a poesia se refere; de prefe-
rência, ao universal; a história ao particular (Aristóte-
les, Poética, 1451a 38 –1451b 10).2

Aparentemente, tratar-se-iam de duas artes dotadas de com-
promissos e, consequentemente, de métodos distintos, conside-
rando as diferenças entre o verossímil e o verdadeiro, entre o sin-
gular e o universal que Aristóteles desenha. Todavia, parece mais 
coerente que interpretemos essa diferenciação como um conti-
nuum, pois, mesmo entre os antigos, e, especialmente, entre os la-
tinos, a historiografia passa a desenvolver uma estreita conexão 
com algo a que podemos, em alguma medida, considerar “univer-
salidade”, contanto que respeitemos a fluidez histórica que mar-
ca tão abstrato conceito. Dito de outra forma, para os romanos, 

2	  Tradução de Paulo Pinheiro, 2017, p. 44-45.



Éthos e páthos na historiografia literária 
portuguesa: a biografia de Camões 

por Teófilo Braga à luz dos conceitos 
de historia ornata e magistra vitae

220

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.68386  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 218-241, jul./dez. 2025

a historiografia detém um potencial pedagógico, isto é, capaz de 
instruir o grupo social: assim, quando Salústio escreve uma mo-
nografia histórica sobre a fracassada conjuração de Catilina, por 
exemplo, a fim de traçar um educativo panorama da decadência 
social e moral romana, há um movimento que, intencionalmente, 
torna mais porosa a fronteira entre o particular e o geral.

Outrossim, seria possível intuir que, quando a historiografia 
se ocupasse da literatura, nasceria um discurso particular, técni-
co e objetivo perante ela. Embora, em alguma medida, essa tenha 
sido a intenção observada em um sem-número de ocorrências, 
mormente do Oitocentos em diante, podemos demonstrar que a 
ideia de um continuum, que propusemos antes para a Antiguida-
de, é também frutífera para outros momentos, tais como aquele 
que será abordado neste artigo: a biografia de Camões produzida 
por Teófilo Braga, em teoria, autor que representaria a plenitude 
do modelo historiográfico oitocentista (Souza, 2006, p. 133). 

Aprofundemo-nos nessas questões. Roberto Acízelo de 
Souza, em sua “Nota preliminar”, assim define o campo da his-
toriografia literária: uma organização cronológica da história da 
literatura de um país, que é regida por dois princípios, etiologia 
(exploração das origens) e teleologia (encaminhamento para um 
objetivo ou destino), ambas sob uma perspectiva nacionalista e 
evolucionista, a qual teria se consolidado no século XIX (Souza, 
2015, p. 14). Ainda segundo o autor, o Oitocentos teria testemu-
nhado, justamente, o auge do historicismo, isto é, a interpretação 
de que tudo que existe carrega uma história e a de que as coisas 
são sua própria história, de forma que, para conhecer algo, seria 
necessário assenhorear-se dessa trajetória como indivíduo, mas, 
principalmente, como nação, associada às suas produções literá-
rias e culturais (Souza, 2015, p. 14). 

Trazendo o embate aristotélico ao século XIX, podemos 
concluir que, apesar de a prática historiográfica buscar apoiar-
-se em evidências que deveriam subsidiar a narrativa objetiva-
mente, tal perspectiva nacionalista, preocupada com o wolksgeist 



Éthos e páthos na historiografia literária 
portuguesa: a biografia de Camões 

por Teófilo Braga à luz dos conceitos 
de historia ornata e magistra vitae

221

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.68386  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 218-241, jul./dez. 2025

– o “espírito coletivo”, o “caráter de um povo” – parece gerar uma 
outra condição intermediária entre o particular e o geral. Expli-
quemos: se a narrativa etiológica e teleológica desse modelo, por 
um lado, recapitula vida e obra de cada autor, individualmente, 
bem como traços de sua obra, por outro lado, estes são pensa-
dos como representantes da coletividade, por ela moldados com 
a qual contribuem. Assim, essa linha evolutiva deveria ser apro-
priada por seus conterrâneos a fim de que possam compreender 
a si mesmos.

É nesse contexto histórico, intelectual e metodológico, que 
Teófilo Braga (1843–1924), professor, pesquisador e político nas-
cido em Ponta Delgada e falecido em Lisboa (Moisés, 2013, p. 276; 
Lopes; Saraiva, 1996, p. 807.), ai ser considerado, por muitos, o con-
solidador da historiografia literária em Portugal. Alguns elemen-
tos orientam essa reflexão: primeiro, Braga deixou uma série de 
pressupostos teóricos sobre a metodologia de interpretação lite-
rária, a “Teoria da História da Literatura Portuguesa”, fruto de sua 
tese para a cátedra universitária de Coimbra; segundo, encampou 
um projeto de cobrir toda a história da literatura portuguesa até 
então e, por fim, impactou significativamente a interpretação da 
literatura portuguesa posterior.3 

Voltando às considerações de Acízelo de Souza, ele destaca 
que tal abordagem esteve ausente em séculos anteriores ao sé-
culo XIX, tendo apenas “antecedentes” nos séculos XVII e XVIII. 
Nos Setecentos, por exemplo, o gênero “biblioteca” foi pratica-
do, numa espécie de enciclopédia de autores e obras com breves 
apreciações de seu estilo e suas produções. Por fim, ainda segundo 
o estudioso (Souza, 2015, p. 12), as biografias também desempe-
nhavam um papel relevante nesse período pré-historicismo nos 
estudos literários. Em relação às biografias, sabemos que elas, em 

3	  Note-se, por exemplo, sua opção por, em relação ao Brasil, considerar como 
portugueses apenas os autores anteriores à proclamação de sua independência, 
algo que passou a ser seguido já por Camilo Castelo Branco, não muito tempo 
depois.



Éthos e páthos na historiografia literária 
portuguesa: a biografia de Camões 

por Teófilo Braga à luz dos conceitos 
de historia ornata e magistra vitae

222

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.68386  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 218-241, jul./dez. 2025

grande medida, se conectam à tradição clássica, especificamente 
no gênero das vitae.4 Essas vitae, em grande medida, configuram 
um gênero discursivo específico, amplamente codificado e que, 
embora devesse traduzir um compromisso com fontes materiais 
e testemunhais de pesquisa, não tinha como única função men-
cionar o que supostamente haveria ocorrido em determinado re-
corte temporal, sincrônico ou diacrônico, mas permitir a extra-
ção de ensinamentos para a vida.

Assim, a proposta deste artigo é discutir que, a despeito da 
(inegavelmente útil) esquematização entre tais formas de conce-
ber a historiografia literária, essas fronteiras são muito mais per-
meáveis do que se poderia imaginar, mesmo ao se eleger como 
objeto de análise alguém historicamente indicado como sumo re-
presentante de uma dessas vertentes. Não por acaso, Teófilo Bra-
ga também escreveu uma biografia camoniana, profundamente 
conectada às práticas da Antiguidade e, posteriormente, retoma-
das no século XVII em Portugal. Essa biografia foi publicada em 
1873 e, depois, reeditada como parte do segundo volume de His-
tória da literatura portuguesa: renascença. Nesse sentido, é curioso 
recordar que, apesar de sua relevância, a reputação de Braga não 
escapou às críticas, que, embebidas da postura científica do sécu-
lo XIX, viam suas interpretações como pouco criteriosas em ter-
mos de confiabilidade das fontes ou de sua verificabilidade.5 De-
fendemos, pois, que esses traços podem ser entendidos não só como 
uma herança romântica mas como uma retomada das concepções 
greco-latinas de formação e exemplaridade por meio do registro de 

4	  Cumpre mencionar aqui a influência de obras como o perdido tratado de 
Aristóteles Sobre os Poetas e os trabalhos de Suetônio e de Plutarco, a partir do 
gênero De Viris Illustribus (BORGHI, 2024, p. 25).

5	  Para os opositores, o estudioso seria “controverso”, “trabalhador incansá-
vel, mas sem tempo para verdadeiras reflexões críticas”, “favorável a personali-
dades históricas que mais lhe agradam”, ou ainda como excessivamente etno-
cêntrico. Cf. LOPES; SARAIVA, 1996, p. 806; MOISÉS, 2013, p. 276. 



Éthos e páthos na historiografia literária 
portuguesa: a biografia de Camões 

por Teófilo Braga à luz dos conceitos 
de historia ornata e magistra vitae

223

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.68386  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 218-241, jul./dez. 2025

vitae e da herança clássica e, mormente, ciceroniana, aspecto pouco 
estudado no pensamento do autor (Souza, 2015, p. 14).

Para Cícero, no De oratore (II), a história é magistra vitae, a 
mestra da vida, o guia moral de orientação de uma sociedade:

Nem há nada que deva ser dito com elegância e seve-
ridade, que não seja próprio do orador. É seu dever, 
quando dá conselhos sobre os mais importantes as-
suntos, dar sua opinião com autoridade. É seu dever, 
tanto animar o povo inerte, quanto moderar os de-
senfreados. Com a mesma faculdade são os crimes 
dos homens chamados à punição e a integridade de 
outros à salvação. Quem pode exortar os homens à 
virtude mais brilhantemente; quem pode chamá-
-los para longe do vício mais energicamente; quem 
pode reprovar os improbos mais asperamente; 
quem pode louvar os virtuosos mais elegantemen-
te; quem pode quebrar, na acusação, o desejo com 
mais veemência? Quem pode amenizar a dor mais 
gentilmente quando consola? E quanto à história, a 
testemunha dos tempos, a luz da verdade, a vida de 
memória, a mestra da vida, a mensageira do passa-
do, com que voz, a não ser a do orador, será confiada 
à imortalidade? (De Or, II, 34-36)6

A historiografia, enfim, deve instruir (docere), dar prazer 
(delectare) e mobilizar (mouere). Assim, ela congrega também os 
três gêneros sistematizados na Rhetorica ad Herenium: o iudicia-
lis (judicial, isto é, voltado para julgar o passado), o deliberatiuum 
(deliberativo, isto é, voltado para decisões futuras) e, sobretudo, o 

6	  Neque ulla non propria oratoris res est, quae quidem ornate dici graviterque 
debet. Huius est in dando consilio de maximis rebus cum dignitate explicata sen-
tentia; eiusdem et languentis populi incitatio et effrenati moderatio eadem facultate 
et fraus hominum ad perniciem et integritas ad salutem vocatur. Quis cohortari ad 
virtutem ardentius, quis a vitiis acrius revocare, quis vituperare improbos asperius, 
quis laudare bonos ornatius, quis cupiditatem vehementius frangere accusando po-
test? Quis maerorem levare mitius consolando? Historia vero testis temporum, lux 
veritatis, vita memoriae, magistra vitae, nuntia vetustatis, qua voce alia nisi oratoris 
immortalitati commendatur? (Tradução de Anderson Araújo de Martins Esteves, 
2013, p. 87)



Éthos e páthos na historiografia literária 
portuguesa: a biografia de Camões 

por Teófilo Braga à luz dos conceitos 
de historia ornata e magistra vitae

224

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.68386  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 218-241, jul./dez. 2025

demonstratiuum (demonstrativo, isto é, voltado para julgar valo-
res).7 Para que tudo isso ocorra, conforme lemos antes, a História 
ideal supera as fronteiras entre ela e a retórica, devendo ser escri-
ta por um profundo conhecedor tanto da matéria tratada quanto 
da ars dicendi apropriada a ela, consoante Teixeira (2008, p. 559). 
É necessário, pois, não apenas não “mentir”, mas saber gerar o 
efeito de verdade vivaz que só pode atingir o público pela historia 
ornata (Teixeira, 2008, p. 561) conduzida por um orador capaz de 
criar perfis e guiar afetos.8 

Nesse sentido, publicar a História de Camões é um ato peda-
gógico-social pela perspectiva ciceroniana, pois o texto de Teófilo 
Braga reforça o pacto social dos valores e instrui sobre os cami-
nhos a serem seguidos e/ou retomados, refazendo a conexão com 
aquele que é, para ele, o glorioso e injustamente apagado Luís de 
Camões. Vejamos, pois, como Braga retoma a ideia de ornamenta-
ção do discurso histórico para fins pedagógicos, produzindo uma 
narrativa envolvente. Para isso, entretanto, é necessário discutir 

7	  Cf. [CICERUS]. Rhet. Her. III, 10-11:  Demonstratiuum est, quod tribuitur in ali-
cuius certae personae laudem uel uituperationem. Deliberatium est in consultatione, 
quod habet in se suasonem et dissuasonem, Iudiciale est, quod positum est in con-
trouersia et quod habet accusationem aut petitionem cum defensione. (Demonstra-
tivo é aquele que se emprega no elogio ou vitupério de uma pessoa determinada. 
O deliberativo diz respeito à discussão, que inclui aconselhar o desaconselhar. 
O judiciário é aquele que diz respeito à controvérsia legal e comporta acusação 
pública ou reclamação em juízo de defesa. Tradução de Adriana Seabra e Ana 
Paula Celestino Faria, 2025, p. 5).
8	  Nas palavras de Anderson Esteves (2013, p. 88): “[...] a fidelidade do histo-
riador é devida antes à ratio ou às causae dos eventos passados do que a estes 
mesmos, isoladamente considerados. Como se as res gestae, por si só, transcritas 
e elencadas objetivamente, não dessem conta de mostrar ao leitor o que real-
mente aconteceu”. Em acréscimo, Teixeira (2008, p. 557) afirma que “Para os la-
tinos, a produção de uma lição de virtus pelo ouvinte ou leitor do relato histórico 
era o ponto crucial. Daí a relevância atribuída à questão do tratamento retórico 
da expositio rerum gestarum: se não houver a atualização de efeitos persuasivos 
junto a leitores e ouvintes, o relato será incapaz de fornecer lições adequadas”. 
Ou ainda: “Como observa Charles Fornara, o verbo latino ornare ‘significa algo 
mais que adornar superficialmente, decorar, embelezar. [...] Ornare em si mesmo 
é tomar um fato e, a partir dele, montar uma cena, desenvolvendo suas potencia-
lidades latentes’” (FORNARA, 1983, p. 136, apud TEIXEIRA, 2008, p. 559).



Éthos e páthos na historiografia literária 
portuguesa: a biografia de Camões 

por Teófilo Braga à luz dos conceitos 
de historia ornata e magistra vitae

225

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.68386  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 218-241, jul./dez. 2025

um ponto intermediário de recepção entre a historia ornata latina 
e o período de nosso autor: o século XVII.

Vida de Camões: uma prática do século XVII reverberando no 
século XIX?

Como já declarou a pesquisadora Sheila Hue (2018, p. 31), em 
sua edição dos sonetos de Camões para a Editora da Unicamp, é 
necessário interpretar as biografias de Camões como um gênero 
literário que reproduz padrões vinculados à fidelidade não só ao 
conjunto de situações descritas, mas também, sobretudo à ela-
boração de um perfil, ou de um éthos. Naturalmente, sendo esse 
um gênero tão profundamente atrelado ao Seiscentos, desperta 
a curiosidade o surgimento de mais um exemplar, mas no sécu-
lo XIX.9 Partamos, então, da fundamental contribuição de Márcia 
de Arruda Franco, que, pela editora Madamu, em 2024,  quatro 
biografias camonianas escritas nos Seiscentos, pela Península 
Ibérica, cujos parâmetros podem relevar que a biografia escrita 
por Teófilo Braga não só recupera traços fundamentais de mo-
delos anteriores, ibéricos e greco-latinos, mas também congrega 
elementos profundamente específicos ao seu momento histórico.

João Adolfo Hansen (1989, p. 13-69, apud Franco, 2024, p. 9), 
por exemplo, filia as narrativas do século XVIII sobre vidas rele-
vantes ao padrão retórico latino que expusemos em nossa intro-
dução. Como também expusemos, a prática evoca diretamente o 
gênero das vitae, a categoria específica pertencente ao gênero de-
monstrativo. Nesse sentido, esse gênero deve ser pensado, inclu-
sive, por uma perspectiva social e coletiva, voltado para formação 

9	  Importa lembrar, aqui, que esse movimento de reconstrução da suposta 
trajetória camoniana, no século XIX, marca também a obra de Camilo Castelo 
Branco, em suas Notas biográficas sobre Camões. Há que se destacar, todavia, que, 
já no título do texto de Camilo, não há a pretensão de compor uma “vida”, como 
Teófilo Braga o fez, no sentido antigo de uma narrativa coesa e de potencial mo-
ralizante qual os modelos da Antiguidade.



Éthos e páthos na historiografia literária 
portuguesa: a biografia de Camões 

por Teófilo Braga à luz dos conceitos 
de historia ornata e magistra vitae

226

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.68386  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 218-241, jul./dez. 2025

social, não como um estudo profundo da singularidade do “bio-
grafado”, para a qual importaria narrar sua infância, sua forma-
ção e suas peculiaridades psicológicas, como sói ocorrer em pro-
duções do século XX em diante (Franco, 2024, p. 10).

Recorrendo, agora, ao texto de Márcia Arruda Franco (2024, 
p. 11-12), sabemos que o movimento de vidas camonianas, nesse 
período, almejava a consolidação e propagação da União Ibérica 
(1580 – 1640) para o resto do mundo letrado conhecido. Destarte, 
a promoção da vida e da obra, como um todo, daquele que conce-
bera Os Lusíadas opera como uma exaltação da potência artística, 
cultural e política desse momento bastante singular. De fato, de 
quatro importantes testemunhos supérstites, nenhum o define 
como o grande nome da poesia portuguesa, em oposição à Espa-
nha: lembremos, pois, que Severim de Faria exalta o idioma luso, 
mas considera Camões o grande nome da épica hispânica, e Ma-
nuel de Faria e Souza escreve em castelhano seu encomiástico 
relato sobre o poeta (Franco, 2024, p. 11-12).

Outro aspecto central comentado pela pesquisadora é que 
tais vidas vinham acompanhadas de gravuras: “Os retratos de 
gravuristas seiscentistas são estátuas erguidas para celebrarem 
a imortalidade do autor ao ilustrarem os livros de e sobre as suas 
obras. Muitas vezes são colados nas páginas e fáceis de serem 
destacados” (Franco, 2024, p. 13, grifos nossos). Essas narrativas 
verbais e visuais argumentam de forma aristotélica ao redor do 
éthos, ou seja, da “[...] impressão de o orador ser digno de fé [...]. É, 
porém, necessário que esta confiança seja resultado do discurso 
e não de uma opinião prévia sobre o caráter do orador [...]” (Aris-
tóteles. Rh. 1356a).10 Mais do que isso, o comentário da pesquisa-
dora acerca da elaboração desse perfil se alinha com as prerro-
gativas do gênero demonstrativo, o qual trabalha mormente com 
a amplificação, ou seja, “[...] uma forma de argumentação pautada 

10	  Tradução de Manuel Alexandre Júnior, Paulo Farmhouse e Abel do Nasci-
mento Pena, 2015, p. 63.



Éthos e páthos na historiografia literária 
portuguesa: a biografia de Camões 

por Teófilo Braga à luz dos conceitos 
de historia ornata e magistra vitae

227

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.68386  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 218-241, jul./dez. 2025

na elevação da nobreza de algo ou alguém, ou no destaque dos 
vícios de algo ou alguém [...]” (Teixeira, 2008, p. 564, grifos nossos). 

Ora, se o demonstrativo se apoia na amplificatio, não é de se 
surpreender que ele possibilitasse o surgimento de abordagens 
diametralmente opostas. Isso se observa já nas vidas camonianas 
do século XVII, uma vez que havia também uma vertente de vitu-
pério na elaboração do retrato camoniano, como o caso de Pedro 
de Maris, por exemplo, que, embora não lhe negue excelência po-
ética, aponta que sua vida era viciosa com a mesma intensidade 
com a qual sua épica foi grandiosa.11 A oposição entre esses dois 
“eixos interpretativos” é relativamente simples de ser assim sis-
tematizada: para os demais autores do século XVII, a pátria traiu 
Camões, abandonando seu maior poeta; para Maris, Camões traiu 
a pátria, ao ter recebido, por exemplo, cargos administrativos que 
teriam sido conduzidos de forma perdulária, além dos supostos 
vícios no âmbito moral que o teriam levado a contrair as “doenças 
de Vênus”. 

Como se sabe, o gênero demonstrativo reforça pactos entre 
produtor e consumidor: recorrendo a Cícero, mais uma vez, ago-
ra, no De partitione oratoria (XXI, 72), lemos que o demonstrativo 
“[...] não estabelece proposições que são duvidosas; ao contrário, 
ele amplifica o que é certo, ou tido por certo” (Cícero, Part. or. 
Apud Teixeira, 2008, p. 563, grifos nossos). O “tido por certo” que 
nos interessa é assim sistematizado por Yolanda García (1985, p. 
12 apud Borghi, 2024, p. 25) acerca do perfil seiscentista ideal: i) a 

11	  Ainda sobre divergências, lembremos que João Franco Barreto tentara, em 
1663, um movimento sem maiores reverberações de tratar o poeta como exclu-
sivamente português (FRANCO, 2024, p. 23). Historicamente, consoante Borghi 
(2024, p. 52-53), sabe-se que, justamente, a poesia épica foi mais lida, estudada e 
traduzida do que a lírica, também com base na dificuldade das edições e publi-
cações completas, bem como do critério de tripla atribuição. Como também nos 
lembra Borghi (2024, p. 55), a priorização da épica em relação aos outros gêne-
ros também remete à hierarquização da poética de Aristóteles. Logo, far-se-ia, 
consoante a essa lógica, a formação de um retrato de vida apropriadamente épi-
co para sua devida exaltação.



Éthos e páthos na historiografia literária 
portuguesa: a biografia de Camões 

por Teófilo Braga à luz dos conceitos 
de historia ornata e magistra vitae

228

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.68386  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 218-241, jul./dez. 2025

descrição da estirpe e origem familiar; ii) a representação da in-
fância e da juventude; iii) o levantamento das obras e a descrição 
do seu momento de execução iv); a apresentação do éthos, indi-
cando as virtudes, os atributos físicos e as relações privadas com 
homens de destaque; e v) a indicação de causa mortis, bem como o 
levantamento dos comentários posteriores e da reverberação da 
obra em outros espaços letrados.12

Malgrado a distância de dois séculos, a leitura dos critérios 
de Teófilo Braga para compor sua “Vida de Camões” mostra que, 
por trás da terminologia positivista inerentes ao narrar cientifi-
cizado do século XIX, essas tradicionais categorias retóricas se-
guem operando. Com efeito, segundo ele: “As altas individualida-
des só podem ser conhecidas e julgadas pelos recursos da crítica 
psicológica; observou Maudsley na Patologia do espírito: ‘para ter 
uma psicologia completa do indivíduo, é indispensável estudar 
as circunstâncias no meio das quais ela viveu e ao contacto das 
quais se desenvolveu, bem como observar seus hábitos de pensa-
mento, de sensação e de ação’” (Braga, 1984, p. 288). Ora, compa-
rando esses padrões com o texto de Teófilo Braga, notamos que, 
enquanto parte deles segue atuante, outra foi profundamente 
transformada. 

Em primeiro lugar, nosso autor é um promotor da ideia de 
Camões como símbolo máximo da nação e da cultura portugue-
sas. Em segundo lugar, talvez, o aspecto mais relevante, Teófilo 
Braga afirma querer destruir o mito do monumento inalcançável 
e resgatar o humano da figura de Luís de Camões. Mesmo que, 
consoante a citação anterior, ele empregue termos como “alta” e 
“individualidade”, demonstraremos o movimento de aproxima-
ção ao povo português. Discutiremos detidamente, então, como o 
não se filiar totalmente a uma postura exaltadora ou iconoclasta 

12	  Cf. HANSEN (1989, p. 23 apud FRANCO, 2024, p. 23). O referido autor men-
ciona que os fatores fundamentais seriam as origens, sua pátria, sua cidade, 
seus pais, seus familiares, seus hábitos etc.



Éthos e páthos na historiografia literária 
portuguesa: a biografia de Camões 

por Teófilo Braga à luz dos conceitos 
de historia ornata e magistra vitae

229

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.68386  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 218-241, jul./dez. 2025

– ou seja, operar demonstrativamente com um binômio virtude-
-vício – produz um paradoxo, no qual, para recuperar o respei-
to devido a uma imagem elevada, parece ser necessário despi-la 
de sua grandeza. Como veremos, nosso autor encontrará, então, 
no sentimento, ou, na terminologia de Aristóteles, no páthos, o 
mecanismo ideal para retratar a humanidade e o nacionalismo 
camonianos.

O Camões de Teófilo Braga e a biografia literária em um contex-
to de crise: sobre páthos, humanização e recepção

Como dissemos, antes da publicação de seu relato sobre a 
vida do autor lusitano dentro do projeto de história da literatura 
portuguesa, Braga havia dado o livro à luz individualmente (Do-
ria, 1980, p. 8). Com efeito, a primeira publicação parece conecta-
da ao chamado “culto camoniano”, que, como nos lembra Álva-
ro Dória (1980, p. 9), é um fenômeno do século XIX, iniciado pela 
publicação do poema de Garret, que o aborda como uma espécie 
de herói protorromântico. Para Márcia Franco (2024, p. 50), “[...] é 
o Romantismo que constrói Camões como poeta de Portugal”, e 
Braga, em grande medida, segue essa abordagem. Ainda segun-
do o crítico (Doria, 1980, p. 10), em 1873, pois, num contexto de 
proximidade do terceiro centenário da morte do poeta e 48 anos 
depois da publicação da obra garrettiana, um movimento político 
e social coordenado pelo historiógrafo se iniciará. É importante 
destacar, nesse sentido, que a História de Camões será publicada 
em meio à polêmica jornalística ao redor do artigo “O centenário 
de Camões em 1880”, no qual se propunha um conjunto de ce-
lebrações recuperando a imagem do poeta e, analogamente, do 
próprio país. Nesse contexto do poeta como espelho nacional, o 
fato de a grandeza camoniana vir sendo reconhecida por outros 



Éthos e páthos na historiografia literária 
portuguesa: a biografia de Camões 

por Teófilo Braga à luz dos conceitos 
de historia ornata e magistra vitae

230

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.68386  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 218-241, jul./dez. 2025

países imputa aos lusitanos uma noção de ingratidão e, sobretu-
do, de atraso perante o mundo.13 

De certa maneira, Braga parece recuperar a também tópica 
discursividade da “pátria ingrata”, seguida por alguns dos biógra-
fos comentados na seção anterior. Destarte, os portugueses do 
século XIX, para ele, reincidem na falha do passado, mas com o 
agravante de que, nesse momento, o erro já fora documentado e 
deveria servir de orientação. A pátria e seu povo se conectariam, 
assim, por intermédio da figura de Luís de Camões, e reencontrar 
sua figura seria um dever para com o poeta, para com o próprio 
povo e, por conseguinte, para com o reerguimento do país, (re)
alinhado “finalmente” a suas virtudes fundamentais. Essa bio-
grafia, quando realocada em História da literatura portuguesa: 
renascença, vem acompanhada de um prefácio que demonstra a 
plena adequação de Braga aos ideais oitocentistas da historio-
grafia literária: “A história literária, como revelação do génio de 
um povo, no seu poder de emotividade e de aspiração genero-
sa, pela expressão do sentimento da nacionalidade, é um aspec-
to que complementa a História social e política” (Braga, 1984, p. 
10, grifos nossos).14 Quanto à biografia, antes de aparecer, agora, 
com o nome de “Vida do poeta” (Braga, 1984, p. 288), lê-se a seção 
“Camões e o sentimento nacional” (Braga, 1984, p. 286), outrora 
publicada em 1891, evidenciando, novamente, seu intento. Por 
fim, no encerramento dela, Teófilo chega a secundarizar as outras 
virtudes do autor, em detrimento de seu comprometimento pá-
trio: “A vida de Camões é um drama doloroso, e todas essas emo-
ções íntimas vibram nos seus versos; mas, a sentimentalidade 

13	  Um exemplo simples, mas significativo, está em um fato apontado por Pe-
dro Serra, no Dicionário de Camões (2011), no qual se lê que, na abertura do sécu-
lo XIX, o poeta quinhentista começou a receber atenção de acadêmicos ingleses 
e franceses, inclusive com traduções das obras. Na própria Espanha, em 1872, 
comemoraram-se os trezentos anos da publicação de Os Lusíadas¸ inclusive 
com a tradução de cantos para a língua castelhana.
14	  Nas transcrições de passagens de Teófilo Braga, optou-se por preservar a 
grafia da variante escolhida pelo autor.



Éthos e páthos na historiografia literária 
portuguesa: a biografia de Camões 

por Teófilo Braga à luz dos conceitos 
de historia ornata e magistra vitae

231

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.68386  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 218-241, jul./dez. 2025

da raça, o etos [sic] luso, dá-lhes ressonância tornando-o a viva 
expressão da alma nacional” (Braga, 1984, p. 354, grifos nossos). 
Ademais, sua obra, espelho do criador, teria sido inspirada “[...] de 
todos os elementos poéticos que constituem a tradição de uma 
nacionalidade” (Braga, 1984, p. 287).

Braga hipervaloriza a capacidade de Camões de não ter ape-
nas um éthos singular de virtudes morais e poéticas que o colo-
que em posição de privilégio (algo tradicional para as vitae), mas 
o exorta por ser uma encarnação do wolksgeist lusitano. Essas 
virtudes, pois, que Camões soberbamente representaria algo que 
estaria presente em todos os portugueses. Nesse ponto, portanto, 
a historiografia social e a historiografia literária convergem, para 
Teófilo Braga: perderam-se virtudes, perdeu-se Camões, símbolo 
máximo destas. Segundo ele (Braga, 1984, p. 287), se essas duas 
formas de documentar a História fossem devidamente interliga-
das, Portugal não se veria acuada, no século XIX, pelas ambições 
imperialistas da Inglaterra. Não só os grandes poetas represen-
tariam, destarte, a grandiosidade de sua terra, mas também o re-
conhecimento deles da parte do povo atestaria um tempo social 
fecundo cultural, política e economicamente: seriam, em suma, 
variáveis diretamente proporcionais. Camões é, pois, a sublima-
ção do sentimento, seja amoroso, seja pátrio.

Notemos algumas associações: seu serviço militar na África é 
o momento em que percebe, pela primeira vez, a decadência por-
tuguesa, ao mesmo tempo que ele se vê privado de um dos olhos 
(Braga, 1984, p. 317). Mais, enquanto ele está distante, passando, 
por exemplo, pelas agruras de dois naufrágios, um de seus bens, 
outro de seu próprio navio, no rio Mekong (1559) – do qual se sal-
vou a nado trazendo o “canto molhado” de Os Lusíadas – Portugal, 
sem ele, também está em franca decadência, causada, entre ou-
tros fatores, pelos rumos da Grande Peste (Braga, 1984, p. 343). 
O mais evidente, contudo, está no concomitante adoecimento e 
morte do poeta, tratado como diretamente ligado à decadência 
de sua pátria: “Foi durante esses dois anos que Camões adoeceu; 



Éthos e páthos na historiografia literária 
portuguesa: a biografia de Camões 

por Teófilo Braga à luz dos conceitos 
de historia ornata e magistra vitae

232

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.68386  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 218-241, jul./dez. 2025

a ruína do carácter português e perda quase iminente da na-
cionalidade feriram-no mortalmente” (Braga, 1984, p. 349). Por 
fim, Braga ainda recupera uma suposta carta de Camões, à beira 
da morte vitimado pela peste lisboeta, na qual estaria escrito D. 
Francisco de Almeida, alcaide da cidade: “Enfim, acabarei a vida, 
e verão todos que fui tão afeiçoado à minha pátria, que não só me 
contentei de morrer n’ella, mas com ella” (Braga, 1984, p. 350).

	 Notemos, pois, a similaridade e, por que não, a intertextu-
alidade. Para Braga, Portugal é, como no século XVI, um país em 
crise, no sentido mais etimológico e arendtiano da palavra. Crysis 
é uma palavra grega, cujo emprego em contexto político foi ana-
lisado pela autora alemã Hannah Arendt, tida como “a pensadora 
das crises” (Ciochetti; Ultramari, 2022, p. 261). Para a escritora, 
embora as crises sempre tenham existido, elas têm uma conexão 
especial com a modernidade, tendo em vista tratar-se de um pe-
ríodo no qual as respostas anteriores deixaram de servir, geran-
do, justamente, uma ruptura com a verdade comum. É lapidar o 
quanto o projeto de Teófilo Braga em relação a Camões adequa-se 
à concepção de Arendt, pois a perda de um passado comum, de 
verdades universais (ou de um grande mito literário), teria gera-
do, em seu entender, a cisão da cultura da sociedade portuguesa, 
anunciada, desde os anos quinhentos, pela paulatina ingratidão 
para com ele, algo a ser revertido pelo historiógrafo.

Ainda no tocante à relação Braga-Arendt, cumpre destacar 
que, como bem observam Ciochetti e Ultramari (2022, p. 263), 
“crise” não é termo semanticamente negativo para a pensadora. A 
crise só se torna problemática quando aqueles que com ela lidam 
(ou a diagnosticam) insistem em se servir dos mesmos expedien-
tes para solucioná-la. À primeira vista, Teófilo Braga parece ir em 
direção oposta ao que Arendt defende, afinal, sua intenção é tor-
nar a insistir em uma mitologia teoricamente esquecida e que já 
fora uma das bases do início do movimento romântico. Todavia, a 
escrita de uma nova biografia para Camões revelou mecanismos 
bastante singulares para lidar com a suposta crise de imagem e 



Éthos e páthos na historiografia literária 
portuguesa: a biografia de Camões 

por Teófilo Braga à luz dos conceitos 
de historia ornata e magistra vitae

233

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.68386  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 218-241, jul./dez. 2025

de memória, trazendo uma história antiga com uma nova arqui-
tetura e novos efeitos, em correlação com a nacionalidade.

Em primeiro lugar, como nos lembra Álvaro Dória (1980, 
p.10), a obra de Camões, particularmente Os Lusíadas, foi even-
tualmente utilizada como “refúgio patriótico”, isto é, como recu-
peração da autoimagem nacional, após o período da Guerra de 
Restauração. Porém, justamente nesse aspecto, reside um dos 
maiores pontos de interesse da biografia produzida por Teófilo 
Braga: o questionamento, no século XIX, de que pouquíssimos 
portugueses tinham condições de ler a lírica camoniana, quem 
dirá sua épica solene. Destarte, Braga operou um hábil artifício 
retórico ao propor a retomada do gênero biográfico fecundo no 
século XVII como resposta aos críticos contemporâneos (Doria, 
1980, p. 15), que lhe apontavam exatamente isso como um impe-
ditivo para seu projeto de culto ao poeta. Assim, dá-se uma es-
pécie de conversão da obra no autor, tornando sua biografia, de 
muito mais acessível decifração, o centro dos olhares do público.

Em segundo lugar, deve-se observar que Braga afirma que 
trará um novo Camões, não por possuir documentos inéditos, mas 
por reinterpretar humanamente o que todos sabiam. Destarte, as 
vitae portuguesas e camonianas costumam pleitear a reparação 
de uma injustiça histórica: também Severim de Faria, dois sécu-
los antes, ao defender que se faça justiça a Camões, colocando 
sua biografia em circulação, pois “o que dele anda impresso é tão 
pouco, & diminuto, que não satisfaz em muita parte com o que 
todos pretendem saber de semelhantes varões; como é a qualida-
de, vida costumes [...] sem as quais fica muito imperfeita a notícia 
que se requere na história de um homem insigne” (Faria, 2024, 
p. 94). Notem-se, em suma, as lacunas ligadas ao poeta e à difi-
culdade de acesso a ele, seja materialmente, no século XVII, seja 
interpretativamente, no século XIX. Em todo caso, era necessário 
reabilitar Camões. Nesse ponto, podemos recorrer à observação 
de Gustavo Borghi (2024, p. 31) de que o entendimento de Seve-
rim de Faria era o de que a simplicidade de linguagem era um 



Éthos e páthos na historiografia literária 
portuguesa: a biografia de Camões 

por Teófilo Braga à luz dos conceitos 
de historia ornata e magistra vitae

234

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.68386  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 218-241, jul./dez. 2025

elemento importante na escrita de sua vida camoniana, algo que 
nos convida a pensar que esse gênero teria, nos séculos XVII e 
XIX, uma função de facilitação de acesso aos valores de um de-
terminado autor cuja grandeza vocabular poderia dotá-lo de uma 
estatura aparentemente inexpugnável. 

Ademais, ao analisar as Vidas de Camões produzidas por 
Severim de Faria e por Faria e Souza, com base no modelo vasa-
riano, a pesquisadora Márcia Franco (2024, p. 44) levanta uma 
observação de grande pertinência: nelas, os artistas eleitos são 
também, de certa forma, “eleitos” por uma força quase divina que 
lhes concede a concentração de virtudes que se manifestava se-
paradamente em diversos artistas. Essa é, talvez, a maneira mais 
sucinta de elucidar como se constrói a mitologia da superiorida-
de poética: a sensação de totalidade. Ao reunir em si os talentos 
e os recursos adquiridos (“engenho e arte”) que se encontravam 
dispersos em meio aos demais poetas, Camões se eleva como 
mito indisputável.

É, pois, a questão sentimental que rege o elemento primor-
dial do fazer biográfico de Teófilo sobre Camões. Já expusemos 
que, sobretudo quando a intenção é estabelecer a encarnação 
do “sentimento nacional”, Camões foi a totalidade inquestioná-
vel para Teófilo Braga. Ora, a totalidade pode ser entendida como 
algo que congregue contradições e aspectos pouco positivos, his-
toricamente hipervalorizados ou silenciados quando se discutiu 
a vida do poeta. Assim, Braga gera uma imagem mista, contradi-
tória para o éthos do maior vate português, algo que, para uma 
finalidade de humanização e aproximação, ambiciona construir 
em seu público leitor português um senso de potencialidade cria-
tiva, dadas, de um lado, a grandeza de suas obras e, de outro, as 
humanas e, principalmente, sentimentais imperfeições. 

Sua forma de humanizar Camões assemelha-se não só ao 
poema de Almeida Garret, mas também à metodologia do roman-
ce histórico de Alexandre Herculano, por exemplo. No prefácio de 
Eurico, o presbítero (1844), o autor – bastante crítico aos métodos 



Éthos e páthos na historiografia literária 
portuguesa: a biografia de Camões 

por Teófilo Braga à luz dos conceitos 
de historia ornata e magistra vitae

235

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.68386  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 218-241, jul./dez. 2025

de Braga, segundo este – afirma que um romance histórico à Wal-
ter Scott seria impossível acerca da época goda, de maneira que 
precisava da imaginação e do sentimento, mas apenas para pre-
encher as lacunas entre os documentos históricos, eles mesmos 
incapazes de explorar o testemunho humano real. Ademais, no 
caso de Camões, a escassez documental é amplamente sabida.15

Em grande medida, o que se quer é equivaler lógos, páthos 
e éthos, compreendê-los como gerados e geradores dos outros, 
de maneira que, retoricamente, o discurso seja coerente com as 
ações. O que fica subentendido, ao longo das páginas de Braga, é 
que é possível reconstituir sua vida por meio de fragmentos de 
seus textos, que o tornariam uma espécie de base autobiográfi-
ca; mais do que isso, o historiógrafo parece mesmo sugerir que 
seu trabalho pode suprir a histórica lacuna, por ele mesmo nar-
rada, da coletânea de poemas de Camões, Parnaso, roubada ao 
regressar a Lisboa. Consoante ele, sem qualquer outra indicação 
de fonte, esse pequeno volume conteria os poemas selecionados 
por Camões e seguidos de explicações autobiográficas sobre sua 
gênese e elementos culturais de além-mar por ele mencionados 
(Braga, 1984, p. 344). Em última análise, sua Vida de Camões pare-
ce fazer o mesmo, contemporaneamente.

Nesse sentido, o sentimento é a força motriz que percorre, 
igualmente, as obras e a vida de Camões, portanto, é ele que o 
fez grande e, ao mesmo tempo, humano, ou ainda, grandioso e 
próximo ao povo português. O poeta aparece como vítima de seu 
tempo, pois, malgrado sua natureza inclinada ao intenso sentir, 
foi a gradativa corrupção de seu tempo que o levou a suas falhas 
e aos ódios irracionais alheios. O Camões de Braga habilmente 
espelha a teorização aristotélica sobre os afetos: “As emoções são 

15	  Os documentos efetivos raramente vão além do seu nascimento entre 1524 
e 1525, sua prisão no Tronco, em Lisboa, por ter brigado em dia de corpus Christi, 
o perdão real posterior de D. João III, em 1553, o tempo passado na Índia, a tença 
recebida a partir de 1572 com Os Lusíadas e, posteriormente, entregue à mãe 
etc. Cf. HUE, 2018, p. 10.



Éthos e páthos na historiografia literária 
portuguesa: a biografia de Camões 

por Teófilo Braga à luz dos conceitos 
de historia ornata e magistra vitae

236

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.68386  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 218-241, jul./dez. 2025

as causas que fazem alterar os seres humanos e introduzem mu-
danças nos seus juízos, na medida em que elas comportam dor 
e prazer” (Aristóteles, Rh., 1378ª).16 Seus vícios seriam mais con-
sequências de um tempo em que valores se perderam, do que de 
uma natureza inerentemente falha. Ilustremos com as palavras 
de Braga para se referir ao já célebre confronto no corpus Christi: 
“Conhecida a valentia de Camões, suscitada pelos costumes do 
tempo, estas intrigas provocaram-no para um acto de perdição” 
(Braga, 1984, p. 320).

Sobejam exemplos na Vida de Camões desse procedimento 
interpretativo, muitas vezes, apoiado em supostas pistas forne-
cidas por suas obras: o autor narra que “[...] vinha Camões para a 
corte com um estado de espírito que qualquer galanteio o sedu-
zia” (Braga, 1873, p. 125) em relação a uma suposta passagem pela 
corte do Infante Dom Luís e de Dona Maria; ou ainda, conta que, 
ao regressar da Índia para Lisboa, “[...] encontrou acesos antigos 
ódios”, mas com uma cicatriz de guerra no olho perfurado que o 
teria deixado exposto ao galanteio das moças (Braga, 1984, p. 181). 
Em outros casos, Teófilo Braga vai além, alegando perseguições 
sem quaisquer indicativos históricos ou mesmo poéticos: “Antes 
de partir para expedição de África, nomeou D. Sebastião um poe-
ta para celebrar-lhe os seus feitos, sendo preferido Diogo Bernar-
des, e afastado o nome de Camões por essas influências odientas” 
(Braga, 1984, p. 348).

A interpretação da centralidade do sentimento vem, em 
grande medida, explicada pelo próprio Teófilo Braga, o qual alega, 
citando José Augusto Coelho e seu Lusismo na concepção estética, 
que nas “naturezas superiores”, a cultura estética supre a moral, 
contendo os impulsos de destruição, e que é o lirismo subjetivo 
aquele mais amado pelo lusitano, pois enquadra a emoção pura, 
na qual, justamente, Camões tanto teria se destacado, ainda de 

16	  Tradução de Manuel Alexandre Júnior, Paulo Farmhouse e Abel do Nasci-
mento Pena, 2015, p. 116.



Éthos e páthos na historiografia literária 
portuguesa: a biografia de Camões 

por Teófilo Braga à luz dos conceitos 
de historia ornata e magistra vitae

237

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.68386  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 218-241, jul./dez. 2025

acordo com o historiógrafo (Braga, 1984, p. 355-356). Em suma, é 
o páthos artisticamente elaborado que faz Camões ser mais um 
português e, simultaneamente, o mais profundo deles. Nesse sen-
tido, ele traduziria não só a excelência, mas também, humana-
mente, a fragilidade que disso adviria. Camões seria oposição a 
uma sociedade lusitana supostamente em crise que, no tocante 
aos afetos, recusou os elevados e entregou-se aos baixos. Por fim, 
Braga afirma que “não havia outro caminho senão abandonar 
esta sociedade pervertida, que conspirava para lhe escurecer o 
talento e derribá-lo; a ideia da viagem do Oriente tornou-se-lhe 
uma necessidade, desde que o pensamento dos Lusíadas ilumi-
nara os longos dias desconfortados da prisão do Tronco da Cida-
de” (Braga, 1984, p. 321). Se, para ele, a épica foi uma resposta ao 
imediatismo e à mediocridade de seu povo, o desafio é, pois, reco-
nhecer se os leitores do século XIX reincidiram na mesma falha. 
Utilizando dessa “vida de amarguras”, enfim, como um recurso 
patético para demonstrar e julgar o passado, ao mesmo tempo que 
pode deliberar um futuro que não o repita e se reconecte aos afe-
tos e à grandeza do seu poeta maior, cujo caráter e os sentimentos 
– mais acessíveis que suas palavras, isoladamente – estariam em 
cada português, a historiografia segue, pois, mais magistra vitae 
do que nunca.



Éthos e páthos na historiografia literária 
portuguesa: a biografia de Camões 

por Teófilo Braga à luz dos conceitos 
de historia ornata e magistra vitae

238

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.68386  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 218-241, jul./dez. 2025

REFERÊNCIAS

ARISTÓTELES. Poética. Edição Bilíngue. Tradução, introdução e 
notas de Paulo Pinheiro. São Paulo: Editora 34, 2017.

ARISTÓTELES. Retórica. Tradução de Manuel Alexandre Júnior, 
Paulo Farmhouse Alberto e Abel do Nascimento Pena. São Paulo: 
Folha de S. Paulo, 2015.

BORGHI, Gustavo. Coordenadas gerais do gênero vida no mundo 
antigo. In: FRANCO, Márcia de Arruda (org.) Vidas de Camões no 
XVII: escritas por Pedro de Maris, Manuel Severim de Faria, Ma-
nuel de Farias e Souza & João Franco Barreto. Edição, introdução, 
tradução e notas de Márcia Arruda Franco. São Paulo: Madamu, 
2024, p. 24-29.

BORGHI, Gustavo. Cruzando la raya: coordenadas para a recepção 
de Camões na Espanha (séculos XVI e XVII). In: FRANCO, Márcia 
de Arruda (org.) Vidas de Camões no XVII: escritas por Pedro de 
Maris, Manuel Severim de Faria, Manuel de Farias e Souza & João 
Franco Barreto. Edição, introdução, tradução e notas de Márcia 
Arruda Franco. São Paulo: Madamu, 2024, p. 51-56.

BRAGA, Teófilo. História da literatura portuguesa - Renascença. 
Prefácio de João Palma-Ferreira. Lisboa: Imprensa Nacional; Casa 
da Moeda, 1984. v. 2. 

BRAGA, Teófilo. História de Camões. Porto: Imprensa 
Portuguesa, 1873.

CICERO. De oratore. Leipzig: Teubner Verlagsgesellschaft, 1969.

[CÍCERO]. Retórica a Herênio. Edição Bilíngue. Introdução, tradu-
ção e notas de Adriana Seabra e Ana Paula Celestino Faria. São 
Paulo: Mnema, 2024.

DORIA, Álvaro. Teófilo Braga: biógrafo de Camões. Braga: [S. n.], 
1980. 

ESTEVES, Anderson de Araújo Martins. Cícero e a narrativa da 
história. PHOÎNIX, Rio de Janeiro, v. 19, n. 1, p. 77-90, 2013. Dis-
ponível em: https://revistas.ufrj.br/index.php/phoinix/article/
view/34612. Acesso em: 23 ago. 2025.

https://revistas.ufrj.br/index.php/phoinix/article/view/34612
https://revistas.ufrj.br/index.php/phoinix/article/view/34612


Éthos e páthos na historiografia literária 
portuguesa: a biografia de Camões 

por Teófilo Braga à luz dos conceitos 
de historia ornata e magistra vitae

239

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.68386  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 218-241, jul./dez. 2025

FARIA, Manuel Severim de. Vida de Luís de Camões. In: FRANCO, 
Márcia de Arruda (org.) Vidas de Camões no XVII: escritas por Pedro 
de Maris, Manuel Severim de Faria, Manuel de Farias e Souza & João 
Franco Barreto. Edição, introdução, tradução e notas de Márcia Ar-
ruda Franco. São Paulo: Madamu, 2024, p. 93-168.
FRANCO, Márcia de Arruda (org.) Vidas de Camões no XVII: escri-
tas por Pedro de Maris, Manuel Severim de Faria, Manuel de Farias e 
Souza & João Franco Barreto. Edição, introdução, tradução e notas 
de Márcia Arruda Franco. São Paulo: Madamu, 2024.
HUE, Sheila. Introdução. In: CAMÕES, Luís de. 20 sonetos. Campi-
nas: Editora da Unicamp, 2018. p. 7-42.
LOPES, Oscar; SARAIVA, António. José. História da literatura por-
tuguesa. 17. ed., corrigida e actualizada. Porto: Porto Editora, 1996.
MOISÉS, Massaud. A literatura portuguesa. 37. ed., revista e atuali-
zada. 1ª reimpr. São Paulo: Cultrix, 2013.
SERRA, Pedro. Recepção de Camões na literatura espanhola. In: 
SILVA, Vítor Aguiar. Dicionário de Luís de Camões. São Paulo: Leya, 
2011, p. 772-793.
SOUZA, Roberto Acízelo de. As histórias literárias portuguesas e a 
emancipação da literatura do Brasil. SCRIPTA, Belo Horizonte, v. 
10, n. 19, p. 131-144, 2º sem. 2006. Disponível em: https://periodicos.
pucminas.br/scripta/article/view/13943. Acesso em: 23 ago. 2025.
SOUZA, Roberto Acízelo de. Nota preliminar sobre as origens e os 
desdobramentos da historiografia da literatura portuguesa. Dia-
dorim, Rio de Janeiro, v. 1, n. 17, p. 12-19, Julho 2015. Disponível 
em: https://doi.org/10.35520/diadorim.2015.v17n1a4041. Acesso 
em: 23 ago. 2025. 
TEIXEIRA, Felipe Charbel. Uma construção de fatos e palavras: 
Cícero e a concepção retórica da História. Varia Historia, Belo Ho-
rizonte, v. 24, n. 40, p. 551-568, jul./dez. 2008. Disponível em: ht-
tps://doi.org/10.1590/S0104-87752008000200014. Acesso em: 23 
ago. 2025.
da História. Varia Historia, Belo Horizonte, vol. 24, nº 40: p.551-
568, jul/dez 2008.

https://periodicos.pucminas.br/scripta/article/view/13943
https://periodicos.pucminas.br/scripta/article/view/13943
https://doi.org/10.35520/diadorim.2015.v17n1a4041
https://doi.org/10.1590/S0104-87752008000200014
https://doi.org/10.1590/S0104-87752008000200014


Éthos e páthos na historiografia literária 
portuguesa: a biografia de Camões 

por Teófilo Braga à luz dos conceitos 
de historia ornata e magistra vitae

240

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.68386  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 218-241, jul./dez. 2025

ULTRAMARI, Nicholas Yoshizato; CIOCHETTI, Vitor Miranda. 
(2022). Pensar as crises com Hannah Arendt: um exercício de 
pensamento sobre educação, política e pandemia . Primeiros Es-
critos, 11(1), 261-271.



Éthos e páthos na historiografia literária 
portuguesa: a biografia de Camões 

por Teófilo Braga à luz dos conceitos 
de historia ornata e magistra vitae

241

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.68386  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 218-241, jul./dez. 2025

Ethos and pathos in Portuguese literary historiography: 
the biography of Camões by Teófilo Braga in the light of the 
concepts of historia ornata and magistra vitae

ABSTRACT: This article investigates the influence of classical rhetoric on Te-
ófilo Braga’s biography of Camões. We demonstrate that this scholar, the “ple-
nitude of nineteenth-century historiography”, that is, fully integrated with the 
historicist principles of the nineteenth century, shows also a conceptual and 
methodological influence of ancient rhetoric. Braga thus expresses fundamen-
tal rhetorical-historiographical perspectives for Aristotle’s Rhetoric, Cicero’s 
The Orator, and Rhetoric to Haerennius. Whether in the initial publication to ce-
lebrate the third centenary of Camões’ death or in its reinsertion in História da 
Literatura Portuguesa, Volume II, Renascence, his criteria directly echo the prin-
ciples of magistra vitae and historia ornata, that is, historiography as a moral and 
social guide that, to really work, would require ornamentation. We argue that 
these principles reached Teófilo Braga through the intermediation of the 17th 
century in Portugal, which largely witnessed the ancient genre of vitae. Despi-
te 19th-century terminology, Braga would present a Camonian vita shaped by 
the principles of classical rhetoric and historiography, developing an inspiring 
and accessible profile to rescue the Portuguese people who were supposedly 
distant from their identity. Furthermore, we will point out two singularities of 
this version in relation to the 17th-century practice: the association of the poet 
with nationality and a process of humanization of his figure, instead of the cons-
truction of an unattainable monument. This humanization would be based on 
a logic that is also central to classical rhetoric, but which Braga aligns with a 
supposed general Portuguese ethos, sublimated by the poet: the use of pathos for 
commouere.

     KEYWORDS: rethoric; receptions; literary historiography; Camões; Teófilo 
Braga.



242

As amadas de Camões na 
Vida do Poeta, de Manuel 

de Faria e Sousa (1639)
Gustavo Luiz Nunes Borghi1

RESUMO: Imitando os modelos antigos das vidas, Manuel de Faria e Sousa es-
creve, em 1639, a Vida del Poeta, na qual apresenta aos letrados e homens de cor-
te os feitos de Luís de Camões, suas obras, as pessoas com quem se relacionou e 
sua projeção póstuma. Entre todas as figuras presentes, destacam-se as amadas, 
que ocupam uma posição central tanto nas relações do poeta com o círculo cor-
tesão quanto em sua produção nos subgêneros líricos. Longe de explorar mi-
nuciosamente a rede de afetos privados, propomos neste trabalho que Faria e 
Sousa, ao descrever as mulheres na vida do poeta, busca construir uma imagem 
verossímil de Camões, versado nos temas da guerra e dos amores. 

PALAVRAS-CHAVE: Vida; mulheres; poética; retórica; Faria e Sousa. 

Introdução2 

No prefácio da primeira edição de Camões, publicada em 
1825, ao apresentar as motivações e as razões da obra, Almeida 

1	 Professor Doutor de Literatura Espanhola do Departamento de Letras Mo-
dernas e do Programa de Pós-Graduação de Língua Espanhola e Literaturas Es-
panhola e Hispano-Americana da Universidade de São Paulo.
2	 O presente trabalho foi originalmente apresentado no Colóquio Interna-
cional: Reescrever o século XVI: Questões de Gênero em Camões, do peito femi-
nil ao homoerotismo, realizado em outubro de 2024 e organizado pelo Grupo de 
Pesquisa Reescrever o século XVI (Universidade de São Paulo/ CNPq) e Grupos 
de Trabalho Camões no Mundo e Camões, muda poesia e emblemática (CIEC/
Universidade de Coimbra).



As amadas de Camões na Vida do Poeta, 
de Manuel de Faria e Sousa (1639)

243

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.67826  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 242-269, jul./dez. 2025

Garrett afirma que nenhuma regra ordenou a composição de seu 
poema, isto é, não seguiu os preceitos ou disposições sobre o gê-
nero épico, presentes em tratados antigos como os de Aristóteles 
ou de Horácio, como pontua: “Conheço que ele está fora das re-
gras; e que, se pelos princípios clássicos o quiserem julgar, não 
encontrarão aí senão irregularidades e defeitos” (Garrett, 2018, 
p. 42). Ao contrário, fruto do “coração” e dos “sentimentos da natu-
reza” sua epopeia toma como ação a articulação entre os diversos 
episódios dos Lusíadas e a vida de Camões, isto é, a matéria poética 
e histórica, de modo que produzem ficções que “[...] têm sua base 
verdadeira as mais delas” (Buescu, 2018, p. 43). Em outras palavras, 
o poema de Garrett transforma em matéria histórico-literária a 
vida do letrado quinhentista, dispersa em poucos registros dispo-
níveis, especialmente em sua obra poética, épica e lírica. 

No comentário da edição crítica referida, Helena Carvalhão 
Buescu (2018) destaca que, desde a formulação da historiografia 
literária portuguesa, feita no século XIX por críticos como Teófilo 
Braga e Ramalho Ortigão, Camões de Garrett é lido e classificado 
como o marco inaugural do romantismo português, antecedendo 
em quase dez anos o início do período liberal e burguês no país. 
Na leitura da autora, apesar de se organizar no gênero épico, o 
poema opera com uma recusatio dos preceitos clássicos, defen-
dendo as noções típicas da arte do novo século, como “inspira-
ção”, “natureza” e “espírito”, as quais ordenam a composição dos 
versos. Outro ponto levantado por ela, fundamental para nossa 
reflexão, é o paralelo estabelecido entre a vida dos dois poetas, 
apesar de separados por quase três séculos, de modo que “[...] 
inauguram uma espécie de ‘vidas paralelas’, ao modo de Plutarco: 
Camões como Garrett, Os Lusíadas como Camões” (Buescu, 2018, 
p. 18). Nessa proposta, a tumultuada vida do letrado quinhentista 
se torna um modelo para o escritor romântico, dada sua relação 
com a pátria, com o império e com as próprias letras, como des-
taca Buescu: “O poeta romântico não é apenas a voz mais pura 



As amadas de Camões na Vida do Poeta, 
de Manuel de Faria e Sousa (1639)

244

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.67826  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 242-269, jul./dez. 2025

da cidadania, mas é também aquele em que a sua cidade se pode 
rever, mesmo quando o exila” (2018, p. 18). 

A partir da publicação do poema de Almeida Garrett, a vida 
privada de Camões e sua relação com a pátria retornam ao cen-
tro do debate histórico, cultural e literário português. Entretanto, 
se observarmos atentamente, notamos ao menos dois problemas 
de ordem teórica e metodológica: o primeiro diz respeito à ma-
terialidade das fontes, uma vez que os estudos e pesquisas mais 
recentes apontam para uma escassez de documentos e relatos 
sobre a origem, os percursos, as atividades e as práticas do poeta 
português; o segundo, à apropriação da figura camoniana, dado 
que temos publicados romances, biografias e relatos sobre sua 
vida. Assim, notamos uma possível dissimetria: enquanto tempos 
poucas fontes, proliferam-se livros sobre a vida camoniana. Dito 
de outro modo, vemos, desde o poema de Garrett no século XIX, 
um amplo número de obras que partem, para a construção de seu 
relato ou narrativa, de um número muito pequeno de documen-
tos, em sua maioria escritos após a morte do poeta quinhentista. 
É interessante notar que essas obras incorporam uma espécie de 
verdade e fidelidade em seus textos, isto é, assumem o discurso 
de terem escrito o “verdadeiro” relato da vida camoniana. 

Nesse sentido, propomos, ao examinar a Vida do Poeta, de 
Manuel de Faria e Sousa (1639), caminhar em uma direção opos-
ta, isto é, assumindo a priori que não há um relato verdadeiro ou 
definitivo da obra camoniana, haja vista a ausência material, a 
imprecisão dos documentos e a distância temporal que nos se-
param do poeta português. Compreendemos, dessa forma, que a 
noção que orienta a composição e a leitura do texto do letrado 
seiscentista português não é a “verdade” ou a “precisão” dos fa-
tos apresentados, mas sim a adequação às noções do gênero da 
vida antiga3, formulados a partir das preceptivas e dos tratados 

3	  Convém pontuar que, muitas vezes, os pesquisadores e estudiosos costu-
mam empregar o termo “biografia” para fazer referência ao gênero, mesmo no 



As amadas de Camões na Vida do Poeta, 
de Manuel de Faria e Sousa (1639)

245

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.67826  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 242-269, jul./dez. 2025

poéticos e retóricos, os quais se organizam a partir das noções 
de verossimilhança da construção do relato e da persuasão dos 
leitores de sua obra. 

Nessa leitura, o relato adequado e bem executado é aquele 
que constrói, de forma deleitosa, eficaz e persuasiva, a imagem 
do poeta quinhentista português, empregando todos os topoi e 
recursos disponíveis e prescritos pelas artes antigas. Para tanto, 
dividimos nosso trabalho em três grandes blocos: no primeiro, 
apresentamos as coordenadas do gênero vida antigo, indicando 
brevemente sua possível origem, seus traços constitutivos e sua 
relação com a história; no segundo, examinamos a recepção do 
gênero nos séculos XIV a XVI, levantando seus traços constituti-
vos e definidores, e estabelecendo uma primeira organização  da 
Vida do Poeta de Manuel de Faria e Sousa, listando os mecanis-
mos de invenção e disposição da matéria, bem como os recursos 
escolhidos em sua organização; no terceiro e último, apresenta-
mos o lugar das mulheres nos episódios da vida de Camões, e sua 
relação com a organização dos poemas do letrado e a construção 
de sua imagem de poeta. 

Breves apontamentos sobre o gênero vida 

Nos parágrafos que iniciam a Vida do Poeta, Manuel de Fa-
ria e Sousa (1639) indica que seguirá o modelo do relato feito por 
Manuel Severim de Faria, em 1624:  “Damos-lhe os agradecimen-
tos do que nos ensinou seu bom zelo e diligência, e arrimando a 
ela a nossa diremos assim” (Faria e Sousa, 2024, p. 169). Na Vida 
de Luís de Camões (Faria, 1624), o erudito português afirma que 

mundo antigo, em consonância com os estudos literários e com sua forma mais 
moderna. Entretanto, neste trabalho, optamos por empregar o termo “vida”, pa-
lavra em língua portuguesa que se origina da vita latina, tradução da bios, em 
língua grega antiga. Assim, o faremos de dois modos: sem itálico, quando nos 
referimos aos relatos e dados pessoais da persona registrada; em itálico, quando 
nos referimos ao gênero poético. 



As amadas de Camões na Vida do Poeta, 
de Manuel de Faria e Sousa (1639)

246

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.67826  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 242-269, jul./dez. 2025

a produção das vidas dos homens ilustres constitui um dos ele-
mentos centrais da prática poética, sendo produzida e debatida 
desde a Antiguidade: “Daqui tiveram seu fundamento todas as 
disputas, & questões das ciências, querendo mostrar cada qual 
que a sua notícia está mais ajustada com a razão natural de cada 
coisa” (Faria, 2024, p. 94)4. 

Mais adiante, ele esboça as coordenadas centrais do gênero, 
indicando que sua matéria se constitui de relatos e documentos 
da vida pública e privada da figura ilustre, isto é, “[...] a verdade 
com mais particulares circunstâncias, contando não somente 
os casos, & sucessos das coisas, mas os conselhos, & razões com 
que foram feitas” (Faria, 2024, p. 94). Não se trata de meramente 
amontoar descrições de feitos, mas sim reuni-los e organizá-los, 
de modo que forneça as origens, as motivações e as possíveis cau-
sas dos acontecimentos. No caso específico do poeta português, 
Severim de Faria reconhece a dificuldade na execução da empre-
sa, haja vista as poucas fontes materiais e documentais, obrigan-
do-o a empregar sua própria obra poética como matéria para a 
construção do relato: “[...] onde ordinariamente os poetas deixam 
escritas suas vidas; porque é natural aos homens deleitar-se de 
contar os trabalhos que padeceram, depois de escaparem deles” 
(Faria, 2024, p. 94). 

	 A introdução da obra de Severim de Faria fornece para 
nós um breve panorama dos problemas em torno da construção 
das vidas e de sua organização como gênero poético-retórico, 
tendo em vista, ao menos, três grandes eixos: i) a materialidade 
das fontes, isto é, os registros documentais do homem ilustre; ii) a 
escolha dos episódios pelo letrado para a construção do texto; iii) 
e o modo de construção do relato, ou seja, das figuras, dos topos e 
dos recursos retóricos empregados, tendo em vista seu respectivo 
fim. Tais problemas e questões não se circunscrevem ao espaço 

4	  Ao longo do trabalho seguiremos a grafia seiscentista, presente na edição 
consultada de Marcia Arruda Franco, publicada em 2024. 



As amadas de Camões na Vida do Poeta, 
de Manuel de Faria e Sousa (1639)

247

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.67826  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 242-269, jul./dez. 2025

ibérico seiscentista, mas estão presentes desde a formulação do 
gênero vida no mundo antigo. 

	  Se examinarmos as diversas vidas antigas, listaremos um 
conjunto amplo de textos em prosa que relatam episódios da vida 
de homens ilustres, como militares, políticos e homens de letras. 
Elas surgem, segundo Arnaldo Momigliano (1998), como uma 
espécie de variação dos textos dos historiadores, a partir do pe-
ríodo helenístico, motivados pelos debates filosóficos. O pesqui-
sador nos lembra que, desde Heródoto, o conhecimento do pas-
sado grego era transmitido oralmente, por meio da poesia épica 
e dos subgêneros da chamada lírica. Com a produção e difusão 
das Histórias, de Heródoto, e, posteriormente, da História da Guer-
ra do Peloponeso, de Tucídides, configura-se uma forma de saber 
histórico próprio, centrada na investigação dos acontecimentos 
e na descrição etnográfica, bélica e política de uma determina-
da comunidade: “Destinava-se a preservar um registro seguro 
de eventos passados, precisando, portanto, estabelecer critérios 
de confiabilidade. Devia dedicar especial atenção a guerras e a 
revoluções políticas, porque estas produziam mudanças” (Momi-
gliano, 1998, p. 189). Distantes do saber poético, os primeiros his-
toriadores abandonaram progressivamente as explicações me-
tafísicas e religiosas dos feitos, centrando-se, assim, no processo 
investigativo e descritivo do dado relatado. 

Entretanto, como destaca Arnaldo Momigliano, apesar da 
difusão dos textos no mundo antigo, o registro histórico, pos-
teriormente chamado de historiografia ou prosa historiográfica, 
não constituía um saber de preceitos claros e ordenados, pres-
critos por alguma arte ou manual, não compondo o conjunto de 
disciplinas necessárias para formação e educação dos homens. 
O pesquisador aponta, como exemplo desse problema, a ausên-
cia de normas para a construção do relato: “A falta de regras pre-
cisas para coleta e seleção de dados criava confusão não só nas 
mentes dos autores, mas também nas de seus leitores” (Momi-
gliano, 1998, p. 191). Nesse contexto, convém retomar a divisão 



As amadas de Camões na Vida do Poeta, 
de Manuel de Faria e Sousa (1639)

248

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.67826  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 242-269, jul./dez. 2025

estabelecida por Aristóteles, em sua Poética, entre a história e a 
poesia: enquanto a primeira trata de coisas que aconteceram, a 
segunda de que poderiam acontecer (Arist., Poet., 1451b 1-5)5. Essa 
demarcação confere à poesia uma posição privilegiada, dado que, 
assim como a própria filosofia, almeja os universais, em oposição 
aos particulares do relato histórico (Arist., Poet., 1451b 5-7)6. Esse 
não lugar da historiografia permitiu, na leitura de Momigliano, 
dois grandes movimentos: de um lado, o desenvolvimento de no-
vos subgêneros ou formas, como os relatos das vidas; de outro, a 
incorporação de práticas e prescrições da arte retórica. 

O primeiro movimento, na proposta de Arnaldo Momigliano 
(1998), remonta ao século III a. C., caracterizado pela incorpora-
ção dos debates filosóficos e educacionais no registro histórico, 
ocasionando a produção de relatos de homens ilustres, como reis 
e imperadores, denominados de novelas filosóficas, cujo primei-
ro grande representante é a Ciropédia, de Xenofonte. Esse novo 
gênero, segundo Jacqueline Klooster (2021), recolhia episódios 
dos grandes feitos das personas políticas e militares das obras 
historiográficas em circulação, transformando-as como mode-
lo de virtude e de conduta necessárias para a atividade pública. 
A autora ressalta que, a partir do chamado Período Helenístico, 
o gênero vida ganha contornos mais claros, com a profusão de 
coletâneas e livros de relatos de figuras dos registros historio-
gráficos: “Tem sido argumentado que as mudanças políticas […] 
influenciaram a passagem das histórias abrangentes [...] para as 
biografias de indivíduos que se tornaram os principais agentes 

5	  Na verdade, [1451b] a diferença entre o historiador e o poeta não é que eles 
falam em verso ou em prosa (pois seria possível pôr as obras de Heródoto em 
verso do que sem ele). A diferença é que um fala o que aconteceu, e o outro, o 
tipo de coisa que poderia acontecer. (ARIST., Poet., 1451b1-5, tradução de Rafael 
Brunhara)
6	  Por isso, também, a poesia é tanto mais filosófica como mais nobre que a 
história, pois a poesia prefere os universais, enquanto a história, as particulares 
(ARIST., Poet., 1451b1-5, tradução de Rafael Brunhara).



As amadas de Camões na Vida do Poeta, 
de Manuel de Faria e Sousa (1639)

249

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.67826  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 242-269, jul./dez. 2025

dos grandes acontecimentos políticos”7 (Klooster, 2021, p. 325). 
Por grandes eventos políticos, a pesquisadora faz referência às 
campanhas militares de Alexandre na Ásia Menor e, posterior-
mente, dos romanos nas regiões do Mediterrâneo e do norte do 
continente europeu. 

Os letrados e filósofos gregos foram lidos e imitados pelos 
latinos, como Plutarco e Suetônio, que consolidam o gênero das 
vidas exemplares, entendidas como o relato adequado e modelar 
dos feitos dos grandes homens, especialmente políticos e impe-
radores, empregadas em contextos educativos e preceptivos das 
elites romanas. Neles, como destaca Jacqueline Klooster (2021), 
notamos o segundo movimento, isto é, o emprego de recursos 
prescritos pela arte retórica, como o encômio, o louvor e as de-
mais tópicas para a construção de uma imagem grave, elevada e 
verossímil da vida registrada. A pesquisadora destaca as censuras 
e oposições de Plutarco à prosa historiográfica, especialmente de 
Heródoto8, defendendo a exclusão dos feitos negativos e prejudi-
ciais para a construção da imagem do biografado, centrando-se 
na exaltação dos positivos: “Isso, claramente, lança luz sobre a 
abordagem positiva de Plutarco em relação aos seus biografados 
ao longo de toda a obra, bem como sobre sua tendência de excluir, 
tanto quanto possível, os exemplos ‘negativos’”9 (Klooster, 2021, p. 

7	 It has been argued that the political changes […] influenced the turn from 
comprehensive histories [...] to biographies of individuals who had become the 
prime movers of great political events (Klooster, 2021, p. 325).
8	 Um dos principais documentos que tratam da oposição entre as duas fi-
guras é o Da Malícia de Heródoto (Perí Hirodotoi Kakotheias), em que Plutarco 
censura a representação rebaixada do povo grego feita pelo historiador em suas 
Histórias, almejando, como aponta Maria Aparecida de Oliveira Silva (2013, p. 
140): “[...] recontar a história grega sob uma visão idealizada do passado, obser-
vada em suas prescrições sobre os procedimentos adequados a quem pretende 
escrever um texto histórico e seu intuito de apagar os relatos que minoram o 
caráter das personagens gregas”. 
9	 This of course sheds light on Plutarch’s positive approach to his biogra-
phees throughout, and his tendency to exclude as much as possible ‘negative’ 
examples (Klooster, 2021, p. 326).



As amadas de Camões na Vida do Poeta, 
de Manuel de Faria e Sousa (1639)

250

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.67826  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 242-269, jul./dez. 2025

326). No mundo latino, o gênero das vidas ganha contornos cla-
ros, apresentando, segundo Yolanda García (1985), um conjunto 
de procedimentos, tais: a descriptio da origem, indicando os feitos 
familiares passados; a educação e a formação prática, descreven-
do os poetas lidos; a listagem dos textos, no caso de poetas e eru-
ditos, e dos feitos militares e políticos, no de generais e figuras 
públicas; a construção da imagem pública e privada; e sua morte, 
levantando as reverberações posteriores. 

Ao contrário de outros exemplares em prosa e poesia, que 
foram pouco difundidos, lidos e editados no período medieval, o 
gênero vida é amplamente imitado em língua latina e, posterior-
mente, nas vernaculares, ganhando novos contornos e adequan-
do-se aos novos contextos, como as descrições das vidas dos san-
tos da Igreja, chamadas de Hagiografias. Thomas Hendrickson 
(2021) destaca que, já em meados do século XIV, circulavam: as 
Vidas dos Doze Césares e a História Augustana, de Suetônio; frag-
mentos de vidas retirados de obras maiores de Cícero, Varrão e 
Plínio, o Jovem; fragmentos das Vidas Paralelas, de Plutarco; e as 
Vidas e Doutrinas dos Filósofos Ilustres, de Diógenes Laércio. 

Recepção do gênero e a arquitetura da ‘Vida del Poeta’ (1639), 
de Manuel de Faria e Sousa

No capítulo IX da Vida del Poeta, Manuel Faria e Sousa descre-
ve o retorno de Camões à corte, após anos de serviço militar em 
Ceuta, indicando como motivação os amores pelas damas (2024, 
p. 193): “[...] trazido por ventura pelos seus desejos amorosos, com 
o pretexto de pedir algum prêmio de suas ocupações militares 
[...]” (Faria e Sousa, 2024, p. 193). Esse testemunho é acompanha-
do, mais adiante, de um fragmento do soneto 1910, de temática 

10	 A numeração dos poemas das subespécies líricas obedece, segundo a nota 
dos comentadores, a edição das obras completas de Camões de 1720, intitulada: 
OBRAS DO GRANDE LUIS DE CAMÕES, PRINCIPE DOS POETAS HEROYCOS, & 



As amadas de Camões na Vida do Poeta, 
de Manuel de Faria e Sousa (1639)

251

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.67826  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 242-269, jul./dez. 2025

fúnebre e laudatória, que apresenta o olhar da dama e o amor 
suscitado no poeta: “Aquele amor ardente / que já nos olhos meus 
tão puro viste” (Faria e Sousa, 2024, p. 193). Essa interpolação en-
tre os versos do poema e o registro da vida do poeta estabelece, a 
nosso ver, uma dupla relação: de um lado, a poesia é o testemunho 
escrito dos episódios narrados pelo letrado português; de outro, 
os versos são interpretados à luz dos acontecimentos pessoais, 
neste caso, o regresso à corte por conta de aspirações amorosas e 
a morte de sua dama. Essa disposição do registro da vida e da po-
esia não é restrita às letras portuguesas ou às vidas camonianas; 
ao contrário, está presente desde o século XIV, com a reorganiza-
ção do gênero e a adoção dos relatos de artistas e poetas. 

As primeiras transformações do gênero, segundo Thomas 
Hendrickson (2021), dizem respeito aos modelos de homens per-
sonagens das vidas, passando dos militares e políticos, populares 
desde o fim da antiguidade, para os poetas e heróis. O pesquisa-
dor dá especial destaque às chamadas biografias coletivas, cujo 
primeiro grande representante é o De viris illustribus de Frances-
co Petrarca, agrupando, segundo os dois manuscritos disponí-
veis, 22 relatos de figuras centrais da República Romana e, poste-
riormente, heróis e personagens bíblicos. O pesquisador aponta 
para a proposta do erudito florentino de registrar outras figuras, 
à margem da tradição historiográfica e poética vigente desde o 
mundo antigo: “Os Homens Ilustres de Petrarca são importan-
tes em parte porque renovaram o gênero da coleção biográfica 
de figuras famosas, excetuando aquelas que eram puramente li-
terárias”11 (Hendrickson, 2021, p. 565). O modelo petrarquista foi 

Lyricos de Hespanha, Novamente dadas a luz com seus Lusiadas. Comentadas pelo 
Licenciado Manoel Correa, Examinador Sinodal do Arcebispado de Lisboa, & Cura 
da Igreja de S. Sebastião da Mouraria, & natural da Cidade de Elvas [...] Lisboa Oc-
cidental, Na Officina de Joseph Lopes Ferreyra, Impressor da Serenissima Raynha 
Nossa Senhora, & à sua custa. MDCCXX. 
11	 Petrarch’s Illustrious Men is important partly because it renewed the genre 
of the biographical collection of famous figures, apart from those who were pu-
rely literary (HENDRICKSON, 2021, p. 565). 



As amadas de Camões na Vida do Poeta, 
de Manuel de Faria e Sousa (1639)

252

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.67826  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 242-269, jul./dez. 2025

imitado por Giovanni Boccaccio em sua De mulieribus claris, em 
que agrupa 106 vidas de figuras femininas da história, da mitolo-
gia e da tradição bíblica e judaica. 

Mais adiante, Thomas Hendrickson (2021) nota uma mudan-
ça no gênero a partir das personagens retratadas nas vidas: pro-
liferam-se, a partir do século XIV, o registro dos feitos e das obras 
de poetas e artistas, tanto em edições coletivas quanto de forma 
individual. Um exemplo paradigmático para nós é o caso do poeta 
florentino Dante Alighieri: pouco após sua morte, Giovanni Boc-
caccio escreve o Trattatello in laude di Dante (1357), inaugurando 
uma série de registros de sua vida que percorrerão mais de um 
século, como indica Eduardo Aubert (2022)12. Nessas vidas dos 
séculos XV-XVI, os eruditos operacionalizam dois grandes proce-
dimentos: de um lado, a auctoritas do poeta, transformando-o em 
modelo de imitação e emulação para os leitores; de outro, o éthos 
público, conferindo-lhe credibilidade nas matérias representa-
das. No caso do poeta florentino autor da Commedia, a descrição 
das origens, do amor por Beatriz, da formação, da escrita de suas 
obras, bem como dos embates políticos e do exílio, além de apre-
sentarem os dados e registros de sua vida, almejam consolidar 
Dante como o grande representante nos gêneros em que escreve, 
como a poesia lírica e a prosa. 

No caso específico de Beatriz, Boccaccio estabelece a rela-
ção amorosa e a prática poética logo nos primeiros parágrafos do 
pequeno tratado, em que indica os afetos suscitados pela recusa 
amorosa e, posteriormente, pela morte da jovem: 

12	  Eduardo Henrik Aubert (2022) lista, entre os séculos XIV e XV, um am-
plo número de letrados que escreveram uma vida de Dante Alighieri: Giovan-
ni Villani; Francesco Petrarca; Giovanni Boccaccio; Guglielmo Maramauro, ou 
Maramaldo; Antonio Pucci; Marchionne, ou Melchiorre Stefani; Benvenuto de 
Ímola; Filippo Villani; Franco Sacchetti; Francesco da Buti; Giovanni Sercambi; 
Domenico Bandini; Giovanni Bertoldi, ou Giovanni de Serravalle; e Leonardo 
Bruni. 



As amadas de Camões na Vida do Poeta, 
de Manuel de Faria e Sousa (1639)

253

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.67826  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 242-269, jul./dez. 2025

(36) Oh, insensato juízo dos amantes! Quem, além de-
les, julgaria que acrescentando mais palha faria as 
chamas menores? Quantos e quais foram os pensa-
mentos, suspiros, lágrimas e outros tormentos gra-
víssimos que depois, em idade mais avançada, sofreu 
por este amor, ele mesmo os demonstra em parte na 
sua Vida nova, e por isso não cuido contá-los mais ex-
tensamente. (Boccaccio, 2021, p. 30, tradução de Pe-
dro Falleiros Heise).

Na descrição de Boccaccio, o primeiro contato entre Dante 
e Beatriz ocorre em sua juventude, na casa do pai da jovem, Fol-
co Portinari, fazendo com que o poeta se enamorasse quase de 
imediato. Esse amor se intensifica ao longo dos anos, gerando um 
conjunto amplo de afetos, do êxtase e da alegria à angústia e à dor, 
possibilitando a produção dos primeiros poemas do florentino. 
Com a morte precoce de Beatriz, esses poemas foram compilados 
na Vita Nuova, acrescidos de comentários e notas de composição 
e disposição da matéria. Convém pontuar que o livro de juventu-
de compila um amplo conjunto de composições líricas, especial-
mente de temática amorosa, em que o poeta passa a exercitar a 
nova poética do Dolce Stil Novo13. Após um prolongado período de 
sofrimento, Dante abandona o luto e, segundo Boccaccio, aceitan-
do, enfim, a ausência da amada 

(42) [...] e com reto juízo, a dor dando algum lugar à 
razão, passou a perceber que nem o pranto, nem o 
suspiro, nem qualquer outra coisa poderia recuperar 
a mulher perdida. Por isto, com mais paciência, resig-
nou-se a tolerar que havia perdido sua presença; nem 
muito tempo demorou para que, depois das lágrimas, 

13	  A crítica e historiografia literárias convencionam chamar de Dolce Stil 
Novo a mudança poética ocorrida na região da moderna Toscana, entre os sé-
culos XIII e XIV. Segundo Adma Muhana (2016), os poetas passam a empregar 
outros procedimentos elocutivos e dispositivos, distanciando-se das formas e 
das propostas do cantar trovadoresco: “Com Petrarca, a lírica e os romanços tro-
vadorescos são substituídos por uma poesia narrativa épica, em que o fabuloso 
se identifica ao alegórico e, a poesia, a uma antiga filosofia, contígua à teologia” 
(MUHANA, 2016, p. 128).



As amadas de Camões na Vida do Poeta, 
de Manuel de Faria e Sousa (1639)

254

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.67826  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 242-269, jul./dez. 2025

os suspiros, que já estavam próximos de seu fim, co-
meçassem a partir e não voltassem. (Boccaccio, 2021, 
p. 31, tradução de Pedro Falleiros Heise).  

É interessante notar que as produções seguintes a Vita Nuo-
va deixam a temática amorosa em segundo plano, centrando-se 
especialmente nos debates políticos, gramaticais, retóricos e teo-
lógicos. Esse abandono do luto por Beatriz se mostra, a nosso ver, 
programático, isto é, adequado à produção poética subsequente 
de Dante, como o Convivio, o De vulgari eloquentia, Da Monarchia, 
a Commedia e as Egloghe. Nesse sentido, nos parece possível ob-
servar um procedimento que se tornará comum em outras passa-
gens da obra de Boccaccio e tópica para as demais vidas dos eru-
ditos e artistas dos séculos seguintes: as relações amorosas, tais 
como a de Dante e Beatriz, alteram e motivam substancialmente 
a produção poética em seus determinados gêneros. Dito de outro 
modo, os escritores das vidas buscarão, a partir do século XV, re-
conhecer e mapear os afetos da figura biografada em passagens 
de sua obra, de modo a construir uma trajetória das relações pri-
vadas e, em gêneros como a lírica e suas subespécies, legitimar a 
própria produção poética. 

A articulação entre os registros das relações privadas e a 
produção poética é o procedimento que organiza a Vida do Poeta 
(1639), de Manuel de Faria e Sousa. Nela, o letrado português obe-
dece aos princípios mais gerais do gênero, cristalizados na Anti-
guidade, e apropria-se da produção dos intelectuais humanistas, 
adequando-os às particularidades da produção do poeta portu-
guês. Assim, no transcorrer da obra, ele: i) indica a genealogia de 
Camões, remontando ao período dos embates entre os cristãos 
e muçulmanos peninsulares; constrói uma linhagem nobilística, 
descrevendo o brasão e as armas da família; ii) descreve sua for-
mação e os contatos com a corte; iii) narra os feitos militares e 
administrativos do poeta, ocorridos nos espaços mais distantes 
de Lisboa, como a Ásia; iv) apresenta a dinâmica das intrigas e dos 
conflitos políticos com os senhores locais; e, ao final, v) lamenta 



As amadas de Camões na Vida do Poeta, 
de Manuel de Faria e Sousa (1639)

255

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.67826  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 242-269, jul./dez. 2025

os últimos dias do poeta, abandonado pelos mecenas e nobres 
portugueses. A poesia camoniana, dos gêneros épico e lírico, é in-
tegrada ao longo da vida, operando como fonte e argumento para 
a construção de Faria e Sousa, como no fragmento seguinte:

E esse monte que Hércules dividiu do Calpe, e a que 
nosso Poeta subia, é o Abila, em Ceuta, desde o qual 
disse estava registrando antiguidades Africanas, 
assim: 

Dali estou tanteando aonde viu 
o pomar das Hespéridas matando 
a serpe que a seu passo resistiu. 

De maneira que claramente consta destes versos que 
assistia em Ceuta quando os escreveu. E devia ser isto 
pouco tempo antes de sua passagem à Índia, que foi 
no ano de 1553, pois ainda se encontrava em Ceuta 
dom António de Noronha, cuja notícia da morte nes-
sa praça chegou à Índia no ano seguinte: e ele a cho-
rou logo em sua grande Écloga I, como adiante mos-
traremos. (Faria e Sousa, 2024, p. 192). 

	 Nesse trecho, Faria e Sousa descreve o início do percur-
so de Camões rumo às Índias, tendo como ponto de partida a ci-
dade de Ceuta, em clara referência e alusão a um dos trabalhos 
de Hércules14. Em seguida, são inseridos três versos da primeira 
elegia, em que a persona poética indica os elementos específicos 

14	  Segundo consta no Livro II da Biblioteca de Apolodoro, o décimo trabalho 
de Hércules era trazer as vacas de Gerião, gigante de aparência monstruosa, fi-
lho de Crisaor e a oceânide Calírroe. Ao buscar os animais, o herói, ao atravessar 
os continentes europeu e africano, coloca, como testemunha de seu percurso, 
duas colunas em suas extremidades. Plínio, o velho, no terceiro livro da História 
Natural, indica que estes dois pilares estariam localizados nas duas extremida-
des do estreito de Gibraltar (III, 4): “Unos montes que se alzan a ambos lados de 
esta boca estrechan la entrada: Abila en África y Calpe en Europa, metas finales 
de los trabajos de Hércules. A causa de ello los nativos los llaman «las columnas» 
de esse dios y creen que cuando las atravesó, dejó entrar las aguas de fuera y 
cambió la faz de la naturaleza” (PLIN., HN, III, 4, tradução de Antonio Fontán, 
Ignacio García Arribas e Encarnación del Barrio, Maria Luisa Arribas)



As amadas de Camões na Vida do Poeta, 
de Manuel de Faria e Sousa (1639)

256

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.67826  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 242-269, jul./dez. 2025

da região, como o pomar de maçã das Hespérides, espaço ocupa-
do pelas ninfas. Assim, dada a escassez documental, material e 
histórica dos feitos e andanças do poeta português, seus poemas 
operam como um duplo-testemunho no relato de 1639: de um 
lado, os registros lexicais, toponímicos e geográficos são tomados 
como uma cartografia dos percursos e dos afetos, entre Portugal 
e as Índias; de outro, conferem verossimilhança para o relato. 

Nesse sentido, se observarmos a vida, podemos esboçar a se-
guinte divisão: o exórdio, nos capítulos I e II; a descrição das ori-
gens familiares, da linhagem e da educação, entre os capítulos II 
e VII; a apresentação dos feitos poéticos e militares, entre o VIII 
e XIII; o relato de sua morte e a reverberação da notícia, nos capí-
tulos XIV e XV; a atribuição da autoria dos poemas, especialmente 
os líricos, no capítulo XVI; a classificação dos gêneros poéticos, 
como a lírica, e seus subgêneros, como os sonetos, as églogas e 
as odes, entre os capítulos XVII e XXII; um encômio de Camões, 
louvando o domínio da arte, de seu engenho e juízo, entre o XXIII 
e o XXV; e o epílogo, apontando a fama, a nobreza e o legado de sua 
poesia, entre o XXVI e o XXXI. 

Em uma primeira leitura, notamos uma divisão da obra de 
Faria e Sousa: a primeira metade obedece à tradição antiga e dos 
séculos XV-XVII do gênero; a segunda, por sua vez, aparenta ser 
uma espécie de poética comentada, em que o erudito elenca os  
exemplares da lírica, especialmente o soneto, atribuindo a auto-
ria camoniana; discorre sobre o gênero épico, indicando a supe-
ração dos modelos antigos, como Virgílio e Ariosto; e descreve a 
recepção de sua obra e seu legado. Marcia Arruda Franco (2024) 
aponta para uma proposta programática de construção da ima-
gem do poeta, no contexto da União Ibérica: “[...], quer ao patente-
ar a excelência do português entre outras línguas vulgares, quer 
pelo comentário poético [...], quer pelo primado do português na 
poesia heroica da Espanha ser assumido pelos autores castelha-
nos” (Franco, 2024, p. 50). Indo além, essa estrutura, a nosso ver, 
busca reabilitar e reformular a imagem poética de Camões, cujos 



As amadas de Camões na Vida do Poeta, 
de Manuel de Faria e Sousa (1639)

257

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.67826  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 242-269, jul./dez. 2025

dados são pouco precisos – e porque não ambíguos – a partir do 
relato documental e da produção poética, formulando uma nova 
divisão e organização de sua poesia. Em outras palavras, trata-se 
da construção de sua imagem e auctoritas como o maior poeta 
ibérico. É nessa proposta que as mulheres estão inseridas na vida 
de Faria e Sousa: de um lado, são as inspiradoras da poesia, espe-
cialmente da lírica, adequadas para os fins de cada subespécie; de 
outro, testemunho de atuação na corte e na vida privada. 

As mulheres amadas e a poesia camoniana

Ao examinarmos a Vida do Poeta, de Feria e Sousa (1639), 
encontramos cinco grandes referências às amadas camonianas, 
distribuídas ao longo de vários capítulos, todas elas articuladas 
com algum fragmento de um subgênero lírico, como os sonetos, 
as églogas, as odes e as elegias. A primeira delas está presente no 
Capítulo IX, em que Faria e Sousa descreve o primeiro retorno de 
Camões da África para Portugal:

Voltou de Ceuta à Corte, trazido porventura pelos 
seus desejos amorosos, com o pretexto de pedir al-
gum prêmio de suas ocupações militares, e mais tra-
zendo na melhor parte do rosto por testemunho vivo 
delas uma luz morta. Ao menos com este alegava ele à 
dama defunta seus méritos amorosos, pois no Soneto 
19, que é à morte dela, diz: 

[...] Aquele amor ardente
que já nos olhos meus tão puro viste. 
(Faria e Sousa, 2024, p. 193).

Segundo consta no fragmento, Camões retorna pela primei-
ra vez à corte após sua atuação nos confins do império, por conta 
de seus desejos amorosos. Estes são ocultados pela face de teste-
munho de luz morta, isto é, de cicatrizes e marcas pela atuação mi-
litar, almejando o reconhecimento por meio de recursos, títulos, 



As amadas de Camões na Vida do Poeta, 
de Manuel de Faria e Sousa (1639)

258

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.67826  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 242-269, jul./dez. 2025

honrarias ou mercês. De início, notamos uma possível hierarquia 
de motivos: o verdadeiro, de razão privada e afetiva, ocupa um 
lugar inferior ao aparente, de razão político-militar. A primeira 
amada, a dama defunta, estaria já morta, impossibilitando que o 
poeta lhe descrevesse seus feitos e os afetos que ela nele susci-
tara. Ao final do fragmento, Faria e Sousa recolhe dois versos do 
soneto 1915, os quais operam como confirmação desse amor ar-
dente e puro pela dama. Esse primeiro retorno de Camões à corte 
foi pouco produtivo, uma vez que, segundo o relato, não obteve o 
devido reconhecimento pelos feitos nem por sua poesia. 

Mais adiante, ainda no Capítulo IX, Faria e Sousa afirma: 
“Ainda há quem queria que, todavia, voltaram a se acenderem os 
amores do Palácio, e que levaram a esta segunda ausência” (Faria 
e Sousa, 2024, p. 194), sugerindo que, por conta de uma segunda 
dama, o poeta regressa ao espaço cortesão. Tal como a primeira 
dama, o letrado reconhece a mesma falta de precisão, isto é, não 
temos informações precisas, como seu nome ou origem, sendo 
referida como Violante ou, segundo outro registro, dona Caterina 
de Almada, como consta no Soneto 7016: 

Todavia, o Licenciado João Pinto Ribeiro entende que 
ela se chamava dona Caterina de Almada, sua prima, 
e que a celebrava com o nome de Natércia, cifra de 
Caterina, como parece do Soneto 70: 

Quando Liso pastor, num campo verde
Natércia, crua Ninfa, só buscava
(Faria e Sousa, 2024, p. 195).

	 Os poucos registros documentais e materiais sobre a mu-
lher amada suscitam, como destaca, um conjunto de hipóteses 
sobre sua identidade e origem. Inserindo-se nesse debate, Faria 

15	  Acompanhando a edição de 2024, organizado e traduzido por Marcia Ar-
ruda Franco, faremos referência aos sonetos a partir da citação do primeiro ver-
so. No caso do soneto 19, temos: Alma minha gentil, que te partisse.  
16	  Na metade do Céu subindo ardia. 



As amadas de Camões na Vida do Poeta, 
de Manuel de Faria e Sousa (1639)

259

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.67826  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 242-269, jul./dez. 2025

e Sousa aponta um outro caminho, nomeando Natércia, uma vez 
que elementos do soneto 70, como o nome Liso e o campo verde 
fazem referência ao nome Luís e ao brasão familiar dos Camões. 
Essas duas primeiras citações estão intimamente ligadas ao per-
curso do poeta, de modo que os amores, embora se configurem 
como principais motivos para seu regresso à corte, são ocultados 
pelas exigências de reconhecimento dos feitos por parte dos mo-
narcas e da corte. É importante destacar que o conjunto das obras 
líricas do poeta português sofreu, como indica Sheila Hue (2012), 
censuras da Inquisição Portuguesa ainda em 1581, poucos anos 
após sua morte: “[...] por meio de um conjunto de regras intitula-
do “Avisos e Lembranças”, escrito por Frei Bartolomeu Ferreira 
recomendava a abstenção da “lição dos livros em que há desones-
tidades ou amores profanos” (Hue, 2012, p. 857). Nesse sentido, 
nos parece possível propor que essa dissimulação das intenções, 
feita por Faria e Sousa, obedece a uma hierarquia de gêneros e de 
práticas, isto é, a amorosa, típica da poesia lírica, estaria abaixo da 
épica, própria da guerra, das viagens e da conquista.

A terceira referência está presente no Capítulo XVI, em que 
Faria e Sousa tece um conjunto de comentários sobre a obra lírica 
de Camões. Inicialmente, o estudioso afirma que fará uma espécie 
de averiguação ou checagem de sua autoria, isto é, de conferência 
geográfica, histórica e pessoal dos poemas, contrastando-os com 
o relato da vida. Ao tratar da Écloga 417, o letrado afirma:

E, na Écloga 4 que também é de suas primeiras coi-
sas, invoca a dama (devia ser a Violante que Celebra 
no Soneto 13, ou Catarina, no 70), e diz assim: 

Podeis fazer que cresça de hora em hora 
e nome Lusitano, e faça inveja

17	  Também acompanhando a edição 2024, traremos, no caso da poesia bu-
cólica, a descrição inicial do poema. No caso da Écloga 4, temos: “Nessa Égloga 
4, escrita em os primeiros anos o P. invoca à sua querida como única Musa para 
sair bem deste poema”. 



As amadas de Camões na Vida do Poeta, 
de Manuel de Faria e Sousa (1639)

260

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.67826  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 242-269, jul./dez. 2025

a Esmirna que de Homero se engrandece. (Faria e Sousa, 
2024, p. 207)

Assim como parte dos sonetos citados, a Écloga 4 é conside-
rada por Faria e Sousa como uma composição juvenil, dedicada 
pelo poeta a uma dama, cuja identidade não é explicitada. Vale 
ressaltar que o letrado faz a distinção entre a Catarina de Almada 
e Violante, indicando que o poeta teve mais de uma amada nos 
tempos da corte. 

A quarta referência está presente no capítulo seguinte, o XVII, 
dedicado exclusivamente às chamadas Rimas Várias, compilação 
dos poemas escritos nos diversos subgêneros líricos. Vitor Aguiar 
e Silva (2008) lembra-nos que a organização das composições lí-
ricas é matéria de intenso debate desde sua morte, em 1580: “Não 
se conhecem manuscritos autógrafos de Camões, nem coletâneas 
da sua poesia lírica que tenham obtido a sua aprovação” (Aguiar e 
Silva, 2008, p. 377)18. As primeiras edições das Rimas, datadas do 
final do século XVI e início do XVII, acrescentaram composições 
e alteraram sua numeração, de modo que o corpus do poeta foi 
se avolumando no transcorrer dos séculos. Nesse contexto, nos 
parece possível propor que Faria e Sousa esboça uma espécie de 
organização particular do corpus camoniano, estabelecendo a or-
dem da disposição a partir do percurso da vida do poeta. Logo 
nas primeiras linhas, o letrado retoma a Écloga 4, indicando que 
é a primeira composição que trata de alguma dama, apesar das 
referências ao rio Mondego. Na sequência, ele trata das possíveis 
composições escritas nos tempos da corte: 

18	 Vitor Aguiar e Silva (2008, p. 376-377) destaca que, antes da morte de Ca-
mões, foram publicados apenas três poemas de sua autoria: “a ode Aquelle uni-
co exemplo,dedicada “Ao Conde do Redondo, Viso-Rey da India” e publicada nos 
Coloquios dos simples e drogas e cousas medicinais da India […] compostos pelo 
doutor Garcia d’Orta (Goa, 1563); os tercetos Despois que Magalhães teue tecida e 
o soneto Vos Nymphas da Gangetica espessura, dedicados a D. Leonis Pereira e 
impressos na Historia da prouincia sãcta Cruz a que vulgarmẽte chamamos Brasil 
(Lisboa, 1576) de Pero de Magalhães de Gândavo”.



As amadas de Camões na Vida do Poeta, 
de Manuel de Faria e Sousa (1639)

261

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.67826  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 242-269, jul./dez. 2025

A Ode 7 já é da Corte, e o Soneto 17, para a sua Violan-
te, bem mostra ser de quando andava em seu prumo 
a amorosa chama. O 24 parece escrito à despedida, 
quando se embarcou, e o 25 depois que ia navegan-
do, lamentando-se do desespero que o acompanhava 
de voltar a ver a sua amada, e se conforma isto com 
o propósito que levava de não voltar à pátria, como 
confessa em sua primeira carta, que já citamos (Faria 
e Sousa, 2024, p. 219).

Nessa disposição, os primeiros poemas escritos após o in-
gresso na corte são a Ode 7 e o Soneto 1719, este último dedicado à 
Violante. É interessante destacar o emprego da expressão “amo-
rosa chama”, estabelecendo a relação entre o afeto pela dama e, 
como efeito, a produção eficaz e deleitosa dos poemas. Os sonetos 
24, 25 e 2720, como parece, são escritos durante a partida para as 
missões militares e no percurso, também sob o efeito da ausência 
e indicando uma dor amorosa. O 2821, ao contrário dos demais, foi 
escrito “na presença do objeto de seu amor”, quer dizer, defron-
te da pessoa amada, neste caso, uma dama desconhecida e não 
nomeada, que, de tão intenso afeto, o poeta não conseguiu amar 
nenhuma outra. Os sonetos seguintes (40, 44, 51, 52 e 54)22, no ca-
pítulo, acompanham o modelo composicional e temático dos de-
mais, isto é, foram produzidos em contato, despedida ou ausência 
das amadas, em Portugal ou no continente africano e asiático. 

No final da seção, Faria e Sousa faz uma citação direta a Fran-
cesco Petrarca, indicando que, tal como ocorreu com o florenti-
no, os afetos amorosos suscitaram grande parte de sua produção 

19	  Quando da bela vista, & doce riso. 
20	  Os primeiros versos dos sonetos 24, 25 e 27 são, respectivamente: “Aquela 
triste, & leda madrugada”, “Se quando vos perdi minha esperança e “Males, que 
contra mim vos conjurastes”. 
21	  “Está-se a Primavera trasladando”. 
22	  Os primeiros versos dos sonetos 40, 44, 51, 52 e 54 são, respectivamente: 
“Alegres campos, verdes arvoredos”, “Por os raros extremos que mostrou”, “Apo-
lo, & as nove Musas descantando”, “Lembranças saudosas, se cuidais” e “Quando 
vejo que meu destino ordena”. 



As amadas de Camões na Vida do Poeta, 
de Manuel de Faria e Sousa (1639)

262

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.67826  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 242-269, jul./dez. 2025

lírica: “E mostra o Poeta nele que seus amores tiveram a fortuna 
dos de Petrarca, ao haverem nascido na Semana santa, e na Igre-
ja [...]” (Faria e Sousa, 2024, p. 220). Com a citação, o letrado por-
tuguês busca articular duas questões na construção de sua vida, 
de ordem biográfica e poética. A primeira diz respeito às trajetó-
rias amorosas e pessoais, referidas como a fortuna: assim como 
Petrarca, que viu morrer a jovem Laura, Camões também passa 
por insucessos, marcados por mortes e abandonos das amadas. 
A segunda diz respeito à prática poética: os problemas amorosos 
são transformados, por Petrarca e Camões, em matéria lírica, es-
pecialmente nos sonetos. Nesse sentido, a aproximação das duas 
vidas busca consolidar a figura do poeta português no seio da tra-
dição letrada continental, e legitimar sua imagem como grande 
poeta ibérico. A seção conclui-se com a citação do soneto 8323, fei-
to em homenagem à Infanta Dona Maria, filha de D. Manoel I e 
Leonor da Áustria, dama que estimava o poeta português.

A quinta referência está presente no capítulo XIX, em que Fa-
ria e Sousa comenta uma parte das éclogas, das redondilhas e das 
epístolas de Camões:

As Éclogas 2, 3, 6 e 7, admiráveis, são escritas no tem-
po em que a primeira vez assistiu na Corte, abrasado 
naqueles amores, descrevendo-os: e elas o mostram 
bem, porque tais pensamentos não se escrevem se-
não em tais ocasiões, e em tal idade. [...] Das Redondi-
lhas (que a maior parte são soberanas), as segundas 
se chamam Carta a uma dama [...] São daquele tempo 
amoroso [...]. 
Com a carta seguinte que foi a dona Francisca de Ara-
gão, ama do Palácio. (Faria e Sousa, 2024, p. 222-223).

	 Seguindo a proposta dos capítulos anteriores, o erudito 
português estrutura a organização e a atribuição da obra camo-
niana, especialmente a lírica, a partir dos episódios de sua vida. 

23	  “Que levas, cruel morte? Um claro dia”.



As amadas de Camões na Vida do Poeta, 
de Manuel de Faria e Sousa (1639)

263

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.67826  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 242-269, jul./dez. 2025

Nesse sentido, os textos citados, nos subgêneros líricos e episto-
lar, foram produzidos em sua juventude, em seu primeiro ingres-
so na corte, momento em que ficou “abrasado de amores”. Essa 
relação entre os afetos e a vida cortesã não é uma novidade ou 
inovação de Faria e Sousa, mas sim uma adequação às práticas 
de sociabilidade da corte portuguesa. Segundo os estudos de 
Norbert Elias (2001) e Emmanuel Le Roy Ladurie (2004), a cor-
te europeia se organizava, desde o final do século XV, como o es-
paço de embates e disputas sociais, políticas e simbólicas pelas 
honras e a atenção dos monarcas. Nesse novo espaço, as letras 
e artes ocupam uma posição de centralidade, transformando-se, 
em práticas necessárias aos novos cortesãos. Assim, ao atribuir 
parte da produção lírica de temática amorosa ao período em que 
Camões viveu na corte, Faria e Sousa constrói a imagem do poeta 
que domina as artes e as normas e práticas de conduta e sociabi-
lidade da monarquia dos Avis. Entretanto, esse período em que o 
poeta esteve na corte foi breve, logo partindo para as expedições 
ultramarinas: 

Agora vejamos o que na Índia, que não é muito, nem 
não o pode ser, tanto porque já estava ausente das 
damas, que ele confessa serem suas Musas, e que na 
verdade são as luzes de que os Poetas são Mariposas, 
quanto porque tratava de seguir a guerra, e como dis-
se o Poeta Latino, em não havendo ócio perecem as 
Artes amorosas (Faria e Sousa, 2024, p. 223).

Podemos destacar que Faria e Sousa constrói, ao longo da 
vida, uma espécie de dicotomia entre a corte, espaço das relações 
afetivas e políticas, e o mar, espaço da guerra e da conquista. Após 
sua exposição, o português afirma que as damas, tomadas pelo 
poeta como musas, são apenas mariposas, isto é, pouco inspirado-
ras de sua produção, tendo em vista seus insucessos amorosos e a 
falta de reconhecimento por parte dos nobres e cortesãos. 

Se observarmos esta divisão, notamos dois grandes eixos 
estruturantes: de um lado, a valorização dos feitos militares nos 



As amadas de Camões na Vida do Poeta, 
de Manuel de Faria e Sousa (1639)

264

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.67826  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 242-269, jul./dez. 2025

espaços distantes do império, pouco reconhecidos pela nobreza 
e elite portuguesa; de outro, a vinculação da temática amorosa 
com a matéria lírica, com ênfase nos sonetos. Segundo o relato 
da vida, apesar de ter o engenho e dominar a arte, Camões não foi 
um bom poeta cortesão, incapaz de firmar uma rede de relações 
e de mecenato, fundamentais para o reconhecimento dos nobres, 
optando por tentar consegui-lo nas empresas das navegações. Se 
o amor é o afeto que surge das relações com as damas de corte, 
tomadas por ele como musas de sua poesia, seu insucesso decorre 
dessa falta de atuação: os amores não findam e sua poesia não é 
reconhecida pelos nobres. No campo poético, as relações amoro-
sas são matéria dos subgêneros da poesia lírica, pertencentes ao 
gênero médio, dispersos, em menor número e de atribuição pro-
blemática no corpus camoniano; a poesia épica, por sua vez, tema-
tizando a guerra e a viagem às Índias, de gênero elevado, permite 
o reconhecimento com seus Lusíadas. 

Considerações finais

A Vida do poeta, de Faria e Sousa (1639), configura-se como 
um dos principais documentos das letras portuguesas do sécu-
lo XVII, oferecendo aos leitores aspectos das práticas letradas 
quinhentistas e seiscentistas. Fiel a seu título, o registro imita o 
gênero antigo e suas revisitações dos séculos XIV e XV, buscan-
do construir a imagem de Luís de Camões como expoente maior 
da poesia ibérica, relatando episódios, discutindo sua linhagem, 
formação, atuação na corte e feitos nos confins do Império. Para 
tanto, o letrado português parte de um conjunto de documentos, 
especialmente poético, retirando passagens, versos e citações 
para a construção do relato. 

Nesse sentido, parece-nos não ser possível ler a vida como 
um relato biográfico ou realista da vida camoniana, em que são 
apresentados fatos que, realmente, ocorreram. Ao contrário, como 
um exemplar modelar do século XVII, a obra de Faria e Sousa 



As amadas de Camões na Vida do Poeta, 
de Manuel de Faria e Sousa (1639)

265

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.67826  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 242-269, jul./dez. 2025

obedece às convenções retóricas e poéticas, almejando, a partir 
de um relato verossímil, produzir um texto eficaz, deleitoso e per-
suasivo. Em outras palavras, a efetividade do registro não reside 
no critério de verdade ou não do texto, mas no reconhecimento, 
por parte dos leitores e letrados de seu tempo, de Camões como 
poeta ibérico e peninsular, dotado de engenho e arte, e exemplar 
nos gêneros praticados, especialmente na poesia épica. 

	 As mulheres, na vida, são construídas por Faria e Sousa 
a partir de poucos e lacunares registros, especialmente dos poe-
mas líricos, como alguns versos e esparsas citações. Sua relação 
com o poeta é constantemente fracassada, isto é, não se concre-
tiza em nenhuma de suas estadas, restando apenas o lamento e a 
dor pela ausência ou abandono. Os desencontros amorosos são, 
a nosso ver, indicativos dos insucessos do poeta na corte, espaço 
nuclear das práticas letradas quinhentistas e seiscentistas. As-
sim, o letrado constrói uma relação entre a poesia lírica, os afetos 
e os problemas da falta de reconhecimento de Camões por parte 
da nobreza de Avis.  



As amadas de Camões na Vida do Poeta, 
de Manuel de Faria e Sousa (1639)

266

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.67826  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 242-269, jul./dez. 2025

REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS     

APOLODORO. Biblioteca. Introducción de Javier Arce. Traducción 
y Notas de Margarita Rodríguez de Sepúlveda. Madrid: Editoral 
Gredos, 1985. 

ARISTÓTELES. Poética. Tradução de Rafael Brunhara. Porto Ale-
gre: LP&M, 2025. 

ARISTÓTELES. Retorica. Introduzione di Franco Montanari. Texto 
critico, traduzione e note a cura di Marco Dorati. Milano: Monda-
dori Libri, 2016. 

AUBERT, Eduardo Henrik. Vidas de Dante. Escritos Biográficos e 
Vernáculos dos Séculos XIV e XV. Cotia: Ateliê Editorial /FAPESP, 
2022. 

BOCCACCIO, Giovanni. Opere in versi. Corbaccio. Trattatello in lau-
de di Dante. Prose latine. Epistole. A cura di Pier Giorgio Ricci. Mi-
lano/Napoli: Riccardo Ricciardi, 1965. 

BOCCACCIO, Giovanni. Vida de Dante. Introdução, tradução e 
notas de Pedro Falleiros Heise. São Paulo: Penguin-Companhia, 
2021. 

BUESCU, Helena Carvalhão. Introdução. In: GARRETT, Almeida. 
Camões. Introdução e nota bibliográfica de Helena Carvalhão 
Buescu. Lisboa: Imprensa Nacional-Casa da Moeda, 2018.

ELIAS, Norbert. A Sociedade de Corte. Investigação sobre a socio-
logia da realeza e da aristocracia de corte. Tradução de Pedro Süs-
sekind. Prefácio de Roger Chartier. Rio de Janeiro: Zahar, 2001. 

FARIA, Manuel Severim de. Vida do Poeta. In: FRANCO, Maria Ar-
ruda (org). Vidas de Camões no século XVII: Pedro de Marins, Ma-
nuel Severim de Faria, Manuel Faria e Sousa e João Franco Barre-
to. Edição, introdução, tradução e notas de Márcia Arruda Franco. 
São Paulo: Madamu, 2024.

FRANCO, Maria Arruda (org). Vidas de Camões no século XVII: Pe-
dro de Marins, Manuel Severim de Faria, Manuel Faria e Sousa e 
João Franco Barreto. Edição, introdução, tradução e notas de Már-
cia Arruda Franco. Sâo Paulo: Madamu, 2024.



As amadas de Camões na Vida do Poeta, 
de Manuel de Faria e Sousa (1639)

267

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.67826  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 242-269, jul./dez. 2025

FRANCO, Marcia Arruda. Poesia e Filosofia. Pneumo-fantasmolo-
gia em alguns sonetos do dolce stil novo renovado de Sá de Miran-
da. Românica, Lisboa, v. 24, p. 95-106, 2021. 
GARRETT, Almeida. Camões. Introdução e nota bibliográfica de 
Helena Carvalhão Buescu. Lisboa: Imprensa Nacional-Casa da 
Moeda, 2018. 
HENDRICKSON, Thomas. 40. Ancient Biography and the Italian 
Renaissance: Old Models and New Developments. TEMMERMAN, 
Koen De (ed.). The Oxford Handbook of Ancient Biography. Oxford: 
Oxford University Press, 2021, p. 563-574.  
HUE, Sheila. Rhythmas de Luís de Camões (1595). In: Vítor Ma-
nuel Aguiar e Silva (org.). Dicionário de Luís de Camões. São Paulo: 
Leya, 2012, v. 1, p. 857-866.
KLOOSTER, Jacqueline. 24 Ancient Biographies of Statesmen. In: 
TEMMERMAN, Koen De (ed.). The Oxford Handbook of Ancient Bio-
graphy. Oxford: Oxford University Press, 2021, p. 322-333. 
LADURIE, Emmanuel Le Roy Saint-Simon ou o Sistema da Corte. 
Com a colaboração de Jean-François Fitou. Tradução de Sérgio 
Guimarães. Rio de Janeiro: Civilização Brasileira, 2004. 
MOMIGLIANO, Arnaldo. Capítulo 6. História e biografia. In: FIN-
LEY, Moses Israel. (org.). O Legado da Grécia. Uma nova avaliação. 
Tradução de Yvette Vieira Pinto de Almeida. Brasília: Editora da 
Universidade de Brasília, 1998, p. 181-210. 
MUHANA, Adma Fadul. Trovador, poeta, quem são?. Revista Brasi-
leira, v. 86, p. 119-132, 2016.
PETRARCA, Francesco. Canzoniere. A cura di Sabrina Stroppa. In-
troduzione di Paolo Cherci. Torino: Giulio Einaudi, 2011. 
PLÍNIO EL VIEJO. Historia Natural. Libros III-VI. Traducción y 
notas de Antonio Fontán, Ignacio García Arribas, Encarnación 
del Barrio, Maria Luisa Arribas. Madrid: Editorial Gredos, 1998.  
PLUTARCO. Da Malícia de Heródoto. Estudo, Tradução e Notas de 
Maria Aparecida de Oliveira Silva. São Paulo: Editora da Universi-
dade de São Paulo / FAPESP, 2013.
SUETÔNIO; VALERIO PROBO; SERVIO; FOCAS; VACCA; JERÓ-
NIMO. Biografías Literarias Latinas. Introducciones por Yolanda 



As amadas de Camões na Vida do Poeta, 
de Manuel de Faria e Sousa (1639)

268

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.67826  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 242-269, jul./dez. 2025

García; traducciones y notas de José Abeal Lopez, Pilar Adrio Fer-
nandez, Maria Luisa Antón Prado, José Carballude Blanco, Irene 
Doval Reija, Maria Jesús Frey Collazo, Yolanda García Lopez, Ma-
ria Dolorez Gómez Quintas, Amelia Pedreiro Serantes, Fernando 
Santamaría Lozano. Madrid: Editorial Gredos, 1985. 



As amadas de Camões na Vida do Poeta, 
de Manuel de Faria e Sousa (1639)

269

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.67826  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 242-269, jul./dez. 2025

The loved women of Camões in Vida do Poeta, by Manuel de 
Faria e Sousa (1639).

ABSTRACT: Imitating the ancient models of life, Manuel de Faria e Sousa writes, 
in 1639, Vida del Poeta, in which he presents to man of letters and courtiers the 
deeds of Luís de Camões, his works, the people he associated with, and his pos-
thumous legacy. Among all the figures featured, the beloved women stand out, 
occupying a central position both in the poet’s relations with the courtly circle 
and in his production within lyrical subgenres. Far from delving into the intri-
cacies of private affections, this work proposes that Faria e Sousa, in describing 
the women in the poet’s life, seeks to construct a plausible image of Camões, 
versed in themes of war and love.

KEYWORDS: Life; Women; Poetics; Rhetoric; Faria e Sousa. 



270

Ductus misterioso e 
prudência em sermões do 

Padre Antônio Vieira
Ana Lúcia Machado de Oliveira 1

Ghabriel Ibrahim Ermida Tinoco Alves 2 

RESUMO: O artigo em questão busca apresentar a categoria de “ductus miste-
rioso” como elemento distintivo da forma como Padre Antônio Vieira elabora o 
andamento de alguns dos seus sermões. Para tanto, partimos de uma breve aná-
lise da categoria de prudência conforme incorporada nas letras jesuítas e, mais 
especificamente, nos sermões de Vieira, visando ressaltar a dimensão moral 
suposta nela. Fundamental para a ideia de decoro que regulava a produção le-
trada, a ideia de prudência serve de base para que se avance para uma discussão 
acerca da importância da dimensão prática para os pregadores, recuperando 
principalmente discussões de Aristóteles e Cícero. Principiando a discussão so-
bre o ductus, apresentamos uma breve recapitulação dessa categoria conforme 
compreendida classicamente, bem como análises desse elemento do discurso 
em textos de Vieira realizadas por pesquisadores contemporâneos. Ao sugerir-
mos a existência de um ductus misterioso, propomos que se trata de expressão 
retórico-poética da preocupação do jesuíta com a ação, seus efeitos materiais, a 
própria materialidade do sermão e, sobretudo, com uma visão de mundo con-
trarreformista que compreende que tudo o que há está sacramentado pela Pre-
sença do criador. Essa compreensão autoriza uma interpretação figural, para 
usar a terminologia de Auerbach (1997), do texto bíblico e das próprias coisas do 
mundo como signos dessa presença, exigindo do pregador autorizado uma ha-
bilidade hermenêutica que direcione o público ao Bem absoluto. A partir disso, 

1	 Professora Associada de Literatura Brasileira da Universidade do Estado 
do Rio de Janeiro.
2	 Mestre pela Universidade do Estado do Rio de Janeiro.



Ductus misterioso e prudência em 
sermões do Padre Antônio Vieira

271

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.68133  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 270-290, jul./dez. 2025

Vieira elabora sermões nos quais a sequência de argumentos passa a constituir 
por si uma agudeza, uma vez que reforça essa compreensão da História.

PALAVRAS-CHAVE: Ductus; Barroco; Padre Antônio Vieira; retórica; letras 
coloniais.

Um dos elementos que parece ser especialmente distintivo 
na obra de Baltasar Gracián intitulada Agudeza e arte de enge-
nho é precisamente a autonomização da categoria do engenho. 
Em artigo recente, Alcir Pécora (2021b, p. 13) nota que o enge-
nho aparece nas preceptivas como “uma espécie de tertius na 
oposição antistrófica aristotélica entre ‘dialética’ – a técnica de 
produzir argumentos convincentes e raciocínios adequados por 
meio do discurso – e ‘retórica’ – a arte de persuadir considerando 
as diferentes circunstâncias em que se encontram o orador e o 
auditório”. 

É a partir dessa autonomização que também é possível con-
ferir certa autonomia à categoria de “juízo”. Nota-se na obra do je-
suíta que tanto engenho quanto juízo são faculdades necessárias 
para a produção de agudezas eficazes, estabelecendo uma relação 
dialética e complementar. O bom engenho depende do juízo, o 
bom juízo é também engenhoso. 

Entretanto, é possível observar que cada uma dessas facul-
dades possui “virtudes” específicas, expressões práticas objetivas. 
A do engenho é, precisamente, a agudeza; por outro lado, como 
aponta o pesquisador Pedro Cerezo Galán (2001, p. 130, tradu-
ção nossa)3, “a areté do juízo é a prudência, que Gracián enten-
de, ao modo aristotélico, como recta ratio agilibum”. Isso significa, 
seguindo com o crítico espanhol, que “a prudência não é mero 
conhecimento do universal legal, do que abstratamente deve ser 
feito, mas do que aqui e agora se deve fazer para se comportar 
moralmente. Enquanto virtude dianoética específica ancora uma 

3	 La areté del juicio es la prudencia, que Gracián entiende, al modo aristoté-
lico, como recta ratio agilibum.



Ductus misterioso e prudência em 
sermões do Padre Antônio Vieira

272

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.68133  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 270-290, jul./dez. 2025

verdade moral contraída na esfera do concreto, isto é, feita sob 
medida para o caso que se julga” (Galán, 2001, p. 129, tradução 
nossa)4. Com base nisso, como mencionado, a prudência assume 
função inventiva, “engenhosa”.

Tratemos, pois, da prudência como elemento constitutivo 
das belas letras jesuítas, já tendo em mente que nosso foco recai-
rá sobre os sermões do Padre Antônio Vieira. Os ecos aristotéli-
cos na leitura de Gracián já foram estabelecidos, mas é positivo 
fazer uma breve digressão filológica para melhor estabelecer as 
implicações, por exemplo, do próprio uso do termo “prudência”. 
Sabe-se que a categoria de phronesis conforme apresentada na 
Ética a Nicômaco é definida como “[...] uma capacidade verdadeira 
e raciocinada de agir com respeito às coisas que são boas ou más 
para o homem” (Arist., Eth. Nic., 1140b5). Jana Noel (1999) nota que 
é possível, com base em escolhas de tradução, erigir três grandes 
blocos de sentido por meio dos quais pensar essa categoria, em-
bora os três integrem de modo pleno o pensamento aristotélico 
e só possam ser pensados como distintos artificialmente: “alguns 
focam nossa atenção na racionalidade; outros trazem a natureza 
da percepção e do discernimento; outros marcam o caráter mo-
ral e ético do phrônimos” (Noel, 1999, p. 273, tradução nossa)5. A 
versão da Ética a Nicômaco que escolhemos acima, por exemplo, 
traduz phronesis como “sabedoria prática”. A escolha lexical do 
termo “prudência” por parte de Gracián já guarda em si, portanto, 
uma carga semântica para a qual devemos estar atentos ao discu-
tir a ideia de decoro nas letras jesuíticas seiscentistas. 

4	 [...] la prudencia no es el mero conocimiento de lo universal legal, de lo que 
abstractamente debe hacerse, sino de lo que aquí y ahora hay que hacer para 
comportarse moralmente. En cuanto virtud dianoetica específica aporta una 
verdad moral contraída a la esfera de lo concreto, esto es, cortada al talle del 
caso que se juzga.
5	 Some focus our attention on rationality; some bring out the nature of per-
ception and insight; and some highlight the moral and ethical character of the 
phronimos.



Ductus misterioso e prudência em 
sermões do Padre Antônio Vieira

273

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.68133  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 270-290, jul./dez. 2025

Não cremos ser necessário desenvolver longos argumentos 
para afirmar que, para Gracián, para Vieira e no pensamento je-
suíta como um todo, o ponto de vista moral assume fulcro. Nesse 
âmbito, a perspectiva aristotélica acerca da prudência pode pare-
cer tautológica em alguma medida. Joseph Dunne (1997, posição 
611, tradução nossa)6, tratando da relação entre moral e phronesis, 
aponta que “[...] não é o caso que alguém seja primeiro bom em 
caráter e depois tenha phronesis. Antes, ser prudente é em si parte 
do que significa ter um bom caráter”. Aristóteles torna isso bas-
tante explícito, inclusive diferenciando phronesis de mera astúcia:

Existe uma faculdade que se chama habilidade, e tal é 
a sua natureza que tem o poder de fazer as coisas que 
conduzem ao fim proposto e a alcançá-lo. Ora, se o fim 
é nobre, a habilidade é digna de louvor, mas se o fim 
for mau, a habilidade será simples astúcia; por isso 
chamamos de hábeis ou astutos os próprios homens 
dotados de sabedoria prática (Arist., Eth. Nic., 1144a).

	 O argumento que se segue é convincente: se todo silogis-
mo a ser proposto deve ter em mente um fim bom (conforme a 
definição anteriormente mencionada), é necessário que se co-
nheça a natureza do que é bom. Só o homem bom conhece tal na-
tureza, “(...) donde está claro que não é possível possuir sabedoria 
prática quem não seja bom” (Arist., Eth. Nic., 144a). Entretanto, é 
importante notar que a ação prudente não ocorre isoladamente, 
mas é praticada por indivíduos integrantes da aristocracia da pó-
lis num contexto social. Lois Self (1979, p. 135, tradução nossa)7, 
por exemplo, nota que as ações do indivíduo dotado de prudência 

6	 [...] for it is not the case that one is first of good character, and then can have 
phronesis. Rather, being phronetic is itself part of what it means to be of good 
character.
7	 The phronimos does not exist in isolation. He deliberates well not only about 
private matters but with a view of what is good, what leads to eudaimonia (sic) or 
well-being for men in general, and the public’s acknowledgement of this ability 
testifies to their collective wisdom or inclination toward truth when persuasi-
vely presented.



Ductus misterioso e prudência em 
sermões do Padre Antônio Vieira

274

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.68133  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 270-290, jul./dez. 2025

levam à “(...) Eudaimonia ou bem-estar para os homens em ge-
ral, e o reconhecimento público desta habilidade é testemunho 
de sua sabedoria coletiva ou inclinação para a verdade tal qual 
apresentada persuasivamente”. Aí começa a ser possível estabe-
lecer paralelos entre prudência e retórica como uma instituição 
do bem-falar.

Aristóteles sugere em sua ética que “[...] o bem pessoal de 
cada um talvez não possa existir sem administração doméstica 
e sem alguma forma de governo” (Arist., Eth. Nic., 1142a). Há uma 
orientação social para a compreensão do que é bom, da mesma 
forma como a atuação retórica demanda orientação responsável 
no sentido do bem. O amplo corpus aristotélico é amarrado no 
sentido da virtude em comunidade: na Retórica, por exemplo, se 
lê que “[...] a retórica é como um rebento da dialética e daquele sa-
ber prático8 sobre os caracteres a que é justo chamar de política” 
(Arist., Rh., 1356a25-26). Lê-se também, por exemplo, que quando 
não se trata de coisas “necessariamente boas” (a felicidade, a vida, 
a justiça etc.) deve-se ter como bom o desejado pela maioria. No-
vamente, uma premissa circular parece ser construída: o bom re-
tor deve buscar o bem, por vezes, discernível apenas como aquilo 
que convém à maioria. Por sua vez, isso é endoxa ou verisimili, a 
“boa opinião”, que será tão expressa quanto maior a adequação 
(prépon) do discurso às diferentes situações elocutivas. Isso passa 
por seleção vocabular, entonação, objetivos, público, enfim, por 
todos os elementos internos e externos circundantes ao discurso. 
Essa adequação chamamos de decoro.

Voltemos, porém, às interseções mais bem estabelecidas en-
tre ética e retórica: Aristóteles afirma que há três grandes espécies 
de provas de persuasão fornecidas pelo discurso: “umas residem 
no carácter moral do orador; outras, no modo como se dispõe o 
ouvinte; e outras, no próprio discurso, pelo que este demonstra 

8	 Optamos por manter a tradução consultada, mas vale notar que “saber prá-
tico” aqui não se trata de phronesis, mas de pragmateias.



Ductus misterioso e prudência em 
sermões do Padre Antônio Vieira

275

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.68133  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 270-290, jul./dez. 2025

ou parece demonstrar” (Arist., Rh.,1356a). Em seguida, nota que o 
ethos do retor, baseado na percepção que a audiência tem de seu 
caráter, conhecimento e boa vontade, não deveria ser o elemento 
preponderante no convencimento – antes, a confiança da audi-
ência deveria derivar do discurso. Feita essa ressalva, afirma que 
“[...] quase se poderia dizer que o carácter é o principal meio de 
persuasão” (Arist., Rh., 1356a).

Jacqueline Lichtenstein constata que reside aí um problema 
central na Retórica que aparece em alguma medida na Poética. 
Preocupando-se sobretudo com a questão da imagem nas obras 
aristotélicas, Lichtenstein aponta que, a fim de ser eficaz, seria 
necessário para o estagirita pensar um discurso que conseguis-
se mimetizar certa visualidade. Como percebe a filósofa, “o gesto 
corporal está na origem da invenção da figura poética. Escrever 
um texto poético significa apagar esta origem substituindo as fi-
guras gestuais por figuras metafóricas e transpor as qualidades 
expressivas e persuasivas do corpo representado em discurso 
representativo” (Lichtenstein, 1993, p. 65, tradução nossa)9. En-
tretanto, segue havendo uma preocupação relevante em definir 
o que seria propriamente racional no processo de expressão 
(vide a preferência pelo desenho à cor), de modo que “se o valor 
do discurso retórico depende de sua efetividade, a dificuldade é 
manter a primazia da linguagem quando os efeitos mais persu-
asivos frequentemente têm mais a ver com o orador do que com 
suas palavras [...], em suma, com toda uma gama de meios que são 
estranhos à arte retórica ainda que essenciais para seu objetivo” 
(Lichtenstein, 1993, p. 65-66, tradução nossa)10. Esse complexo 

9	 The corporal gesture is at the origin of the poetic figure’s invention. To wri-
te a poetic text means to erase this origin by replacing the gestural figures with 
metaphorical figures and transposing the expressive and persuasive qualities of 
the represented body into representational discourse.
10	 If the value of rhetorical discourse depends on its effectiveness, the diffi-
culty is to keep the primacy of language when the most persuasive effects often 
have more to do with the orator than with his words […] in short, with a whole 
category of means that are foreign to rhetorical art yet essential to its aim.



Ductus misterioso e prudência em 
sermões do Padre Antônio Vieira

276

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.68133  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 270-290, jul./dez. 2025

debate seguirá, ganhando contribuições notáveis de Cícero e 
Quintiliano, embora não nos pareça pertinente expô-lo aqui em 
seus pormenores. Para maiores aprofundamentos, a própria obra 
citada de Jacqueline Lichtenstein expõe as divergências entre os 
autores de modo mais detido.

Analisemos, então, o “Sermão da Sexagésima”, pregação mo-
delar em que o jesuíta constrói sob bases aristotélicas seu argu-
mento acerca das razões pelas quais as pregações encontravam 
poucos resultados em sua época. O argumento decisivo, apresen-
tado somente no nono tópico, é o de que “as palavras dos prega-
dores são palavras, mas não são palavras de Deus” (Vieira, 2014c, 
p. 46). A grande causa dos insucessos, portanto, está no campo do 
discurso; mais especificamente, na torção imprudente das Escri-
turas Sagradas, modificando seu sentido em nome de constru-
ções agudas que não convêm ao discurso.

Entretanto, Vieira chega a essa conclusão somente após exa-
minar outras cinco circunstâncias que concernem ao pregador, 
refutando cada uma como insuficiente para explicar os insu-
cessos do catolicismo. Apesar de elaborar ao fim de cada tópico 
uma refutação dos argumentos até centrar sua argumentação no 
campo estritamente discursivo, momento derradeiro, cada argu-
mento é exposto com mais riqueza do que sua refutação. Assim, 
as circunstâncias apresentadas, embora consideradas como não 
determinantes para o insucesso das pregações, ficam marcadas 
como elementos relevantes para um pregador. A primeira delas é 
a circunstância da pessoa, que diz respeito precisamente ao seu 
ethos. “A definição do pregador é a vida e o exemplo” (Vieira, 2014c, 
p. 36), nota, e ainda: “Antigamente, convertia-se o mundo, hoje por 
que se não converte ninguém? Porque hoje pregam-se palavras e 
pensamentos, antigamente pregavam-se palavras e obras. Pala-
vras sem obras, são tiros sem bala; atroam, mas não ferem” (Viei-
ra, 2014c, p. 36). A engenhosa análise lexical efetuada revela mui-
to sobre a perspectiva militante da Ordem. Quanto ao pregador, 
Cristo no Evangelho o teria comparado “ao que semeia”, não ao 



Ductus misterioso e prudência em 
sermões do Padre Antônio Vieira

277

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.68133  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 270-290, jul./dez. 2025

“semeador”. A comparação não é etiqueta vazia, mas expressa a 
dimensão do fazer concreto esperada do pregador.

Entre as várias disposições do ethos do pregador que Vieira 
articula no sermão, o elemento que verdadeiramente acompa-
nhará toda a prédica será a disposição missionária, aquela que 
confere aos pregadores mais “passos” em detrimento do “paço”. 
Vieira introduz a questão de modo muito natural logo no segun-
do parágrafo do exórdio com a citação de Mateus 13:3 (“eis que o 
semeador saiu a semear”), assim que ao fim do sermão se esta-
belece uma associação entre o modelo mais justo de pregar e os 
Padres missionários, categoria que Vieira integrava. Como nota 
Alcir Pécora (2021a, p. 33), “só as palavras de quem ‘sai’, como o se-
meador da parábola bíblica, podem ser fiéis às palavras de Deus, 
no exato sentido em que Ele as disse”.

O argumento central de Vieira articula com habilidade in-
comum os elementos retórico-teológico-políticos presentes na 
ideia de decoro. Ao afirmar que muitos pregadores de seu tempo 
“pregam palavras de Deus, mas não pregam a palavra de Deus” 
(Vieira, 2014c, p. 47), reforça a unidade de sentido presente na 
seleção de textos sagrados a ser sempre buscada no esforço in-
terpretativo dos pregadores, que abandonam a procura por ar-
ticular o regime de tripla escritura Palavra-Mundo-Comentário 
em troca de veleidades retóricas agradáveis pela novidade, mas 
pouco contribuitivas para a missão cristã. É nesse sentido que “(...) 
referir as palavras de Deus em diferente sentido do que foram 
ditas, é levantar falso testemunho a Deus, é levantar falso teste-
munho às Escrituras” (Vieira, 2014c, p. 49). É novamente Pécora 
(2021a, p. 31) a quem recorremos para resumir a questão: “enfim, 
o que parece intolerável, impróprio e censurável no pregador é 
que os seus sermões produzam uma separação gravíssima entre 
a retórica das figuras e a finalidade teológico-salvífica que lhes dá 
fundamento e Ser”.

Mantendo o foco na dimensão do decoro, Vieira aponta outro 
elemento fundamental para um sermão conveniente ao comparar 



Ductus misterioso e prudência em 
sermões do Padre Antônio Vieira

278

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.68133  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 270-290, jul./dez. 2025

de modo ácido os sermões criticados às comédias. O jesuíta afir-
ma que sequer se poderiam comparar algumas pregações com 
comédias clássicas: 

Tomara ter aqui as comédias de Plauto, de Terêncio, de 
Sêneca, e veríeis se não acháveis nelas muitos desen-
ganos da vida e vaidade do mundo, muitos pontos de 
doutrina moral, muito mais verdadeiros e muito mais 
sólidos, do que hoje se ouvem nos púlpitos. Grande 
miséria por certo, que se achem maiores documentos 
para a vida nos versos de um poeta profano e gentio, 
que nas pregações de um orador cristão, e muitas ve-
zes, sobre cristão, religioso! (Vieira, 2014c, p. 49)

Esse direcionamento semântico rumo ao desengano é refor-
çado de modo esperado em diversos outros sermões, com des-
taque para o magistral “Sermão da Quarta-Feira de Cinzas” de 
1672. Basta reforçar, como aliás feito pelo próprio Vieira ainda 
no “Sermão da Sexagésima”, que o que está em jogo é jamais in-
correr numa autonomização radical do delectare frente ao docere. 
Em suas palavras: “Algum dia vos enganastes tanto comigo, que 
saíeis do sermão muito contentes do pregador; agora quisera eu 
desenganar-vos tanto, que saireis muito descontentes de vós [...] 
eis aqui o que devemos pretender com nossos sermões” (Vieira, 
2014c, p. 51-52).

Entre os elementos performáticos que Vieira associa a um 
pregador eficaz está a investidura solene, muito distinta do prin-
cípio regulador das comédias. Esse aspecto delicado e despido de 
afetação pode ser associado à sprezzatura como pensada por Cas-
tiglione em seu O Cortesão, mas sua origem pode ser remetida 
a Cícero: no Orator a comparação desejável é com a maquiagem 
de uma mulher, notando que “[...] assim como dizem haver algu-
mas mulheres sem ornatos às quais isso mesmo é conveniente, 
assim também este discurso sutil ainda que despenteado deleita; 
pois algo se faz em ambos pelo que são mais venustos, mas não 
de modo que apareça” (Cic., Orat., XXIII, 78). A isso Cícero nomeia 
“negligência diligente”, e há inúmeros exemplos de defesa dessa 



Ductus misterioso e prudência em 
sermões do Padre Antônio Vieira

279

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.68133  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 270-290, jul./dez. 2025

sensação de naturalidade na história da retórica. O próprio Aris-
tóteles afirma que 

Na prosa, o que é apropriado pode ser obtido igual-
mente quer centrando quer ampliando. É por isso 
que os autores, ao comporem, o devem fazer passar 
despercebido e não mostrar claramente que falam 
com artificialidade, mas sim com naturalidade, pois 
este último modo resulta persuasivo, o anterior, o 
oposto (Arist., Rh., 1404b).

Todos esses são elementos fundamentais para o discurso efi-
caz e integravam o horizonte de preocupações de Vieira, que du-
rante a vida se constituiu enquanto um tipo social que lhe garan-
tia a possibilidade de produzir discursos visando a regular outros 
discursos, uma vez estabelecido como autoridade de gênero sa-
cro. É necessário notar que essa autoridade seria constantemente 
refeita à medida que expansão do corpus que a define, finalmente 
mais ou menos estabilizado a partir da publicação dos sermões. 
Assim, escolhendo começar a editio princeps pelo “Sermão da Se-
xagésima”, materializa-se como jesuíta formado através da Ratio 
Studiorum para executar os padrões retórico-doutrinários que 
pressupõem o docere como prevalente sobre o delectare,11; a crítica 
à produção de agudezas de conceito sem adequação à matéria a 
ser pregada12; a defesa da produção retórica como gesto intelec-
tual que une engenho e juízo como faculdades do entendimento, 
por sua vez iluminado pela centelha divina, na produção de um 
sermão convincente13; a partir disso, a defesa de agudezas que 
metaforizam através de analogias engenhosas a Presença nos 

11	 “Pois o gostarem ou não gostarem os ouvintes! Oh, que advertência tão dig-
na! Que médico há que repare no gosto do enfermo, quando trata de lhe dar 
saúde?” (Vieira, 2014c, p. 51)
12	 “São fingimento, porque são sutilezas e pensamentos aéreos sem funda-
mento de verdade” (Vieira, 2014c, p. 49).
13	 “O que sai só da boca, para nos ouvidos; o que nasce do juízo penetra e con-
vence o entendimento” (Vieira, 2014c, p.44).



Ductus misterioso e prudência em 
sermões do Padre Antônio Vieira

280

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.68133  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 270-290, jul./dez. 2025

entes visíveis e que, com isso, se tornam adequadas ao objetivo 
da parenética.14 Tratando especialmente da questão do decoro, 
que ora nos interessa, a auctoritas Vieira é capaz de decompor os 
objetos com base nas dez categorias aristotélicas e organizar seu 
discurso de forma a manter uma proporção interna adequada.

Entre as várias preocupações de um orador ao realizar um 
discurso, há na tradição clássica uma preocupação especial com 
“mover” o auditório. Cícero, tratando dos objetivos do orador, os 
sintetiza de forma reta: “pois o melhor orador é o que, pelo que 
discursa, ensina e deleita e move cabalmente as almas dos ouvin-
tes. Ensinar é um dever; deleitar, uma honra; mover, uma necessi-
dade” (Cic., Opt. Gen., i, 3-4., apud Viccini, 2018, p. 52). Entretanto, 
também o discurso deve possuir certo “movimento”, avançando 
por seus argumentos com naturalidade adequada à proposta. “O 
sermão há de ter um só assunto e uma só matéria” (Vieira, 2014c, 
p. 41), afirma o jesuíta, que, aproveitando engenhosamente o con-
ceito predicável semen est verbum dei, compara os elementos do 
sermão à semente que cai de modos diversos:

Notai uma alegoria própria da nossa língua. O trigo do 
semeador, ainda que caiu quatro vezes, só de três nas-
ceu; para o Sermão vir nascendo, há de ter três modos 
de cair: há de cair com queda, há de cair com cadên-
cia, há de cair com caso. A queda é para as coisas, a 
cadência para as palavras, o caso para a disposição. A 
queda é para as coisas, porque hão de vir bem trazidas 
e em seu lugar; hão de ter queda. A cadência é para as 
palavras, porque não hão de ser escabrosas, nem dis-
sonantes, hão de ter cadência. O caso é para a disposi-
ção, porque há de ser tão natural e tão desafetada que 
pareça caso, e não estudo (Vieira, 2014c, p. 41).

14	 “[...] porque os discursos hão de ser vestidos e ornados de palavras” (VIEIRA, 
2014c, p. 42).



Ductus misterioso e prudência em 
sermões do Padre Antônio Vieira

281

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.68133  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 270-290, jul./dez. 2025

Devemos à erudição de Margarida Vieira Mendes15 a percep-
ção de que há idêntica construção metafórica envolvendo “cair” e 
“caso” no Orator de Cícero, novamente em defesa de uma natura-
lidade na disposição dos argumentos que esteja em linha com a 
ideia de negligência diligente. Todavia, há mais um mérito funda-
mental de Mendes para este artigo: parece-nos que, sem que tivesse 
buscado nos Elementos de Retórica Literária, de Heinrich Lausberg, 
a categoria de ductus, por sua vez recuperada de Fortunaciano e 
Marciano Capela, não teríamos subsídios para analisar certas par-
ticularidades da obra de Vieira. Conforme a pesquisadora, ductus 
trata da “[...] relação trabalhada pelo orador entre o tema, ou seja, o 
assunto interno à oração e nela explicitado, e o consilium, ou seja, 
a intenção exterior à oração” (Mendes, 1989, p. 245). Uma consulta 
ao Dicionário Latino-Português (Silva; Montagner, 2012, p. 95) evi-
dencia que consilium pode assumir, entre seus diversos matizes 
semânticos, os de há “reflexão, razão, prudência”. 

	 O pesquisador Rodrigo Pinto (2011, p. 58) nota que “[...] não 
se lê a noção de ductus exposta sistematicamente antes de For-
tunaciano”, embora o termo tenha sido utilizado em função afim 
por Quintiliano. Neste último autor, nota-se uma preocupação 
constante com o consilium, categoria mencionada inúmeras vezes 
pela Institutio Oratoria. As traduções para o português optam por 
termos que comunicam mais diretamente a ideia de adaptação 
às circunstâncias16, mas nos parece que Vieira compreendia, en-
tre os sentidos do termo, aqueles mais próximos dos manuais de 
retórica clássica. No “Sermão de Santa Cruz”, ao considerar uma 
citação de Alexandre Magno, o jesuíta nota que “[...] o conselho é 
a arte das artes, e a alma, e a inteligência do que ela ensina [...] o 
conselho considera as circunstâncias particulares: a arte ensina o 
que se há de fazer, o conselho delibera quando, como e por quem” 

15	  Cf. MENDES, 1989, p. 162.
16	  Refiro-me sobretudo à ótima tradução de Bruno Fregni Bassetto, referên-
cia recorrente para este trabalho.



Ductus misterioso e prudência em 
sermões do Padre Antônio Vieira

282

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.68133  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 270-290, jul./dez. 2025

(Vieira, 2014b, p. 62). Não nos parece que o sermonista trabalhe 
aqui com o sentido corrente no português de mero “aconselhar”.

Voltando à questão do ductus, é curioso notar novamente o 
domínio pouco usual que o jesuíta tinha acerca do fazer práti-
co desta que, conforme já explicitado, é a manifestação da arti-
culação tema-consilium. O grande mérito de Fortunaciano, que 
pode ter sido lido apenas indiretamente por Vieira através de im-
pressões de Jorge de Trebizonda e Antônio Lulio, mais próximos 
temporalmente, foi propor as seguintes definições para o ductus: 
pode ser “simples”, quando o orador tratar daquilo proposto no 
tema; “sutil”, quando o orador dissimula sua vontade por conside-
rar vantajoso para seus fins; “figurado”, quando o pudor impede 
que algo seja dito de maneira explícita; “oblíquo”, quando o que 
impede é o perigo; “misto”, se concorrem pudor e perigo17.

Exceto o ductus simples, todos os outros se aproximam de 
princípios paradoxais e adoxais, para fazermos uso da perspec-
tiva com a qual Hansen aborda a sátira. Nesse sentido, todos pro-
curam operar sempre em algum grau de ironia. Isso seria ainda 
mais notável na síntese18 realizada por Trebizonda, que elabora 
a categoria de “ducto figurado contrário” em um diálogo aberto 
com a obra Sobre o método da habilidade, de Hermógenes. 

Façamos uma breve recapitulação dos elementos até então 
abordados: “prudência” é uma possível tradução para a phronesis 
aristotélica particularmente apropriada para uma leitura dessa 
categoria que enfatize sua dimensão moral sem prescindir dos 
elementos do fazer. Como virtude do juízo, guarda em si a ideia 
de participação divina no intelecto humano, que por essa mesma 
participação tende ao Bem. O bom e o racional são considerados 
o mesmo, de modo que o bom discurso é aquele que se articula 
de maneira eficaz para buscar os melhores efeitos – no caso de 

17	 Cf. PINTO, 2011, p. 58.
18	 Notem-se alguns dos elementos relevantes nessa síntese no artigo mencio-
nado de Rodrigo Pinto (2011).



Ductus misterioso e prudência em 
sermões do Padre Antônio Vieira

283

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.68133  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 270-290, jul./dez. 2025

uma pregação, o arrebanhar das almas para uma comunidade 
orientada catolicamente. Os fins do discurso, elemento externo, 
consilium, devem ser articulados ao seu elemento interno, tema, 
e essa articulação deve se dar mediante o decoro – que pode ser 
pensado, analiticamente, enquanto externo e interno, mas é ao 
fim a produção dessa adequação.

	 Margarida Vieira Mendes (1989) também é responsável 
por nos fornecer subsídios mais robustos para pensarmos que 
Vieira realiza de forma particularmente interessante essa articu-
lação na transmutação dos atos de fala por meio dos quais eram 
estruturados os sermões nos textos estabilizados na editio prin-
ceps, que teve alguns tomos publicados enquanto o jesuíta ainda 
era vivo. Vieira não somente atualizava a Palavra nas contingên-
cias históricas dos sermões pelo do juízo orientado para o que 
compreendia ser o sumo Bem, mas o fez de modo cuidadoso na 
mudança de meios: da fala para a escrita, o trato com as tempora-
lidades se faz outro. 

Quando o pregador estrutura os “borrões” e os passa para o 
papel, os sermões não mais fazem uso dos procedimentos adequa-
dos aos fins propostos num “agora” particular, mas devem se pre-
ocupar com os infinitos “agoras” sempre repostos enquanto durar 
a atenção de uma leitura. Num “Sermão da Primeira Dominga da 
Quaresma” de 1655, um copista castelhano busca dirimir as possí-
veis confusões geradas por um procedimento engenhoso de alter-
nância de destinatário sinalizando entre parênteses a quem cada 
termo se referiria. “Há, Señor (al Rey) por qué no miráis esto? Señor 
(a Dios) cómo téneis esto olvidado […]” (Vieira, Sermones Varios II, 
1664, p.116, apud Mendes, 1989, p. 397). Entretanto, a fim de manter 
o impacto da equivocidade suposta originalmente, a editio princeps 
conta com esclarecimento na margem, como elemento mais pro-
priamente paratextual, enquanto o texto segue mais limpo, dire-
cionando a compreensão do leitor por meio de outros marcadores 
discursivos como os pronomes: “Senhor, estas almas não são todas 
remidas com o vosso sangue? Senhor, estas almas não são todas 



Ductus misterioso e prudência em 
sermões do Padre Antônio Vieira

284

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.68133  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 270-290, jul./dez. 2025

remidas com o sangue de Cristo? Senhor, a conversão destas almas 
não a entregastes aos reis e reino de Portugal? Senhor, estas almas 
não estão encarregadas por Deus a Vossa Majestade com o reino?” 
(Vieira, 2014a, p. 272) e por aí segue.

Ocorre que a equivocidade ganha outra dimensão ao levar em 
conta a situação confusa em que se encontrava a monarquia portu-
guesa. No momento da enunciação, o rei era D. João IV; no momen-
to da impressão, os conselhos prudentíssimos de Vieira se desti-
nariam de fato ao regente D. Pedro. Assim, Rodrigo Pinto (2011, p. 
68) nota que “[...] plasmando o desempenho, os discursos tornam-se 
aptos a dizer mais do que aparentam dizer, a falar a quem não pa-
recem falar, numa operação que pragmaticamente vai construindo 
uma obliquidade do ductus que não se aparta da página”. 

Há ainda caso mais interessante. Margarida Vieira Mendes 
observa como, no “Sermão da Quarta Dominga da Quaresma” de 
1655, Vieira acrescenta um elemento que diz respeito somente ao 
monarca do presente da impressão – D. Pedro – na argumentação 
do sermão, embora no momento de sua enunciação concreta o 
monarca fosse outro. Ao condenar o gosto pelas caçadas, ativida-
de recreativa que, sabe-se, pouco interessava D. João IV – rei do 
presente da fala – e muito agradava ao regente infante D. Pedro, o 
sermão em meio impresso atualiza em sua condução decoro ex-
terno. O consilium pode, nos múltiplos presentes atualizados no 
ato de leitura, ser conselho.

Tratamos aqui de como o domínio da categoria de ductus pa-
rece ter sido de especial relevância para Vieira, buscando a ma-
nutenção do decoro na passagem da fala para a escrita. É o uso 
do ductus figurado ou oblíquo (é difícil precisar qual elemento, 
se o pudor ou o perigo, direcionava as elaborações de Vieira) que 
garante sobrevida aos cadáveres emudecidos que insistirão em 
aconselhar. Isto posto, há uma espécie de construção que, forma 
particular de condução, não se encaixa propriamente em ne-
nhum dos ductus apresentados.



Ductus misterioso e prudência em 
sermões do Padre Antônio Vieira

285

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.68133  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 270-290, jul./dez. 2025

No “Sermão dos Bons Anos”, de 1641, Vieira reflete sobre os 
próprios argumentos construídos até o tópico VII figurando um 
público insatisfeito com a distância entre o que prometera fazer 
no exórdio e o que até então teria feito. O juízo dos anos vindou-
ros, isto é, afirmações proféticas mais categóricas, dava lugar tão 
somente a lembranças dos sucessos passados. Trata-se do pe-
núltimo tópico do sermão, e não haverá mais comentários sobre 
os anos que vêm: o argumento do pregador é que os sucessos do 
passado asseguram os sucessos do futuro, são prognósticos dos 
“bons anos” que aguardam Portugal a partir da nova regência. 
Há uma “figuralidade” na condução desse sermão, sem dúvidas, 
mas ela assume dimensões outras, uma vez que não se trata de 
“sentido figurado” enquanto puramente uma discrepância entre 
o dito e o que se quer dizer. Não se trata de paradoxa ou de adoxa, 
a construção dos argumentos – portanto não só palavras ou ex-
pressões, mas a tessitura mesma do sermão – pressupõe a razão 
misteriosa que participa do ordenamento da História e, analoga-
mente, do próprio texto, reforçando um sistema de tripla escritu-
ra: o passado histórico diz de seu futuro assim como o passado da 
enunciação guarda em si a certeza de um discurso outro que, por 
ser certeza, sequer precisaria ser enunciado, embora o pregador, 
valorizando a clareza, o faça. A aparente obliquidade, portanto, é 
em verdade adequação radical ao princípio de verossimilhança 
contrarreformista.

Movimento semelhante é feito no celebradíssimo “Sermão 
de Nossa Senhora do Ó” de 1640. Conforme sugere o título, o ser-
mão é dedicado sobretudo à figura de Maria expectante, buscando 
“concordar” de modo explícito duas das três “pontas” menciona-
das por Pécora no seu já citado “As três pontas das analogias nos 
sermões”: o Evangelho do Dia, que tratava da conceição do Verbo; 
e o calendário litúrgico, que celebrava em festa a expectação do 



Ductus misterioso e prudência em 
sermões do Padre Antônio Vieira

286

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.68133  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 270-290, jul./dez. 2025

parto19. É um sermão que pouco parece se preocupar com ques-
tões temporais, sendo bastante denso em termos teológicos.

No último tópico, o IX, o sermonista figura um auditório si-
milarmente insatisfeito àquele do Sermão dos Bons Anos:

Tenho acabado o Sermão, e mais depressa porventura, 
ou mais de repente do que imagináveis. Todos espe-
ravam que eu me lembrasse de duas obrigações mui 
precisas, das quais parece me esqueci totalmente; por 
tendo presente a Majestade Sacrossanta do Diviníssi-
mo Sacramento, e falando a um auditório tão grave e 
tão numeroso; como se não olhasse para o Altar, nem 
para a Igreja, nem do Sacramento disse uma só pala-
vra, nem ao auditório dei um só documento. Este é sem 
dúvida o reparo que todos fizestes nos dois discursos 
que preguei. E eu agora acabo de entender, que nem 
percebestes bem o primeiro, nem aplicastes, como de-
víeis, o segundo; porque o primeiro todo foi do Sacra-
mento, encarecendo a sua maior excelência; e o segun-
do todo foi ao auditório, dando-lhe a mais importante 
doutrina (Vieira, 2014c, p. 482).

Aqui também o auditório, grave – portanto douto –, percebe 
que a pregação não lidou com os elementos com os quais deco-
rosamente deveria lidar. No caso em questão, do que Vieira cha-
mou de “dois discursos”, nenhum se dirigiu diretamente ao au-
ditório com advertências de cunho moralizante, tampouco lidou 
de qualquer forma com elementos do rito litúrgico da eucaristia. 
Entretanto, Vieira nota que a insatisfação figurada não tem ra-
zão, porquanto tudo dito sobre o Mistério da Encarnação foi dizer 
também sobre a eucaristia – um é a “segunda parte” do outro; e 
tudo que foi dito sobre a expectativa de Maria para estar com Je-
sus já se tratava de um direcionamento comportamental – é ne-
cessário que o cristão almeje estar junto a Cristo e que esse dese-
jo cresça exponencialmente sempre que o sacramento reforçar a 
presença de Cristo dentro de si.

19	  Cf. PÉCORA, 2005.



Ductus misterioso e prudência em 
sermões do Padre Antônio Vieira

287

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.68133  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 270-290, jul./dez. 2025

Mais uma vez, os mais fortes argumentos do discurso final 
são ditos obliquamente através de outros argumentos, aparente-
mente outros temas, entretanto, não se trata de figuralidade tal 
qual suposta em Quintiliano, mas sim da ideia de figura como 
preenchimento. Dois dos argumentos do sermão não precisam 
ser propriamente conduzidos, pois sua condução já se dera pelos 
argumentos anteriores. Com isso, Vieira dispõe do sermão aguda-
mente, conferindo a ele próprio formato singular e suspendendo 
qualquer suspeita de arbitrariedade na condução dos argumen-
tos. A disposição é ela própria expressão do desenho enquanto 
segno di dio, ordenado proporcionalmente à imagem e semelhan-
ça do intelecto divino. Nada mais distante do “colorido” domini-
cano que dá a ver sua própria artificialidade, articulando palavras 
em xadrez – arbitrariamente dispondo agudeza após agudeza.

Pregador de habilidade reconhecida em vida, tendo amplo 
domínio da retórica e da teologia conforme ensinadas nos colé-
gios, Vieira é capaz de transportar a razão misteriosa para a orga-
nização dos sermões. Isto, que podemos chamar de ductus miste-
rioso, não é trivial sob nenhum aspecto e certamente se beneficia 
da possibilidade de releitura que o texto escrito oferece, embora 
não possamos afirmar que não integrava, mesmo de modo mais 
rudimentar, a prédica oral. Eis aí, no domínio da prática, aquilo 
que demarca a grandeza de Vieira.



Ductus misterioso e prudência em 
sermões do Padre Antônio Vieira

288

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.68133  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 270-290, jul./dez. 2025

REFERÊNCIAS

ARISTÓTELES. Ética a Nicômaco. In: ARISTÓTELES. Aristóteles. 
Trad. Leonel Vallandro e Gerd Bornheim. São Paulo: Abril Cultu-
ral, 1984. Coleção Os Pensadores).
ARISTÓTELES. Poética. 4. ed. Trad. Eudoro de Souza. Lisboa: Im-
prensa Nacional/ Casa da Moeda, 1994.
ARISTÓTELES. Retórica. In: ARISTÓTELES. Obras completas de 
Aristóteles. Lisboa: Imprensa Nacional/ Casa da Moeda, 2005. v. 
8, t. 1.
AUERBACH, Eric. Figura. São Paulo: Editora Ática, 1997.
SILVA, Amós Coêlho; MONTAGNER, Airto Ceolin. Dicionário Lati-
no-Português. Petrópolis: Editora Vozes, 2012.
DUNNE, Joseph. Back to the rough ground: practical judgment 
and the lure of technique. Notre Dame: University of Notre Dame 
Press, 1997. ISBN: 9780268161132
GALÁN, Pedro Cerezo. El pleito entre el Juicio y el Ingenio en Bal-
tasar Gracián. In: GARCÍA, Francisco Vázquez. Otra voz, otras ra-
zones: estudios ofrecidos al Profesor Dr. Mariano Peñalver Simó 
con motivo de su jubilación académica. Cádiz: Servicio de Publi-
caciones de la Universidad de Cádiz, 2001. p. 123-147.
LICHTENSTEIN, Jacqueline. The Eloquence of Color: rhetoric and 
painting in the French Classical Age. Berkeley: University of Cali-
fornia Press, 1993.
MENDES, Margarida Vieira. A oratória barroca de Vieira. Lisboa: 
Editorial Caminho, 1989.
NOEL, Jana. On the Varieties of Phronesis. Educational Philosophy 
and Theory, [s. l.], v. 31, n. 3, 1999.  Disponível em: https://www.tan-
dfonline.com/doi/pdf/10.1111/j.1469-5812.1999.tb00466.x. DOI: 
HTTPS://doi.org/10.1111/j.1469-5812.1999.tb00466.x. Acesso em: 
21 jan. 2025.
PÉCORA, Alcir. Arte sem arte: uma questão resistente. Revista 
Brasileira, Rio de Janeiro, n. 106, ano IV, p. 21-34, 2021a.
PÉCORA, Alcir. Categorias poéticas alternativas à ideia de 
barroco.  Revista Cerrados,  [s. l.], v. 30, n. 56, p. 10–20, 2021b. 



Ductus misterioso e prudência em 
sermões do Padre Antônio Vieira

289

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.68133  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 270-290, jul./dez. 2025

Disponível em: https://periodicos.unb.br/index.php/cerrados/ar-
ticle/view/36428. Acesso em: 7 abr. 2024.
PÉCORA, Alcir. Para ler Vieira: as 3 pontas das analogias nos ser-
mões. Floema: caderno de teoria e história literária, [s. l.], n. 1, p. 
29-36, 2005.
PINTO, Rodrigo. Notas sobre Borrões e Cadáveres. In: HANSEN, 
João Adolfo; MUHANA, Adma; GARMES, Helder (org.). Estudos so-
bre Vieira. São Paulo: Ateliê Editorial, 2011. p. 57-70.
VICCINI, A.N. Como fazer um orador: tradução e estudo do Ora-
tor de Cícero. 2018. Dissertação (Mestrado em Letras Clássicas) – 
Departamento de Letras Clássicas e Vernáculas da Faculdade de 
Filosofia, Letras e Ciências Humanas, Universidade de São Paulo, 
São Paulo, 2018.
VIEIRA, Antônio. Obra completa Padre Antônio Vieira. Dir. José 
Eduardo Franco e Pedro Calafate. Lisboa: Círculo de Leitores, 
2014a. t. 2, v. 2.
VIEIRA, Antônio. Obra completa Padre Antônio Vieira. Dir. José 
Eduardo Franco e Pedro Calafate. Lisboa: Círculo de Leitores, 
2014b. t. 2, v. 10.
VIEIRA, Antônio. Sermões: Tomo 1. Alcir Pécora (org.). São Paulo: 
Hedra, 2014c.



Ductus misterioso e prudência em 
sermões do Padre Antônio Vieira

290

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.68133  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 270-290, jul./dez. 2025

Mysterious ductus and prudence in Padre Antônio Vieira’s 
sermons

ABSTRACT: This article aims to present “mysterious ductus” as a distinctive fac-
tor in the way Padre Antônio Vieira devises the progress of some of his sermons. 
To this end, it begins with a brief analysis of the category of prudence as incor-
porated in Jesuit belle lettres and, more specifically, in Vieira’s sermons, aiming 
to highlight the moral dimension assumed therein. Integral to the Idea of deco-
rum that regulated literary production, it serves as a basis for advancing a dis-
cussion about the importance of the practical dimension for preachers, mainly 
recovering discussions by Aristotle and Cicero. Entering the discussion on duc-
tus, we present a brief survey of this category as classically understood, as well 
as analysis of this element of discourse in Vieira’s texts carried out by contem-
porary researchers. By propounding the existence of a mysterious ductus, we 
propound that it is a rhetorical-poetic objetification of the Jesuit’s concern with 
action, its material effects, the very material means of expression of the ser-
mon and, above all, that it depends on a counter-reformist understanding of the 
world that takes that everything that exists is sacramentalized by the Presen-
ce of the creator. This understanding authorizes a figural interpretation, to use 
Auerbach’s (1997) terminology, of the biblical text and of the things of the world 
themselves as signs of this presence, demanding from the authorized preacher 
a hermeneutical skill that directs the public to the absolute Good.  From this, 
Vieira builds sermons in which the order of propositions becomes in itself an 
agudeza,

KEYWORDS: Ductus; Baroque; Padre Antônio Vieira; rhetoric; colonial literature.



291

Os fabulosos leões 
fabulares de Millôr 

Fernandes: estudos de 
caso da recepção esópica

Adriane Duarte1

Giovanna Angela Agulha Sarti2 

RESUMO: Imbuído do espírito combativo contra verdades bem estabelecidas, o 
jornalista e humorista Millôr Fernandes (1923-2012) elegeu a fábula como uma 
de suas muitas frentes de atuação na interpretação crítica do Brasil do século XX. 
Com esse gênero literário que, para os antigos, figurava como expressão dos setores 
marginalizados, sua recepção sobre Esopo e sobre a tradição decorrente expressa 
a revolta ante a opressão, retomando a forma fabular como espécie de artifício crí-
tico, argumentativo e desmantelador das forças sociais e políticas que permearam 
tempos tanto de ditadura militar quanto de democracia no Brasil. Na figura do leão, 
especificamente, diversas fábulas de base esópica do autor carioca encenam o des-
conforto inerente às hierarquias vigentes; o felino ora é retratado como ignorante, 
ora como alienado, mas sempre soberbo no status que a natureza lhe fixara. Já o 
animal por ele oprimido, frequentemente, menosprezado e diminuído, sobressai-
-se em recursividade, seja para escapar das garras do predador que o embosca, seja 
para confrontar o leão, e, até mesmo, derrotá-lo. Por meio da apresentação dos tex-
tos de partida e de chegada, propõe-se uma análise conjunta das fábulas de forma 
e base esópica com as quais Millôr opera suas recriações e inversões, tendo como 
principal ponto de análise o modo como os textos se iluminam reciprocamente. 
Como conclusão, demonstra-se como se opera o expediente receptivo de Millôr 
Fernandes sobre a matéria clássica, na medida em que se resgata uma faceta há 
muito preterida da matéria fabular: a capacidade de questionar criticamente.     

PALAVRAS-CHAVE: recepção dos clássicos; Millôr Fernandes; Esopo; leão; fábulas. 

1	 Professora Titular de Língua e Literatura Grega da USP.
2	 Mestra em Letras Clássicas. Doutoranda em Filologia e Língua Portuguesa 
(FFLCH - USP).



Os fabulosos leões fabulares de 
Millôr Fernandes: estudos de 

caso da recepção esópica

292

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.68045  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 291-313, jul./dez. 2025

Introdução

Enquanto intérprete da realidade nacional em crescente 
complexidade social e política, o jornalista carioca Millôr Fer-
nandes (1923-2012) lançava mão de um sem-número de estraté-
gias para comunicar seu humor desconstrutivo e mordaz ao pú-
blico do século XX. Seja pela pena da arte gráfica, seja pela pena 
da ficção, uma das muitas modalidades de engajamento com a 
realidade de seu tempo tangia a exploração de paradigmas literá-
rios bem estabelecidos na oralidade e registros populares, como 
a ancestral fábula esópica. Com efeito, ao aproximar-se do gênero 
literário com expediente paródico e desconstrutivo, Millôr reto-
ma a inserção argumentativa que inicialmente figurava ao centro 
da situação discursiva da fábula, reprisando uma função esqueci-
da em virtude da restrição do gênero à literatura infantil desde o 
século XVIII. Tal como relatam os antigos, acreditava-se que Eso-
po teria sido um grande orador em cortes reais nos idos do século 
VI AEC (Duarte, 2019, p. 51), ofício no qual a fábula se articulava 
como categoria explicativa ou demonstrativa de sua arte. No mes-
mo sentido, portanto, Millôr retoma a fábula como narrativa para 
debate, subvertendo-a na recepção do gênero para suscitar em 
seus leitores a desconstrução do status quo em nome da emer-
gência do espírito de questionamento crítico.

Desde os anos 1960, Millôr frequentemente veiculava suas 
opiniões na coluna “O Pif-Paf”, do periódico O Cruzeiro, por meio 
das assim denominadas “Fábulas fabulosas” (Ortiga, 1992, p. 156). 
Sob tal alcunha, mais tarde, publicou-as em diversas coletâneas 
integralmente dedicadas às narrativas de forma esópica – isto é, 
pequenas cenas de animais, seres mitológicos ou objetos seguidas 
por uma “moral da história” –, entre as quais também punha em 
xeque os tradicionais motivos de Esopo, Fedro (séc. I), La Fontai-
ne (1621-1695) e, até mesmo, Monteiro Lobato (1882-1948), bem 
como as narrativas remanescentes da mitologia greco-latina. No 
total aproximado de 30 fábulas resultantes da recepção de Esopo 



Os fabulosos leões fabulares de 
Millôr Fernandes: estudos de 

caso da recepção esópica

293

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.68045  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 291-313, jul./dez. 2025

e da literatura clássica publicadas nessas compilações, reinci-
dem, com especial vigor, as representações de embates hierár-
quicos centrados na figura elementar do leão, o famigerado “rei 
da selva”, que recebe em Millôr traços de demagogia, autoritaris-
mo e ignorância. Não por acaso, todas as reedições da inaugural 
coletânea Fábulas fabulosas contam com representações de uma 
figura leonina já na capa; crescentemente ameaçadora, mostra 
dentes cada vez mais arreganhados e traços bravios contra o que 
parece ser uma pequena ave, cuja aparência inocente e colorida 
lhe impõe contraste pela pouca variação entre as versões. No cen-
tro da discussão, o dito “Guru do Méier” ataca de modo velado a 
ditadura militar sob a qual o Brasil se via cerceado, traduzindo-a 
no imponente leão que ameaçava os súditos de seu reino.

Figura 1 – Capas da 1ª, 4ª e 11ª reedições de Fábulas Fabulosas

 Fonte: Fernandes, 1964, 1976, 1991.



Os fabulosos leões fabulares de 
Millôr Fernandes: estudos de 

caso da recepção esópica

294

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.68045  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 291-313, jul./dez. 2025

“O leão, o burro e o rato” 

Tendo por texto de partida “O leão, o asno e a raposa” (Ae-
sop. P149, C209)3 de Esopo4, essa fábula encena as repercussões 
da divisão do espólio de caça entre três animais. Quando o burro 
é designado como responsável pelo leão, aquele propõe a partilha 
igualitária e, por conseguinte, é agredido e morto pelo inclemen-
te felino. A tarefa, então, recai sobre um animal menor – a raposa, 
em Esopo, o rato, em Millôr –, que astuciosamente contempla as 
vontades tirânicas do leão a fim de salvar a própria vida. Da ma-
téria tradicional, Millôr preserva o percurso narrativo até a con-
clusão, utilizando para isso      fiel manutenção dos personagens e 
das dinâmicas de poder que os regem: o leão está no topo da hie-
rarquia, impondo suas vontades sobre a divisão de tarefas e sobre 
o quinhão que lhe é devido, o burro5 permanece como o alvo da 
punição exemplar, e o animal menor se salva por conscienciosa-
mente aquiescer à sua inferioridade hierárquica.

Além da usual ampliação dos recursos cênicos, a mudança do 
personagem desfavorecido parece revelar a particular preferên-
cia de Millôr pela clareza na caracterização. Com efeito, a rapo-
sa esópica remete a um tipo usualmente associado à esperteza,à 
malícia e, ainda, ao posto de uma das mais traiçoeiras criaturas 
do reino animal – essa costuma ser sua designação tipológica nas 
fábulas que protagoniza (Portella, 1983, p. 135) e é também o que 
lhe garante a melhor resolução contra uma possível represália 
do leão na matéria antiga. Millôr bem reconhece sua renomada 
sagácia, a julgar pela recepção que faz sobre a fábula esópica “A 

3	 Numeração da fábula segundo as edições de Ben Perry (assinalada por P) e 
Émile Chambry (C).
4	 Cf. tradução de DEZOTTI (2013, p. 93).
5	 Para André Malta (2020), a tradução é “jumento”. Mantém-se o mesmo gê-
nero de animal e a mesma caracterização do tipo desprovido de inteligência, in-
gênuo, que passou também a ser qualificativo humano, conforme aponta Millôr 
na moral da história “só um burro tenta ficar com a parte do leão” (FERNANDES, 
1978, p. 61).



Os fabulosos leões fabulares de 
Millôr Fernandes: estudos de 

caso da recepção esópica

295

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.68045  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 291-313, jul./dez. 2025

raposa e o corvo”6, de sorte que, para distanciar-se dessa associa-
ção e, concomitantemente, enfatizar a posição de máxima infe-
rioridade mediante o leão, opta por um roedor. 

Tal como a raposa, o rato carrega consigo uma determinada 
fama: covarde, fugidio, conveniente – porém, não excessivamente 
sagaz, como o canídeo. A fábula, antes, exalta suas capacidades 
em adquirir astúcia forçosamente ante circunstâncias hostis. Tal 
qual o representante anterior, o ponto fulcral de sua sobrevivên-
cia é o reconhecimento da condição desvantajosa: 

“Maravilhoso, meu caro compadre, maravilhoso! 
Como você chegou tão depressa a uma partilha tão 
certa?” e o rato respondeu: “Muito simples. Estabeleci 
uma relação matemática entre seu tamanho e o meu 
– é claro que você precisa comer muito mais. Tracei 
uma comparação entre a sua força e a minha – é claro 
que você precisa de muito maior volume de alimen-
tação do que eu. Comparei, ponderadamente, sua po-
sição na floresta com a minha – e, evidentemente, a 
partilha só podia ser esta. Além do que, sou um inte-
lectual, sou todo espírito!” “Inacreditável, inacreditá-
vel! Que compreensão! Que argúcia!”, exclamou o leão, 
realmente admirado. “Olha, juro que nunca tinha 
notado, em você, essa cultura. Como você escondeu 
isso o tempo todo, e quem lhe ensinou tanta sabedo-
ria?” “Na verdade, leão, eu nunca soube nada. Se me 
perdoa um elogio fúnebre, se não se ofende, acabei 
de aprender tudo agora mesmo, com o burro morto” 
(Fernandes, 1978, p. 61).

Para além do sardônico discurso sobre as hierarquias vigen-
tes, o que se evidencia na fala do rato é o contraditório status de “in-
telectual” “todo espírito” que passa a desempenhar. Por um lado, 
o personagem veste esses adjetivos para assomar justificativas à 

6	 O título de Millôr é “O macorvo e o caco” (FERNANDES, 1978, p. 51). Em 
lugar da raposa, o macaco como animal astuto que manipula e rouba o alimento 
do corvo. Malgrado a alteração superficial, reprisa-se a caracterização ardilosa 
do personagem e também a interação manipulativa como um todo.



Os fabulosos leões fabulares de 
Millôr Fernandes: estudos de 

caso da recepção esópica

296

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.68045  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 291-313, jul./dez. 2025

desproporcional divisão do montante da caça – não se sabe de 
quanto convencimento ainda seria necessário para desvencilhar-
-se de tal situação, de modo que todo esforço seria pouco a fim 
de não melindrar o despótico leão. Por outro lado, no entanto, a 
pressurosa necessidade da circunstância factual o tornou rapida-
mente astuto: dado o desfecho do burro, o rato teve de aprender 
em um átimo como propor a partilha, lidar com o leão e dispor de 
palavras suficientes para convencê-lo. Mediante os cálculos sobre 
o montante devido a cada um, bem como a questão hierárquica e, 
evidentemente, uma projeção dos desenlaces possíveis em vista 
do favorecimento ou não do felino, o rato privilegia a porção do 
outro. Retendo para si “apenas um ratinho cinza morto por acaso” 
(Fernandes, 1978, p. 76), apresenta-se uma insinuação canibalista 
amplificada na terceira nota de rodapé: “os ratos devem aprender 
a se alimentar de ratos. Como diziam os latinos: ‘Similia similibus 
curantur’” (Fernandes, 1978, p. 76) – “os semelhantes curam-se pe-
los semelhantes” (Similia […]), 2024). Pelo lado das mordazes pon-
derações acerca das dinâmicas de poder, Millôr parece indicar 
com essa situação o absurdo que faz os menores predarem seus 
pares, ao invés de desafiarem os lugares de poder. 

No paratexto de Millôr, a discrepância de tamanhos sobre-
vém na imagem, adensando a insignificância e a impotência do 
pequeno roedor mediante as circunstâncias que o oprimem: o 
leão está no topo da cena, com os dentes à mostra, pelos eriça-
dos e rabo em riste, em uma articulação de ataque. O burro jaz 
morto, e o rato usa-o como escudo contra o felino de ar selvagem. 
Uma intrusiva seta indica sua posição, como se fosse tão peque-
no que o ilustrador tivesse sentido necessidade de assinalar sua 
presença. Resta ao roedorzinho somente o caminho do discurso, 
portanto, na pífia tentativa de repelir um destino semelhante ao 
do amigo equino.



Os fabulosos leões fabulares de 
Millôr Fernandes: estudos de 

caso da recepção esópica

297

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.68045  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 291-313, jul./dez. 2025

Figura 2 – Ilustração da fábula “O leão, o burro e o rato”

Fonte: Fernandes, 2003, p. 73.

Se para Esopo “os infortúnios do próximo se tornam [...] fonte 
de sabedoria”, a moral em Millôr naturalmente transpõe pelo riso 
o outro lado desta moeda: “só um burro tenta ficar com a parte 
do leão” (Fernandes, 1978, p. 61). O enfoque recai sobre a força da 
perspicácia – ou, por que não, da malandragem – para garantir a 
sobrevivência, recurso único contra a injustiça dos mais fortes. 
Nesse sentido, elabora Elmar Rosa de Aquino, há uma possível 
correlação entre a situação de repartição de espólio e o alegóri-
co leão do imposto de renda: “apenas os que não têm noção das 
consequências do ato de sonegação dos impostos é que tentam 
burlar as ações fiscais. O poder do governo, por meio da cobrança 
e do aumento das taxas, é maior que o do contribuinte” (Aquino, 
2016, p. 224). Em uma interpretação mais prosaica, contudo, o 
questionamento de Millôr retorna ao velho campo em que se tra-
vam os embates de forças heterométricas. Afinal, não é por acaso 



Os fabulosos leões fabulares de 
Millôr Fernandes: estudos de 

caso da recepção esópica

298

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.68045  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 291-313, jul./dez. 2025

que a segunda nota ao texto aponta que “enquanto estavam be-
bendo água, o leão reparou que o rato estava sujando a água que 
ele bebia. Mas isso é outra fábula” (Fernandes, 1978, p. 61). A liga-
ção moral com a sua elaboração de “O lobo e o cordeiro” – em que 
este emerge vitorioso, em notória inversão do percurso narrati-
vo tradicional –, novamente, a astúcia do mais fraco em driblar a 
opressão por meio da palavra e do raciocínio.

“O leão7 e o rato”

A importância do embate de poderes é algo que tanto reper-
cute em Millôr que lhe rende uma segunda releitura com base 
em “O leão, o asno e a raposa” esópico, dessa vez, combinada ao 
cenário inicial de outra fábula de Esopo: “O leão e o rato agrade-
cido” (Aesop. P150, C206)encontros pelos caminhos fabulares8; de 
fato, a retomada do paradigma esópico é explícita nas primeiras 
palavras da narrativa (Vargas, 2014, p. 295), de modo a eviden-
ciar “a intenção de explorar de outro modo a história original e 
de subverter a moral” (Vargas, 2014, p. 298). Mediante a devas-
tação ambiental, a fome passa a assolá-los, e o rato foge atrás de 
comida para não se tornar ele mesmo a refeição do Leão. Assim, 
obtém um pedaço de queijo “que ninguém jamais poderá explicar 
onde conseguiu (fábulas!)” (Fernandes, 2003, p. 135); na pequena 
ilustração de 2003, o rato se mostra feliz em atender à fome do 
felino, o qual saliva copiosamente e observa o amigo com olhos 
maliciosos. 

7	 Com exceção do título desta fábula milloriana, todas as menções textuais 
ao Leão são capitalizadas.
8	 Millôr cita os acontecimentos de “O leão e o rato agradecido”.



Os fabulosos leões fabulares de 
Millôr Fernandes: estudos de 

caso da recepção esópica

299

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.68045  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 291-313, jul./dez. 2025

Figura 3 – Ilustração da fábula “O leão e o rato”

Fonte: Fernandes, 2003, p. 134.

A isso, segue a resposta do Leão:

– Maravilhoso, amigo, maravilhoso! Você é uma das 
sete maravilhas! Comamos, comamos! Mas, antes, 
vamos repartir o queijo com equanimidade. E como 
tenho receio de não resistir à minha natural prepo-
tência, e sendo ao mesmo tempo um democrata nato e 
confirmado, deixo a você a tarefa ingrata de contro-
lar o queijo com seus próprios e famélicos instintos. 
Vamos, divida você, meu irmão! A parte do rato para o 
rato; para o Leão, a parte do Leão (Fernandes, 2003, p. 
135, grifos nossos).

Por meio dessas declarações, o Leão superficialmente simu-
la uma autocrítica quanto ao seu autoritarismo natural, abrindo 
mão, de bom grado, do poder em executar a partilha. Na realida-
de, entretanto, o ratinho capta a mensagem subentendida sobre 
a disparidade entre suas condições e divide a refeição seguindo 
o “alto critério” da “justiça” leonina: “deu o queijo todo ao Leão e 
ficou apenas com os buracos” (Fernandes, 2003, p. 135). Por fim, o 



Os fabulosos leões fabulares de 
Millôr Fernandes: estudos de 

caso da recepção esópica

300

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.68045  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 291-313, jul./dez. 2025

rato deve ainda fazer-se contente pelo seu quinhão, celebrando o 
“Rei Leão” em plena fome. 

Seguindo a tônica da fábula anterior, a moral aqui declara 
que “os ratos são iguaizinhos aos homens”, de modo que a dis-
paridade de poder permanece pela opressão do mais fraco. Até 
mesmo no nível gráfico, o Leão recebe a letra maiúscula para de-
notar sua soberania, enquanto o pobre ratinho é minusculizado 
em tudo que lhe concerne. De maneira análoga ao comentário 
sobre “O leão, o rato e o burro”, a reiteração do motivo sobre a 
partilha de bens entre o Leão e o rato faz “possível referência às 
atitudes daqueles que, no âmbito da economia, ‘rateiam o produ-
to das práticas desonestas – que simbolicamente são vistos como 
ratos –, enquanto outra parte significativa vai para os cofres da 
receita fazendária” (Aquino, 2016, p. 218). Nessa mesma esteira, o 
intertexto quanto à receita federal brasileira parece figurar na di-
mensão do Leão, que, nominalmente, pede ao ente mais frágil da 
relação que calcule a partilha, vigiando-o atentamente sob amea-
ça de dura punição.

“Hierarquia”

Assim como “O leão e o rato” milloriano, “Hierarquia” tam-
bém versa sobre os acontecimentos da fábula esópica “O leão e 
o rato agradecido”. À diferença das linhas de Esopo e da fábula 
anterior de Millôr, contudo, a presente recriação se distancia de 
modo abismal da situação de cooperação forjada entre os ani-
mais envolvidos desde a situação inicial. Na matéria de base, 
um leão que dormia é despertado por um ratinho que passeava 
pelo seu corpo. Prometendo retribuir-lhe o favor, o rato tem a 
vida poupada e, mais tarde, retorna para salvar o felino enreda-
do por caçadores. Enquanto isso, a fábula de Millôr é organizada 
em uma só cena e espaço, não estabelecendo qualquer situação 
pregressa que indique reconhecimento, dívida ou reciprocidade 
entre os animais. Assim, em um dia qualquer, um leão aborrecido 



Os fabulosos leões fabulares de 
Millôr Fernandes: estudos de 

caso da recepção esópica

301

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.68045  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 291-313, jul./dez. 2025

depara-se com um ratinho, apanha-o pela cauda e nele desconta 
sua insatisfação. Ainda que venha a liberar o outro animal, como 
em Esopo e na situação presumida na fábula milloriana anterior, 
o leão não deixa de dispensar-lhe uma série de insultos. No des-
fecho dos acontecimentos, já à distância do predador, o rato o 
interpela e pede-lhe que repita o discurso injurioso, pois queria 
repeti-lo para uma lesma a quem ele próprio via como inferior.

De maneiras díspares, os fabulistas oferecem percepções 
convergentes sobre as dinâmicas da hierarquia – afinal, essa é a 
chave de leitura propiciada pelo próprio Millôr em seu título. O 
embate entre o status intrínseco e o relativo é o campo no qual se 
travam as lutas de poder na matéria esópica e na presente ver-
são de Millôr, pois, em ambas as narrativas, opõe-se a percepção 
do leão sobre si e sobre o rato contra a factual capacidade do ro-
edor. No texto antigo, o felino age com certa benevolência para 
com o mais fraco, mas o faz por acreditar-se magnânimo peran-
te a insignificância do outro: libertando o roedorzinho “com um 
sorriso” (Fernandes, 1976, p. 123) condescendente, desacredita da 
capacidade do animal menor em ajudá-lo. Esse aspecto se eviden-
cia sobremaneira na represália do rato, ao salvar o leão esópico: 
“certa vez você caçoou de mim, dizendo que não esperava receber 
de minha parte uma retribuição”9epimítio10 sobre a instabilidade 
da sorte e a inversão de fortes e fracos. A interdependência e o 
equilíbrio supostamente regem as hierarquias animais e sociais 
no registro antigo.

Já nas linhas millorianas, a inversão de sorte entre leão e rato 
não guia o argumento sobre a hierarquia – ao menos, não no nível 
narrativo. No percurso de Millôr, como de hábito, a situação dra-
mática é ampliada, privilegiando-se o discurso direto e o acesso 

9	 Cf. tradução de DEZOTTI (2013, p. 303).
10	 De certo modo equivalente à “moral da história”, é o canônico segundo pa-
rágrafo da formulação fabular esópica, “assim chamado pelos retores antigos 
justamente porque vem depois da narrativa (mythos)” (DEZOTTI, 1999, p. 137).



Os fabulosos leões fabulares de 
Millôr Fernandes: estudos de 

caso da recepção esópica

302

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.68045  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 291-313, jul./dez. 2025

à subjetividade das personagens, tendo como constante interme-
diador o julgamento intrusivo e crítico do narrador11. A animosi-
dade entre as partes é superlativizada pela atitude abertamente 
hostil do leão, barrando a retribuição do rato. Complicando ain-
da mais as noções de poder, Millôr introduz a leoa, elemento an-
terior (e superior) na hierarquia; como logo apresenta, “um leão 
enorme ia andando chateado, não muito rei dos animais, porque 
tinha acabado de brigar com a mulher e esta lhe dissera poucas 
e boas” (Fernandes, 1976, p. 123). Essa inferiorização justifica a 
má disposição do felino, bem como a tomada do rato como alvo 
de suas frustrações. Subjaz a esse arranjo psicológico a tônica do 
“machismo” milloriano (Crescêncio, 2011, p. 9), que contraban-
deia mesmo no tipo do animal fabular noções pessoais acerca das 
relações entre homens e mulheres. Conforme as considerações 
tecidas alhures sobre fábulas como “Vênus, a deusa da Amora” e 
“A caixa (ou lá que outro nome tenha) de Pandora”, Millôr indica 
que, nessa hierarquia, o título de rei dos animais é, de certo modo, 
usurpado pela ação feminina, pois a leoa confere o (des)ânimo 
necessário ao poder e, por consequência, posta-se acima do leão. 
Além disso, a ironia sobre a relatividade das hierarquias estabe-
lecidas reflete as dinâmicas de opressão observadas por Paulo 
Freire, em que os oprimidos reproduzem sobre os mais frágeis 
ou hierarquicamente inferiores a violência de que são vítimas 
como reflexo da vivência sob um regime opressor (Freire, 1987, 
p. 17). Com isso, se antes a moral esópica meramente reconhecia 
o modo casual como a sorte inverte os papéis de fracos e fortes 
mediantes as condições da existência, a leitura de Millôr lhe con-
cede, ainda, uma reflexão sobre a perpetuação artificial da opres-
são, transfigurando-a, assim, em uma falácia, como se o arranjo 
hierárquico dessas forças fosse um dado próprio da natureza.

11	 Sua presença vem demarcada de modo implícito quando o texto se princi-
pia na expressão “diz que”, um modo informal de introduzir histórias orais cuja 
veracidade nem sempre pode ser verificada (AQUINO, 2016, p. 219).



Os fabulosos leões fabulares de 
Millôr Fernandes: estudos de 

caso da recepção esópica

303

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.68045  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 291-313, jul./dez. 2025

Imbuído do descrédito sobre o valor costumeiramente atri-
buído a si, o leão entende como necessário apequenar ao máximo 
o ratinho, enxovalhando-o com uma torrente de invectivas: “Mi-
serável criatura, estúpida, ínfima, vil, torpe: não conheço na cria-
ção nada mais insignificante e nojento. Vou te deixar com vida 
apenas para que você possa sofrer toda a humilhação do que lhe 
disse, você, desgraçado, inferior, mesquinho, rato!” (Fernandes, 
1976, p. 123). A ilustração à passagem parece até mesmo ironizar 
as palavras, por ilustrar um rato não muito “mais menor” (Fer-
nandes, 1976, p. 123) que o próprio felino.

Figura 4 – Ilustração da fábula “Hierarquia”

Fonte: Fernandes, 1976, p. 122.

A soltura do rato, então, inaugura a virada irônica da ela-
boração brasileira, pois a percepção do leão sobre a hierarquia 
que, supostamente, encabeçaria, conquanto relativizada pela 
leoa, recebe um segundo golpe narcísico. À distância, profere o 
pequeno rato: “Será que Vossa Excelência poderia escrever isso 
[os insultos] pra mim? Vou me encontrar agora mesmo com uma 
lesma que eu conheço e quero repetir isso pra ela com as mesmas 



Os fabulosos leões fabulares de 
Millôr Fernandes: estudos de 

caso da recepção esópica

304

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.68045  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 291-313, jul./dez. 2025

palavras!” (Fernandes, 1976, p. 123). Contra os moldes tradicionais 
esópicos, contra o senso comum, e em reforço à inferiorização do 
início da narrativa, a hierarquia a qual o leão tenta reestabelecer 
é, novamente, invalidada. A autoestima que tentou firmar ante a 
humilhação absoluta do rato é rompida. Seu poder em ostracizar 
o outro ao patamar mais baixo é anulado. Afinal, não importa o 
quão irrisório seja o valor atribuído pelo leão, uma vez que o pró-
prio rato estabelece para si um papel diferente naquela organi-
zação. A nível simbólico, portanto, os papéis se invertem. O rato é 
vitorioso, não apenas por ter saído com vida – o desprezo do leão 
é de tal modo hiperbólico que, afinal de contas,      entrega-lhe a 
sobrevivência –, como também por desbaratinar ainda mais o ego 
do oponente. 

Tanto os discursos dos ratos, que em Esopo e em Millôr, igual-
mente, arrematam a narrativa, quanto os subsequentes epimítios 
provam que o leão está errado ao assumir a estabilidade de seus 
status na cadeia hierárquica. Por caminhos divergentes, inusita-
damente a moral de Millôr é de certo modo paralela à de Esopo. 
Enquanto na fábula antiga “os muito poderosos passam a precisar 
dos mais fracos”12, sua recriação é retomada com a habitual dose 
de ironia para o público brasileiro, em que o poder é apresentado 
como algo volátil, e o posicionamento eventual como dado me-
ramente relativo. Por fim, a relativização chega a tal ponto que, 
ao final da fábula, Millôr fragmenta a costumeira moral taxativa 
em duas instâncias: “MORAL: afinal, ninguém é tão inferior as-
sim. / SUBMORAL: nem tão superior, por falar nisso” (Fernandes, 
1976, p. 123). O próprio ensinamento, isto é, o taxativo epimítio o 
qual encerra a fábula esópica com uma redução hermenêutica, 
coibindo horizontes de significação e eventuais possibilidades 
interpretativas, é parodiado como algo passível de inversões sob 
o auspício da fortuna cega. Por intermédio dos jogos de palavras 
– com especial relevo para a justaposição de comparativos que 

12	  Cf. tradução de DEZOTTI (2013, p. 303).



Os fabulosos leões fabulares de 
Millôr Fernandes: estudos de 

caso da recepção esópica

305

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.68045  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 291-313, jul./dez. 2025

relativizam a altivez do leão e a pequenez do rato “mais menor”, 
“mais insignificante e nojento” –, a fábula milloriana assim de-
monstra que não há valor absoluto nas hierarquias relacionais as 
quais se imputam sobre animais e, por extensão, sobre os homens. 

“O estudante grande e o professor pequenininho”

Assim como ocorre com “Hierarquia”, a presente fábula 
milloriana é fruto da recepção de Millôr sobre “O leão e o rato 
agradecido”, de Esopo. Presente já na compilação Fábulas fabulo-
sas (Fernandes, 1976, p. 84-85)13, a versão última do autor para “O 
estudante grande e o professor pequenininho” consta em Novas 
Fábulas e Contos Fabulosos (2007) com um subtítulo que, nomi-
nalmente, a vincula à fábula esópica (Fernandes, 2007, p. 190). À 
diferença das demais fábulas dessa seleção, porém, a figura leoni-
na pelo lado da recepção de Millôr não é literal: desta vez, o causo 
é sobre um aluno que, como o leão esópico, se encontrava ador-
mecido em meio à mata. Acidentalmente ferido por um professor 
que tentava caçar aves com uma espingarda, o alunão” o captura, 
mas, ao reconhecê-lo como professor de línguas, poupa-o de sua 
fúria. Quando, posteriormente, o aluno irrompe em uma lamúria 
violenta na biblioteca da escola sobre sua dificuldade de aprendi-
zado, o professor o delata, causando sua expulsão. 

Entre a matéria tradicional que é explicitamente evocada 
nessa fábula e o fruto da recepção de Millôr, há uma evidente so-
breposição entre os protagonistas. Por um lado, rato e professor 
são, oportunamente, alocados em posição inicial de causar um 
mal ao personagem mais poderoso e, por isso, enfrentam sua 

13	 Entre as versões, verifica-se a remoção das notas de rodapé que faziam 
trocadilhos bem-humorados sobre as nádegas atingidas acidentalmente pelo 
professor, seu ofício de especialista em línguas e a localização da honra no cor-
po humano. Ademais, Millôr altera ligeiramente a seção “Explicação oportuna” 
para “fortuita”, e alguns aspectos desse apêndice, sem, contudo, alterar em de-
masia o sentido. De fato, a maior alteração entre 1976 e 2007 está na moral.



Os fabulosos leões fabulares de 
Millôr Fernandes: estudos de 

caso da recepção esópica

306

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.68045  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 291-313, jul./dez. 2025

fúria. Enquanto no episódio grego a interação é dada em termos 
de negociação, pois o roedor promete que retribuirá a gentileza 
do leão, se houver misericórdia, a motivação do alunão fica no 
entredito. Na camada superficial do texto, “o estudante sentiu 
piedade no coração”, e isso bastou para que liberasse o “profes-
sorzinho”. Contudo, o próprio contraste junto à matéria antiga 
permite uma leitura irônica do trecho: tal como o rato oferece 
algo ao leão, o aluno tem em seu horizonte de expectativa uma 
vantagem. Com efeito, se antes estava prontamente “disposto a 
matar quem o ferira” (Fernandes, 2007, p. 190), sua cólera, opor-
tunamente, é aplacada pelo reconhecimento do professor como 
alguém que lhe poderia beneficiar nos estudos. Nesse sentido, a 
recriação brasileira reforça o jogo de interesses o qual figura no 
centro da fábula tradicional, enfatizando de modo um tanto cí-
nico que as paixões dos personagens são governadas antes pelos 
benefícios potenciais que pelo verdadeiro afeto e apreço.

	 O leão e o alunão encontram correspondências quase ab-
solutas, na medida em que poupam a vida de um ente mais frágil 
e, então, encontram-se à mercê de sua intervenção. Afora a fábula 
milloriana reservar ao aluno um final aparentemente disfórico, 
não há outras implicações relevantes para a alteração de suas fei-
ções. A esse respeito, a ilustração da fábula, em 1976, joga com a 
mesma disposição cênica anteriormente vista nas interações do 
leão com outros animais menores: a figura imponente do alunão, 
brutal, de braços peludos, dentes arreganhados e olhar hostil, 
arremata o professorzinho pelo colarinho. Sua manopla cobre 
a cabeça desprotegida do outro. À mercê do opressor, o peque-
no homem o encara com olhos vítreos sob os óculos típicos do 
intelectual.



Os fabulosos leões fabulares de 
Millôr Fernandes: estudos de 

caso da recepção esópica

307

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.68045  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 291-313, jul./dez. 2025

Figura 5 – Ilustração da fábula “O estudante grande e o professor 
pequenininho”

Fonte: Fernandes, 1976, p. 84

Da parte do rato, as aproximações e divergências se fazem 
bastante relevantes na construção do humor irônico na narrativa. 
Millôr semeia uma dúvida quanto ao intento do professor, pois, 
quando a ocasião o chama ao auxílio do aluno, sua ação é delatá-
-lo. No senso comum, evidentemente, a atitude parece desfavo-
recer o alunão que o poupara, em um ato de ingratidão – afinal, 
ainda que brade invectivas contra as “sutilezas latínicas e algé-
bricas” (Fernandes, 2007, p. 191) que assolam suas capacidades 
intelectuais, a própria presença do aluno na biblioteca do colégio 
denota os esforços em lá permanecer. O professor, notoriamente 
provido de capacidades intelectuais, jamais desconsideraria essa 
circunstância. Por outro lado, contudo, o narrador milloriano 
efusivamente concede no post scriptum um mordaz contra-argu-
mento para aqueles que julgam o professor com “profundo asco 



Os fabulosos leões fabulares de 
Millôr Fernandes: estudos de 

caso da recepção esópica

308

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.68045  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 291-313, jul./dez. 2025

pela atitude”. Ao invés de retribuir o favor por meio do ensino – 
ação essa que ampliaria a interação antes já desagradável com o 
alunão –, com o “pequenino coração cheio de gratidão para com 
o estudante”, o professorzinho causa a expulsão para que o aluno 
“pudesse ter nova oportunidade de seguir seu verdadeiro destino 
de brutamontes” (Fernandes, 2007, p. 191).

Por meio do jogo de projeções entre dito e entredito, texto e 
intertexto, Millôr arquiteta uma sucessão de inversões. Ora os es-
forços do professor parecem carregar as melhores intenções, ora 
as piores. Os que conhecem a fábula esópica encontram nessa du-
alidade um grau ainda mais complexo para a interpretação, pois 
a reciprocidade do ratinho poderia servir igualmente como um 
paradigma afirmativo ou negativo na ação do professor. Entre as 
dúvidas suscitadas pela narrativa, porém, a moral parece vir para 
findá-la em tom categórico, como tradicionalmente se lega a tal 
porção discursiva no esquema canônico da fábula esópica. Con-
tra diversos exemplares de narrativas millorianas que dispõem 
de um comentário irônico ou ambíguo para causar ainda mais 
repercussões dúbias sobre qualquer fixação de sentidos, o jogo 
de afirmações e negações sobre a motivação do professor finda 
no que aparenta ser uma moral mais ou menos explícita: tanto 
na versão de 1976, “um professor deve sempre dar uma lição” 
(Fernandes, 1976, p. 85), quanto na de 2007, “um professor não é 
um rato!”14 (Fernandes, 2007, p. 190), Millôr se ocupa de expressar 
uma orientação mais negativa para a ação. Evocando o intertexto 
esópico, a versão mais atual categoricamente afirma que o pro-
fessor não pode agir do mesmo modo condescendente que outro-
ra o fizera o rato mediante seu opressor. De fato, diferentemente 
dos roedores que ocupam o papel inferior e continuamente servil 

14	 Outra brilhante inversão desnorteante de Millôr está no próprio signifi-
cado de “rato”. Quando afirma que o professor não é rato, a moral joga com um 
significado mais ou menos comum na língua portuguesa – rato como larápio, 
malandro – ou, ainda, com uma notória metáfora da língua inglesa: rat se refere 
ao animal, ao delator e ao ato de delatar.



Os fabulosos leões fabulares de 
Millôr Fernandes: estudos de 

caso da recepção esópica

309

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.68045  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 291-313, jul./dez. 2025

à instância soberana do leão, a escolha do professor rompe com 
o ciclo de reciprocidade e sustentação das hierarquias vigentes. 
Sua atitude denota a vitória sobre o poder despótico, na repre-
sentação do próprio ethos da figura de professor: valoriza-se a in-
teligência mediante a força bruta, pois o mais intelectualmente 
capaz prevalece.

No aspecto gráfico, no entanto, vale notar que a moral não é 
a última instância dessa fábula. Arrematando a narrativa, o post 
scriptum dialoga à larga com o leitor, firmando-se em um bloco 
de texto tanto ou mais extenso que o corpo narrativo. Imbuído de 
ironia, Millôr assim esclarece as supostas aspirações nobres por 
trás da delação do professor. Desautorizando a orientação com-
bativa proposta no epimítio, é possível retornar à interpretação 
de genuína gratidão por parte do docente, de modo que o mundo 
continua ordenado à maneira do rato que ajudou o leão: tal como 
o aluno lhe fizera um bem, perdoando-o e liberando-o de sua có-
lera, também o professor entende que lhe retribuíra à altura. Ain-
da que não fosse de seu interesse imediato nem da compreensão 
do senso comum, a gratidão do docente o levou a agir em prol do 
crescimento pessoal do aluno, à revelia de sua própria percepção 
ou desejo. De toda sorte, essa qualidade imprecisa jamais autori-
za qualquer categorização sobre o status do par em cena: quem 
é o verdadeiro opressor? Quem venceu a situação? Há equilíbrio 
entre as partes? A instabilidade do estabelecimento, como de 
praxe, serve para que Millôr desmonte o usual e o suplante pelo 
questionamento, convidando o leitor a revisitar a matéria tradi-
cional e a cultura coletiva difusa pela chave do satírico.

Considerações finais

As figuras leoninas nas fábulas de Millôr – sejam elas lite-
rais, sejam elas simbólicas da recepção sobre a matéria esópica 
– desvelam um constante questionamento trocista sobre o lugar 
de poder na realidade de seu tempo e na natureza humana, de 



Os fabulosos leões fabulares de 
Millôr Fernandes: estudos de 

caso da recepção esópica

310

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.68045  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 291-313, jul./dez. 2025

modo amplo e irrestrito. Sempre tido como soberano, símbolo 
da nobreza e do poder, o leão é desmoralizado e diminuído pelas 
lentes do “Guru”; tal como ocorre junto a todas as figuras ideali-
zadas com as quais depara, Millôr o destitui do tradicional posto 
da mais alta patente hierárquica para evidenciar a artificialidade 
por trás de seu status. Mesmo quando permanece no domínio da 
situação, como nas fábulas millorianas “O leão, o burro e o rato” 
ou “O leão e o rato”, o embate com os atores em cena desvela sua 
inépcia mediante a recursividade daquele que, tradicionalmen-
te, é tido como o polo mais frágil na relação: sem a colaboração 
do rato, em ambas as ocasiões fabulares, o leão teria sucumbido 
à fome. Por outro lado, nas fábulas que combatem a supremacia 
leonina de modo frontal, “Hierarquia” e “O estudante grande e o 
professor pequenininho”, demonstra-se como o majestoso se-
nhor das selvas, por qualquer eventualidade – até mesmo pelo 
humor escrachado de um jornalista do Méier –, pode sucumbir. 

Do ponto de vista dos estudos de recepção dos clássicos, Mil-
lôr, evidentemente, amplia o que a própria literatura de base sugere. 
Dado que a fábula se consolida enquanto gênero literário no Oci-
dente por meio da recepção de Fedro (c. 14 AEC. – 50 EC) sobre a 
matéria esópica, assim estabelecendo-a como expressão popular e 
oral voltada à manifestação dos setores sociais mais marginalizados 
entre os antigos (Citroni, 2006, p. 707), a reelaboração dos topoi fabu-
lares encontra em Millôr um oportuno representante do expediente 
combativo ao lugar do poder. Nesse sentido, no reino das fábulas, 
nenhuma figura animal não humana é mais representativa do mais 
alto patamar dessa hierarquia que o leão. Como símbolo da mais 
alta instância dos regimes opressores, do mundo antigo à contem-
poraneidade, o leão se delineia para os gauches de cada tempo como 
um referencial elementar do establishment a ser confrontado e des-
mantelado – ainda que, para tal, seja necessário contrabandeá-lo 
sob o signo animalesco, ao invés de atacar diretamente os déspotas 
do passado e, no caso de Millôr, das potências vigentes tanto no con-
texto de repressão militar quanto nas épocas de democracia. 



Os fabulosos leões fabulares de 
Millôr Fernandes: estudos de 

caso da recepção esópica

311

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.68045  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 291-313, jul./dez. 2025

REFERÊNCIAS

AQUINO, Elmar Rosa de. A interdiscursividade/ intertextualidade 
nas Fábulas Fabulosas de Millôr Fernandes. 2016. 261 f. Tese (Dou-
torado em Língua Portuguesa) – Programa de Pós-Graduação em 
Letras, Universidade do Estado do Rio de Janeiro, Rio de Janei-
ro, 2016. Disponível em: https://www.bdtd.uerj.br:8443/hand-
le/1/6153. Acesso em 25 ago. 2022.

CRESCÊNCIO, Cintia Lima. Veja o machismo: discursos sobre 
machismo produzidos por Millôr Fernandes na revista Veja 
(1968-1984). In: SIMPÓSIO NACIONAL DE HISTÓRIA – ANPUH, 
26, 2011, São Paulo. Anais […]. São Paulo: [s. n.]: 2011. p. 1-15. Dis-
ponível em: https://anpuh.org.br/uploads/anais-simposios/pdf/
2019-01/1548855457_3d09d9e93ff053b1dc4fbed203733d63.pdf. 
Acesso em 30 mai. 2023.

CITRONI, Mario. Fedro e a fábula latina. In: CITRONI, Mario. Lite-
ratura da Roma Antiga. Tradução de Margarida Miranda e Isaías 
Hipólito. Lisboa: Fundação Calouste Gulbenkian, 2006. p. 703-710.

DEZOTTI, Maria Celeste Consolin. A fábula grega: da prática dis-
cursiva ao gênero literário. Organon, Porto Alegre, v. 13, n. 27, p. 
137-146, 1999.

DUARTE, Adriane da Silva. Esopo – Um mestre dos saberes popu-
lares. In: REDE, Marcelo (org.). Vidas Antigas: Ensaios biográficos 
da antiguidade. São Paulo: Intermeios, 2019. pp. 51-66.

ESOPO. Fábulas, seguidas do Romance de Esopo. Tradução de An-
dré Malta e Adriane da Silva Duarte. São Paulo: Editora 34, 2020.

ESOPO. Fábulas completas. Tradução de Maria Celeste Consolin 
Dezotti. São Paulo: Cosac Naify, 2013.

FERNANDES, Millôr. Fábulas Fabulosas. 1ª ed. Rio de Janeiro: Edi-
torial Nórdica, 1964.

FERNANDES, Millôr. Fábulas Fabulosas. 4ª ed. Rio de Janeiro: Edi-
torial Nórdica, 1976.

FERNANDES, Millôr. Novas Fábulas Fabulosas. Rio de Janeiro: 
Editorial Nórdica, 1978.

https://www.bdtd.uerj.br:8443/handle/1/6153
https://www.bdtd.uerj.br:8443/handle/1/6153
https://anpuh.org.br/uploads/anais-simposios/pdf/2019-01/1548855457_3d09d9e93ff053b1dc4fbed203733d63.pdf
https://anpuh.org.br/uploads/anais-simposios/pdf/2019-01/1548855457_3d09d9e93ff053b1dc4fbed203733d63.pdf


Os fabulosos leões fabulares de 
Millôr Fernandes: estudos de 

caso da recepção esópica

312

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.68045  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 291-313, jul./dez. 2025

FERNANDES, Millôr. Fábulas Fabulosas. 11ª ed. Rio de Janeiro: 
Editorial Nórdica, 1991.
FERNANDES, Millôr. 100 Fábulas Fabulosas. Rio de Janeiro: Re-
cord, 2003.
FERNANDES, Millôr. Novas Fábulas e Contos Fabulosos. Rio de Ja-
neiro: Desiderata, 2007. v. 2.
FREIRE, Paulo. Pedagogia do oprimido. 17ª ed. Rio de Janeiro: Paz 
e Terra, 1987.
ORTIGA, Odília Carreirão. O riso e o risível em Millôr Fernandes: o 
cômico, o satírico e o ‘humor’. 1992. 276 f. Tese (Doutorado) – Depar-
tamento de Letras Clássicas e Vernáculas, Universidade de São 
Paulo, São Paulo, 1992. Disponível em: https://repositorio.ufsc.br/
xmlui/handle/123456789/76869. Acesso em 25 ago. 2022.
PORTELLA, Oswaldo O. A fábula. Revista Letras, Curitiba, n. 32, p. 
119-138, 1983. Disponível em: https://revistas.ufpr.br/letras/arti-
cle/view/19338. Acesso em 8 dez. 2022.
SIMILIA similibus curantur. In: DICIONÁRIO Infopédia de Lo-
cuções Latinas e Expressões Estrangeiras. Porto: Porto Editora. 
Disponível em: https://www.infopedia.pt/dicionarios/locucoes-
-expressoes/similia+similibus+curantur. Acesso em 21 dez. 2024.
VARGAS, Maria Valíria Aderson de Mello. Referenciação, interdis-
cursividade e (re)construção de sentido na fábula de Millôr Fer-
nandes. In: COELHO, Nelly Novaes. CUNHA, Maria Zilda. BASEIO, 
Maria Auxiliadora Fontana (org.). Tecendo Literatura: entre vozes e 
olhares. São Paulo: FFLCH-USP, 2014. p. 291-304. Disponível em: 
https://www.livrosabertos.sibi.usp.br/portaldelivrosUSP/catalog/
download/184/168/798?inline=1. Acesso em 25 ago. 2022.

https://repositorio.ufsc.br/xmlui/handle/123456789/76869
https://repositorio.ufsc.br/xmlui/handle/123456789/76869
https://revistas.ufpr.br/letras/article/view/19338
https://revistas.ufpr.br/letras/article/view/19338
https://www.livrosabertos.sibi.usp.br/portaldelivrosUSP/catalog/download/184/168/798?inline=1
https://www.livrosabertos.sibi.usp.br/portaldelivrosUSP/catalog/download/184/168/798?inline=1


Os fabulosos leões fabulares de 
Millôr Fernandes: estudos de 

caso da recepção esópica

313

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.68045  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 291-313, jul./dez. 2025

The fabulous fable lions by Millôr Fernandes: case studies of 
Aesopic reception

ABSTRACT: Imbued with a combative spirit against well-established truths, 
journalist and humorist Millôr Fernandes (1923-2012) chose the fable as one 
of his many fronts of action in the critical interpretation of 20th-century Brazil. 
With this literary genre, which for the ancients was an expression of marginali-
zed sectors, his reception of Aesop and the resulting tradition expresses revolt 
against oppression, reclaiming the fable as a kind of critical, argumentative, and 
dismantling artifice aimed at the social and political forces that permeated both 
the times of military dictatorship and democracy in Brazil. With his lion cha-
racters specifically, several Aesopian-based fables by this author demonstrate 
the discomfort inherent in the prevailing hierarchies; the feline is sometimes 
portrayed as ignorant, sometimes as alienated, but always arrogant in the status 
that nature has assigned him. The animal he oppresses, often despised and di-
minished, excels in recursion, whether to escape the claws of the predator that 
ambushes it, or to confront the lion, and even defeat it. By presenting the sour-
ce and target texts, we propose a joint analysis of the fables of Aesopian form 
and basis with which Millôr operates his recreational inversions, with the main 
goal of analysis being to demonstrate the way in which the texts illuminate each 
other reciprocally. In conclusion, we intend to demonstrate how Millôr Fernan-
des’ receptive expedient operates on classical material, insofar as it rescues a 
long-neglected facet of the fable material: its capacity for critical questioning.

KEYWORDS: classical reception; Millôr Fernandes; Aesop; lions; fable. 



314

Dicotomia em cor: os mitos 
de Jano e Narciso na visão 

pictórica de Mijangos
Gelbart Souza Silva1

RESUMO: Neste artigo, proponho a análise das ilustrações de Amanda Mijan-
gos para o livro Diccionario de mitos clásicos, escrito por Esperón e Ovies, pelo 
recorte da oposição claro-escuro. Para tanto, seleciono duas ilustrações, Jano e 
Narciso, e discuto como a oposição reflete a dicotomia presente na narrativa mí-
tica de cada personagem. Procuro demonstrar que a oposição claro-escuro nas 
ilustrações de Mijangos aponta para a dicotomia vida-morte, da qual emerge, 
ainda, a questão da duplicidade própria das personagens ilustradas. Para tanto, 
recorro à comparação entre texto escrito e imagem com base na noção de ilus-
tração como tradução intersemiótica (Pereira, 2008) e analiso estruturalmente 
as ilustrações selecionadas.

PALAVRAS-CHAVE: mitologia greco-romana; ilustração; tradução intersemióti-
ca; Amanda Mijangos.

Introdução

O objeto de estudo é o Diccionario de Mitos Clásicos. A obra 
em espanhol contém textos, que competem a María García Espe-
rón e Aurélio González Ovies, e ilustrações, que cabem a Amanda 

1	 Doutor em Letras pela UNESP, São José do Rio Preto. Professor substituto 
de Língua Italiana no Departamento de Línguas Modernas da UNESP, São José 
do Rio Preto.



Dicotomia em cor: os mitos de Jano e 
Narciso na visão pictórica de Mijangos

315

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.68385  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 314-333, jul./dez. 2025

Mijangos. O Diccionario não é uma obra só didática nem apenas 
um compêndio de mitos com viés acadêmico, mas, antes, uma 
produção literário-artística que lança nova visão e novo fôlego às 
milenares histórias legadas da Grécia e Roma antigas. São verbe-
tes mitológicos, divididos entre mitos gregos e romanos, além de 
um texto introdutório e uma lista com as equivalências dos no-
mes gregos e romanos para as personagens míticas. Cada verbete 
inclui a entrada com o nome do mito, a indicação de sua origem 
(grega ou romana), um pequeno poema que antecede a história e 
a narrativa do mito. Alguns verbetes recebem ilustrações, e a obra 
como um todo é por elas adornada.

Antes de apresentar a proposta de leitura, vale tecer alguns 
apontamentos biográficos breves sobre os artistas envolvidos na 
obra. Começamos por Aurelio González Ovies2, que é doutor em 
Filologia Clássica e professor de Filologia Latina na Universida-
de de Oviedo. O escritor e poeta premiado dedica-se à literatura 
infanto-juvenil com livros de poemas ilustrados, como El poema 
que cayó a la mar (2007) e Versonajes (2013). Seu interesse pelo 
tema mítico é percebido em diversos momentos de sua produção, 
em especial Una mitología. Seres y mitos del norte (2019), em que 
reconta as fabulosas histórias tradicionais da península Ibérica, 
como as de Busgoso, Coco e Bruxa. Por sua vez, a escritora mexi-
cana María García Esperón, também ela premiada, dedica-se ao 
público infanto-juvenil, sendo evidente o gosto basilar pela temá-
tica mitológica em sua obra. Podem-se citar, por exemplo, alguns 
títulos de seus livros, como El anillo de César (2012), El remo de 
Odisseo (2015) e Dido para Eneas (2014). A parceria entre os dois 
já ocorreu em outras obras, também com a temática mitológica: 
Mitos de siempre (2017) e Siete Mitos (2018), ambas ilustradas.

Para além dos poemas e das narrativas em prosa, a recria-
ção dos mitos no Diccionario de Mitos Clásicos tem como ele-
mento “poiético” essencial as ilustrações de Amanda Mijangos, 

2	  Cf. AURELIO, 2021. 



Dicotomia em cor: os mitos de Jano e 
Narciso na visão pictórica de Mijangos

316

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.68385  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 314-333, jul./dez. 2025

consideradas verdadeiras releituras das representações clássicas. 
Mijangos e Esperón trabalharam juntas no Diccionario de mitos de 
América (2018) e no Diccionario de mitos de Asia (2019)3. Formada 
em Arquitetura pela UNAM e com especialização em ilustração 
pelo ateliê de Daniel Roldán, em Buenos Aires, e pelo Diploma-
do da Academia de San Carlos (UNAM), a artista tem uma traje-
tória destacada no campo da ilustração editorial, com reconhe-
cimento internacional. Seus trabalhos foram selecionados para 
importantes eventos e publicações, como a Bologna Children’s 
Book Fair (2019), o Catálogo IBEROAMÉRICA ILUSTRA, do qual 
foi vencedora em 2017, o Sharjah Children’s Reading Festival, a 
Bienal de Ilustração de Bratislava e o catálogo White Ravens da 
International Youth Library. Ao longo de sua carreira, ilustrou 
obras de literatura para públicos de todas as idades, colaborando 
com editoras como Ediciones SM, Fondo de Cultura Económica, 
MacMillan-Castillo, Ediciones El Naranjo, entre outras, além de 
contribuir com revistas culturais e literárias como Tierra Aden-
tro, Brígida e Altaïr Magazine4.

Neste artigo, restrinjo-me a estudar como Mijangos repre-
senta a dicotomia da personagem mítica por meio da oposição 
claro-escuro em suas pinturas. Para tanto, seleciono duas ilustra-
ções: Jano e Narciso. Embora o recurso claro-escuro ocorra em 
outras ilustrações, nas que foram aqui selecionadas, ela é central 
para compreender as relações simbólicas e significantes que per-
passam as personagens míticas.

3	  Pensados como sequência, facilmente se observa um projeto gráfico em 
que os traços parecem semelhantes e cada um tem uma cor intermediária entre 
o preto e o branco: para o dicionário de mitos clássicos é o laranja-amarela-
do; para o da América é azul e para o da Ásia, vermelho. Cf. MIJANGOS, 2019a, 
2019b, 2019c.
4	  Informações retiradas de MIJANGOS (2019d). 



Dicotomia em cor: os mitos de Jano e 
Narciso na visão pictórica de Mijangos

317

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.68385  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 314-333, jul./dez. 2025

Ilustrando personagens mitológicas

Conforme explica Dowden (1994, p. 24), em meados do sé-
culo VII a.C., as cenas de mitos começam a ser facilmente iden-
tificadas em vasos, a exemplo do vaso ático (c. 660 a.C.), em que 
se representa Hércules vencendo o centauro Nesso. Ao longo do 
tempo, a tendência continua. Pode-se citar, ainda, os afrescos 
pompeianos, nos quais são representadas figuras míticas e tam-
bém suas histórias. Para ficar em poucos exemplos, cito o afresco 
da deusa Vênus, o da união de Leda com Zeus em forma de cisne 
e a representação da cena do médico Iápis cuidando da ferida de 
Eneias (Virgílio, Eneida, XII, 391–429).

O interesse deste artigo, com foco em uma artista, é explorar 
como ela representa a personagem mítica e que efeitos decorrem 
de suas escolhas. Nesse sentido, cabe explanar que o projeto plás-
tico de Mijangos para o livro se mostra cerrado em uma produ-
ção com recursos reduzidos, uma vez que parece imitar as figu-
ras vermelhas e negras encontradas na cerâmica greco-romana 
antiga. Assim sendo, suas pinturas no Diccionario se restringem 
a uma paleta trina: para além do branco e do preto, a ilustradora 
tem à disposição a cor laranja5.

Por outro lado, a imagem apresenta ruídos — texturas e mar-
cas — que lembram o traço do giz ou tinta sobre uma superfície 
porosa. Esses efeitos não são meramente decorativos; ao con-
trário, eles contribuem significativamente para a construção de 
uma atmosfera visual que remete ao antigo, a superfícies mais 
duras. A sensação é a de estar diante de uma imagem primitiva, 
evocando as primeiras expressões gráficas da humanidade, como 
as pinturas rupestres encontradas nas paredes de cavernas ou as 
já mencionadas pintadas na cerâmica, que nos chegam, às vezes, 
com desgastes.

5	  A cor no livro em e-book é mais próximo do laranja, já as versões das ima-
gens no site da ilustradora aproximam-se do amarelo. Essa diferença não afeta 
a análise, contudo.



Dicotomia em cor: os mitos de Jano e 
Narciso na visão pictórica de Mijangos

318

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.68385  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 314-333, jul./dez. 2025

A utilização de recursos que simulam o aspecto de outros 
materiais — como o giz, o carvão, ou a tinta sobre pedra — é uma 
estratégia que amplia o impacto simbólico da imagem. Segundo 
Nodelman (1988, p. 76), essa prática de sugerir as características 
de um meio artístico utilizando outro revela o quanto nossas ex-
pectativas em relação às linguagens visuais estão moldadas por 
convenções. Quando um artista escolhe criar um traço que pare-
ce ter sido feito com giz, mesmo utilizando ferramentas digitais 
ou técnicas diferentes, ele mobiliza essas convenções para pro-
vocar determinadas sensações ou associações. É, pois, a imitação 
da forma por meio da ilusão do suporte. A escolha estética de 
Mijangos, portanto, dialoga com o repertório visual do público, 
explorando suas referências e percepções, ao mesmo tempo que 
propõe um jogo lúdico de diálogo imagético.

Essa abordagem demonstra um domínio técnico e conceitu-
al por parte da artista, que não apenas conhece os recursos dos 
meios visuais, mas também compreende como usá-los para ge-
rar efeitos específicos. Nesse jogo, Mijangos estabelece uma pon-
te entre o passado e o presente, entre o antigo e o renovo. Mais do 
que reproduzir uma técnica, ela passa então a emular a atmosfe-
ra de antiguidade, intensificando sentidos, e a guiar a leitura da 
imagem por meio de escolhas artísticas potencializadoras. Des-
sa forma, ao limitar sua paleta a apenas três cores, a ilustradora 
constrói suas personagens por meio da interação entre o branco 
e o preto — tons opostos — e o laranja, que atua como interme-
diário. É na maneira singular como essas cores se articulam em 
formas específicas que se delineia o enredo visual proposto.

Ao entender a ilustração como uma “tradução intersemió-
tica”, Pereira (2008) explica haver três maneiras de ocorrer essa 
tradução: a) pela reprodução literal dos elementos textuais para 
a imagem; b) pela ênfase específica em alguns elementos narrati-
vos; e c) pela adaptação da imagem a uma ideologia específica ou 
a uma tendência artística. Mijangos, em seu processo de ilustra-
ção, parece seguir principalmente o segundo modo, pois, dentro 



Dicotomia em cor: os mitos de Jano e 
Narciso na visão pictórica de Mijangos

319

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.68385  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 314-333, jul./dez. 2025

da atmosfera a que subordina os traços, ela enfatiza a representa-
ção das personagens no que elas mais têm de simbólico e icônico 
em relação a sua narrativa mítica.

Se concedido for que a ação de ilustrar é uma enunciação e 
seu produto um texto, pode-se afirmar que uma ilustração pro-
duz significado na relação entre suas partes, entre as ilustrações 
de uma mesma obra, em seu conjunto com o texto escrito e em 
diálogo com outras enunciações fora da obra em questão. Embo-
ra este artigo enfoque um procedimento específico, não passa ao 
largo de considerar uma visão mais ampla que consiga engajar 
ou agregar outros pontos de discussão. Por esse motivo, comento 
alguns aspectos dos textos verbais.

Portanto, a contraposição claro-escuro produzida pelas cores 
branca e preta será discutida com base em relações dicotômicas 
que se estabelecem nas narrativas mitológicas das personagens 
ilustradas. A proposta, nesta análise, é isolar um procedimento 
para lê-lo em separado, mesmo ciente de que outros recursos e 
escolhas artísticas convergem para a criação da ilustração e, con-
sequentemente, de sua leitura e de sua interpretação.

Jano de Mijangos

Como já mencionado, com uma paleta de cores reduzida a 
três, Mijangos explora o procedimento de contraste para cons-
truir os significados desejados. Dessa forma, em várias ilustra-
ções, a oposição entre claro e escuro torna-se chave para entender 
a personagem mitológica, quase sempre identificando a oposição 
vida-morte. É esse o caso do verbete de Jano, foco da análise em-
preendida nesta seção.

O poeminha assim resume a personagem em seus versos:

Jano sobrevive em Gennaio, 
também em January, do inglês,
em Januari, Januar, Janeiro..., 



Dicotomia em cor: os mitos de Jano e 
Narciso na visão pictórica de Mijangos

320

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.68385  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 314-333, jul./dez. 2025

o mesmo que em Janvier.
Ó, Jano, o observador!
Que sempre tudo vê,
com uma cabeça para frente
e com uma outra para trás!6 (Esperón; Ovies, 2019, n. p.)

Note-se que o poeminha destaca a relação do deus romano 
com o primeiro mês do ano em algumas línguas no tocante a sua 
característica de olhar para frente e olhar, ao mesmo tempo, para 
trás. O texto narrativo segue a mesma linha, trabalhando a ques-
tão etimológica.

Surgiu, de início, como um ponto, depois se conver-
teu em uma espécie de globo para terminar na for-
ma humana: duas pernas, dois braços, um tronco, um 
pescoço e... dois rostos.
Uma de suas faces olha para frente.
A outra olha para trás.
Uma para a aurora e a outra, para o poente e dessa for-
ma, tão panorâmico7, obteve sua primeira função: por-
teiro na alta casa dos deuses romanos. Por isso é cha-
mado Jano, porque ianua significa “porta” em latim.
A ocupação seguinte foi natural: ser a porta do ano e, 
por isso, os romanos, quando reformularam o calen-
dário por ordem de Júlio César, deram o nome dele 
para o primeiro mês do ciclo anual.8

6	  Todas as traduções do espanhol são de minha lavra. A obra consultada não 
apresenta página. Texto original: Jano pervive en Gennaio, / como en el January 
inglés, / en Januari, Januar, Janeiro…, / lo mismo que en Janvier. / ¡Ay Jano, qué 
observador, / que todo siempre lo ve, / con su cabeza de frente y con su frente al 
revés! (ESPERÓN; OVIES, 2019, n. p.).
7	  Cabe acentuar aqui que “panorâmico” é palavra de origem grega e poderia 
ser compreendida como “tudo-vê”, “visão completa” (pan horoma).
8	  Surgió primero como un punto, después se convirtió en una especie de 
globo para terminar con forma humana: dos piernas, dos brazos, un tronco, un 
cuello y… dos rostros.
Una de sus caras mira hacia delante. La otra mira hacia atrás.
Una a la aurora y la otra al poniente y así, tan panorámico, obtuvo su primer 
trabajo: el portero en la alta casa de los dioses romanos. Por eso se llama Jano, 



Dicotomia em cor: os mitos de Jano e 
Narciso na visão pictórica de Mijangos

321

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.68385  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 314-333, jul./dez. 2025

(Esperón; Ovies, 2019, n. p.)

O par de oposições (frente/trás; aurora/poente) na descrição 
inicial da personagem permite pensar em outras, como abrir/fe-
char e começo/fim, motivo pelo qual o mês portador de seu nome 
foi eleito como o fechamento e a abertura do ciclo anual.

A esse deus tipicamente romano9 são atribuídas algumas 
criações:

Deus rural e industrioso, inventou o dinheiro, a navega-
ção e a agricultura. E deixou as altas moradas celestiais 
para habitar entre os homens cultivadores da terra em 
um monte romano que também acabou por receber 
seu nome: Janículo10 (Esperón; Ovies, 2019, n. p.).

Uma de suas façanhas entre os romanos, já como deus pá-
trio das cascatas, poços, rios, lagos, fontes e tudo mais que fosse 
aquático, foi tê-los livrado da conquista sabina. Rômulo, já ten-
do fundado a cidade, carecia de mulheres, o que o levou a raptar 
as jovens do povo sabino. Tito Tácio e os sabinos, revoltados com 
o ultraje, partiram em ataque contra a recém-fundada Roma. É 
aqui que Jano atua:

Ele viu com uma de suas faces que os romanos esta-
vam desfrutando lua de mel com suas esposas sabi-
nas e, com a outra face, que os sabinos se dirigiam até 
Roma com um exército muito bem organizado.

porque ianua significa ‘puerta’ en latín.
Su siguiente ocupación fue natural: ser la puerta del año y por eso los romanos, 
cuando reformaron el calendario bajo las órdenes de Julio César, le dieron su 
nombre al primer mes del ciclo anual. (ESPERÓN; OVIES, 2019, n. p.)
9	  Cabe mencionar que Grimal (2005, p. 258), com base em algumas lendas, 
narra Jano como um rei que passou por divinização.
10	  Dios rural e industrioso, inventó el dinero, la navegación y la agricultura. Y 
dejó las altas moradas celestiales para ir a habitar entre los hombres cultivado-
res de la tierra en un monte romano que también tomó su nombre: Janículo.



Dicotomia em cor: os mitos de Jano e 
Narciso na visão pictórica de Mijangos

322

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.68385  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 314-333, jul./dez. 2025

Calculou ele, de seu observatório no monte Janículo, 
e, no momento preciso, fez brotar jatos ardentes de 
todas as saídas d´água possíveis nessa Roma primi-
tiva. Assim, com seu poder divino, misturou enxofre 
aos jatos para repelir as hostes de Tácio. Os sabinos 
saíram fugidos, atônitos diante do inesperado ataque 
aquático11 (Esperón; Ovies, 2019, n. p.).

Depois disso, Jano passou a ter-lhe consagrado um templo, 
cujas portas, quando fechadas, indicavam que Roma estava em 
paz, mas, quando abertas, “era sinal de que Roma estava em guer-
ra e seu deus velava por ela, sempre alerta com suas duas faces”12 
(Esperón; Ovies, 2019, n. p.). Desse costume se extrai mais uma 
dicotomia: paz e guerra.

Na mesma linha de simetria de opostos, Mijangos assim re-
presenta o deus romano:

11	 Vio con uno de sus rostros que los romanos estaban disfrutando lunas de 
miel con sus esposas sabinas, y con el otro, que los sabinos se dirigían hacia 
Roma con un ejército muy bien organizado.
Calculó desde su observatorio en el monte Janículo y, en el momento preciso, 
hizo brotar chorros ardientes de todas las bocas de agua posibles en esa Roma 
primitiva, y con su poder divino mezcló en los chorros azufre para repeler a las 
huestes de Tacio. Los sabinos salieron huyendo despavoridos ante el inesperado 
ataque acuático.
12	 [...] era señal de que Roma estaba en guerra y su dios velaba por ella, alerta 
siempre con sus dos rostros.



Dicotomia em cor: os mitos de Jano e 
Narciso na visão pictórica de Mijangos

323

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.68385  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 314-333, jul./dez. 2025

Figura 1 ‒ Jano

Fonte: Esperón; Ovies, 2019, n. p.

Observa-se que a figura humana está centralizada no retân-
gulo de preenchimento laranja. Divide-se em duas partes iguais 
em proporção, de pose e gesto, mas não idênticas. É nessa dife-
rença que reside a dicotomia. Embora ocupem supostamente o 
mesmo corpo, os dois lados de Jano de Mijangos são opostos.

Do lado esquerdo, há uma figura esquelética e sombria, isto 
é, sinistra. Só pelo fato de ser em um formato esquelético, pode-se 
considerar representativo de “morte”, dado o repertório imagéti-
co que o Ocidente conserva em relação ao esqueleto. Agregue-se 
a isso a cor preta, também ela normalmente ligada à morte. Há, 
ainda, respaldo para entendê-la assim se comparada com a ilus-
tração das Parcas, em que as três figuras são também representa-
das de igual maneira, em forma esquelética.



Dicotomia em cor: os mitos de Jano e 
Narciso na visão pictórica de Mijangos

324

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.68385  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 314-333, jul./dez. 2025

Figura 2 ‒ Parcas

Fonte: Esperón; Ovies, 2019, n. p.

Como se sabe, as três Parcae (identificadas com as Moiras 
gregas) são divindades do destino, cuja tarefa central é fiar a vida 
humana, do nascimento à morte (Grimal, 2005, p. 355). Nesse 
sentido, uma vez que o fio da vida, que está em vias de ser cortado 
na ilustração, é branco, pode-se extrapolar essa imagética para a 
ilustração de Jano, contrapondo branco e preto como vida e mor-
te. Sendo assim, o desenho do lado direito na figura de Jano, pin-
tado na cor branca, representaria a vida. É nisso que consiste o 
equilíbrio da ilustração. Equilíbrio, porém, não é, necessariamen-
te, “simetria”, visto que, segundo Arnheim (2001, p. 12), “[...] fatores 
como tamanho, cor ou direção contribuem para o equilíbrio visu-
al de maneiras não necessariamente paralelas fisicamente”, dado 



Dicotomia em cor: os mitos de Jano e 
Narciso na visão pictórica de Mijangos

325

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.68385  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 314-333, jul./dez. 2025

que a simetria se considera “a maneira mais elementar de criar 
equilíbrio”, mas, “na maioria das vezes, o artista trabalha com al-
gum tipo de desigualdade”.

A localização das duas faces, se interpretadas como morte-
-vida, causa certo estranhamento: a orientação de leitura ociden-
tal é da esquerda para a direita, nesse sentido, porém, a morte 
está aparecendo primeiro do que a vida. Essa circunstância só 
reforça ainda mais a oposição intrínseca da personagem mito-
lógica: em um só ente, há dois polos opostos que convivem, sem 
predominância de um ou outro. Nesse sentido, Jano de Mijangos 
pode estar a significar a morte e a vida como apenas “lados opos-
tos de uma mesma moeda”, porque indissociáveis, formadores de 
um ciclo eterno.

Narciso de Mijangos

O mesmo procedimento pode ser notado na ilustração de 
Narciso. O mito de origem grega é assim versado:

Ao refletir-se na água
Narciso quis abraçar-se,
mas um reflexo, ao tocá-lo,
revira-se e desfaz-se.
Foi tão grande sua tristeza
e tão funda sua dor,
que à margem do regato,
acabou virando flor13 (Esperón; Ovies, 2019, n. p.).

Segundo narra o Diccionario, o rio Cefiso tornou-se homem 
para declarar-se apaixonado por Liríope, ninfa das águas, de cuja 
união veio à luz Narciso, de admirável beleza. A formosura do 

13	  Al reflejarse en el agua /Narciso quiso abrazarse, / pero un reflejo, al tocar-
lo, / se remueve y se deshace. / Fue tan grande su tristeza / y tan hondo su dolor, 
/ que a la orilla del arroyo / quedó convertido en flor (Esperón; Ovies, 2019, n. p.).



Dicotomia em cor: os mitos de Jano e 
Narciso na visão pictórica de Mijangos

326

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.68385  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 314-333, jul./dez. 2025

moço era tão arrebatadora que se tornou logo uma maldição. Pro-
curado por Liríope, o adivinho Tirésias lhe anunciou que Narciso 
viveria muitos anos desde que não conhecesse a si mesmo. Po-
rém, já jovem, certo dia, ao perseguir um cervo bosque adentro, 
acabou se perdendo. Tentando voltar ao grupo de amigos do qual 
se afastara, Narciso encontrou um rio tranquilo e límpido. Sen-
tado à beira, tentou enxergar o fundo, mas o que viu foi um rosto 
cuja beleza fez Narciso chorar. O jovem instantaneamente ficou 
apaixonado por aquela imagem e tentou agarrá-la, mas em vão.

Desconsolado, rompeu em soluços porque não era 
capaz de agarrar aquela figura tão bela. Não pôde 
mais suportar e lançou-se às águas para buscar de-
sesperadamente o ser que amava mais que a tudo no 
mundo.
[...] Na manhã seguinte, à margem, brotou uma plan-
ta com belas flores brancas, um lírio que, a partir de 
então, passou a se chamar narciso14 (Esperón; Ovies, 
2019, n. p.).

O mito é narrado como tradicionalmente conhecido nas Me-
tamorfoses, de Ovídio15 (livro III, v. 339-510). A narrativa conserva 
o tema da beleza irresistivelmente fadada à perdição, mas tam-
bém ressalta o perigo que é “conhecer a si mesmo”, como a bus-
ca de si para além da superfície pode nos levar a um aprofunda-
mento fatal em nós mesmos, do qual deriva a “morte”, que pode 
ser simbólica, mas para a personagem Narciso foi também real. 
Contudo, ainda seguindo o mito, a profunda morte de si propicia 
o devir de outra coisa, um outro eu, e, no caso de Narciso, de um 
eu em natureza diferente.

14	  Desconsolado rompió en sollozos por no poder asir esa figura tan hermo-
sa. No pudo más y se lanzó a las aguas para buscar desesperadamente al ser que 
amaba más que a todo en el mundo. […] A la mañana siguiente, en la orilla, brotó 
una planta con hermosas flores blancas, un lirio que desde entonces se llama 
narciso (ESPERÓN; OVIES, 2019, n. p.).
15	  Para mais referências, cf. GRIMAL, 2005, p. 322-323.



Dicotomia em cor: os mitos de Jano e 
Narciso na visão pictórica de Mijangos

327

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.68385  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 314-333, jul./dez. 2025

Mijangos parece fitar todo esse repertório e centralizá-lo na 
imagem de um duplo Narciso. Alguns argumentos já menciona-
dos acerca de Jano cabem pertinentemente à análise da ilustra-
ção a seguir, seja a questão do equilíbrio, seja a questão preto-
-branco, morte-vida.

O momento da narrativa mítica escolhido para ganhar re-
presentação é exatamente o gesto da procura do abraço, em que 
o jovem busca a si mesmo no vitral d’água. A artista assim repre-
senta a personagem:

Figura 4 ‒ Narciso

Fonte: Esperón; Ovies, 2019, n. p.

O Narciso de Mijangos expõe uma dicotomia assimétrica em 
que o reflexo, supostamente a cor escura, ultrapassa os limites 
de seu objeto fonte, de maneira que é uma distorção deste. A tela 



Dicotomia em cor: os mitos de Jano e 
Narciso na visão pictórica de Mijangos

328

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.68385  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 314-333, jul./dez. 2025

é dividida ao meio horizontalmente por uma linha ondulada re-
presentando a água trêmula ao toque de Narciso. A mão da per-
sonagem em branco ultrapassa essa linha da mesma forma que a 
mão da imagem escura o faz em sentido contrário. No entanto, é 
desproporcional: a mão da figura escura não só é maior que a da 
branca como também invade seu corpo, de modo que seus dedos 
longos parecem inclinar-se em direção ao pescoço de Narciso. De 
fato, o olho de Narciso direciona-se para essa mão projetada. Sa-
be-se que uma das formas de guiar o espectador ao ponto focal é 
o olhar das personagens em cena. Nesse caso, o olhar de Narciso 
nos guia a perceber um fenômeno inatural, insólito, portanto.

Ainda há de se notar, e estranhar, que o espelhamento da 
personagem não se dê apenas no oposto claro-escuro, mas tam-
bém na direção: a figura branca está na imagem superior com a 
cabeça inclinada para a direita ao passo que seu reflexo escuro, 
na parte inferior da imagem, está com a cabeça inclinada para a 
esquerda. Essa composição combina, pois, uma projeção da som-
bra especular com a dicotomia claro-escuro para dar a ver o fim 
de Narciso na sua busca por encontrar-se e abraçar-se com seu 
duplo, sua alma sombria. Nesse sentido, segundo Tucker (1971, 
xvi), “O conceito primitivo da alma como dualidade (a pessoa e 
sua sombra) manifesta-se no homem moderno através do motivo 
do duplo, assegurando-lhe, por um lado, a imortalidade e, por ou-
tro, anunciando de forma ameaçadora a sua morte”16. É, portanto, 
uma dualidade potencial e Mijangos, a meu ver, registra exata-
mente isso ao representar um duplo Narciso.

Claro e escuro, luz e sombra, branco e preto. Essa dicotomia 
cromática figura, nas ilustrações de Mijangos aqui analisadas, a 
duplicidade vida e morte.

16	 The primitive concept of the soul as a duality (the person and his shadow) 
appears in modem man in the motif of the double, assuring him, on the one 
hand, of immortality and, on the other, threateningly announcing his death.



Dicotomia em cor: os mitos de Jano e 
Narciso na visão pictórica de Mijangos

329

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.68385  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 314-333, jul./dez. 2025

Considerações finais

Neste artigo, comentei sobre algumas ilustrações de Mi-
jangos para o Diccionario de Mitos Clásicos, escrito por Esperón 
e Ovies. O exame centrou-se em um procedimento: a dicotomia 
claro-escuro. Embora haja outros igualmente pertinentes à leitu-
ra e à interpretação das ilustrações, busquei estudar como a di-
cotomia na ilustração reforça uma relação de opostos presente 
nas personagens míticas ilustradas. Assim, considero que esse 
procedimento, nas imagens analisadas de Jano e Narciso, denota 
essencialmente a oposição vida-morte. Para tanto, considerei a 
forma como esses dois conceitos são tratados na obra, ao anali-
sar estruturalmente as ilustrações e compará-las com outra que 
tinha mais explicitamente a temática de vida-morte. Ademais, 
também pontuei como há certa convenção estabelecida na apli-
cação da dicotomia claro-escuro, derivada do consenso imagéti-
co, especialmente na ideia comum de luto no Ocidente, represen-
tado pela cor preta. Nesse sentido, ao propor essas leituras em 
sua ilustração, Mijangos fia uma teia de relações imagético-cultu-
rais com base em narrativas míticas.

Apesar de este estudo não ter caráter exaustivo — uma vez 
que não analisa todas as ilustrações nem aprofunda de forma 
sistemática a relação entre texto e imagem —, entende-se que o 
procedimento aqui destacado já evidencia a riqueza da obra em 
questão. Há, certamente, outros aspectos que merecem investiga-
ção, especialmente ao agregar mais ilustrações ou outros proce-
dimentos ao escopo de análise.

Em síntese, pode-se afirmar que o livro estudado não se pro-
põe ser um dicionário acadêmico sobre a mitologia greco-roma-
na, mas se configura, antes, como uma obra poética que se apro-
pria desse gênero textual para desenvolver um jogo artístico e 
literário em torno da recepção dos clássicos — jogo em que a ilus-
tração atua como um terceiro texto, com papel expressivo e es-
truturalmente relevante. Esse aspecto evoca, ainda, a necessidade 



Dicotomia em cor: os mitos de Jano e 
Narciso na visão pictórica de Mijangos

330

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.68385  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 314-333, jul./dez. 2025

de as Letras buscarem, cada vez mais e mais intensamente, um 
diálogo interdisciplinar, haja vista, desde os gregos antigos, estar 
a imagem presente na cultura e na arte, do qual o texto grafado é 
só mais uma forma de gravar a experiência estética.



Dicotomia em cor: os mitos de Jano e 
Narciso na visão pictórica de Mijangos

331

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.68385  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 314-333, jul./dez. 2025

REFERÊNCIAS

ARNHEIM, Rudolf. Arte e Percepção visual: uma psicologia da Vi-
são Criadora. 12ª reimpressão da 1ª edição de 1980. São Paulo: 
Pioneira Thonson Learning, 2001.

AURELIO González Ovies (Bañugues, 1964). [S. l.: s. n.], 2021?. In: 
SITE Aurelio González Ovies. [S. l.: s. n.], 2021?. Seção Biografia. 
Disponível em: https://www.aureliogonzalezovies.com/biografia. 
Acesso em: 23 out. 2025.

DOWDEN, Ken. Os usos da mitologia grega. Tradução de Cid Kni-
pel Moreira. Campinas, SP: Papirus, 1994.

ESPERÓN, María García; OVIES, Aurelio González. Diccionario de 
mitos clásicos. Ilustrações de Amanda Mijangos. Barcelona: Gus-
tavo Gili, SL, 2019. E-book.

GRIMAL, Pierre. Dicionário da mitologia grega e romana. trad. Vic-
tor Jabouille. 5. ed. Rio de Janeiro: Bertrand Brasil, 2005.

MIJANGOS, Amanda. Diccionario de Mitos de América, [S. l.: s. n.], 
2019a. In: Behance – Amanda Mijangos. Disponível em: https://
www.behance.net/gallery/79352975/Diccionario-de-Mitos-de-
-Amrica. Acesso em: 23 out. 2025.

MIJANGOS, Amanda. Diccionario de Mitos Clásicos, [S. l.: s. n.], 
2019b. In: Behance – Amanda Mijangos. Disponível em: https://
www.behance.net/gallery/79354143/Diccionario-de-Mitos-Cla-
sicos. Acesso em: 23 out. 2025.

MIJANGOS, Amanda. Diccionario de Mitos de Asia, [S. l.: s. n.], 
2019c. In: Behance – Amanda Mijangos. Disponível em: https://
www.behance.net/gallery/87556575/Diccionario-de-Mitos-de-A-
sia. Acesso em: 23 out. 2025.

MIJANGOS, Amanda. [BIOGRAFIA], [S. l.: s. n.], 2019d.  In: SITE 
Amanda Mijangos – ilustradora/illustrator. [S. l.: s. n.], 2019?. Se-
ção Bio. Disponível em: https://amandamijangos.com/bio. Acesso 
em: 23 out. 2025.

NODELMAN, Perry. Words about pictures. London: The University 
of Georgia Press, 1988.

https://www.aureliogonzalezovies.com/biografia
https://www.behance.net/gallery/79352975/Diccionario-de-Mitos-de-Amrica
https://www.behance.net/gallery/79352975/Diccionario-de-Mitos-de-Amrica
https://www.behance.net/gallery/79352975/Diccionario-de-Mitos-de-Amrica
https://www.behance.net/gallery/79354143/Diccionario-de-Mitos-Clasicos
https://www.behance.net/gallery/79354143/Diccionario-de-Mitos-Clasicos
https://www.behance.net/gallery/79354143/Diccionario-de-Mitos-Clasicos
https://www.behance.net/gallery/87556575/Diccionario-de-Mitos-de-Asia
https://www.behance.net/gallery/87556575/Diccionario-de-Mitos-de-Asia
https://www.behance.net/gallery/87556575/Diccionario-de-Mitos-de-Asia
https://amandamijangos.com/bio


Dicotomia em cor: os mitos de Jano e 
Narciso na visão pictórica de Mijangos

332

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.68385  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 314-333, jul./dez. 2025

OVÍDIO. Metamorfoses. Tradução de Domingos Lucas Dias. São 
Paulo: Editora 34, 2017.
PEREIRA, Nilce. Book illustration as (intersemiotic) translation: 
Pictures translating words. Meta: Journal des traducteurs/Meta: 
Translators’ Journal, v. 53, n. 1, p. 104-119, 2008.
TUCKER, Harry. Introduction. In: RANK, Otto. The Double. A Psy-
choanalytic Study. Translated and Edited, with an Introduction 
by Harry Tucker. Chapel Hill: The University of North Carolina 
Press, 1971.
VIRGÍLIO. Eneida. Tradução de Carlos Alberto Nunes. São Paulo: 
Editora 34, 2016.



Dicotomia em cor: os mitos de Jano e 
Narciso na visão pictórica de Mijangos

333

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.68385  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 314-333, jul./dez. 2025

Color Dichotomy: The Myths of Janus and Narcissus in 
Mijangos’s Pictorial Vision

ABSTRACT: In this article, I analyze Amanda Mijangos’s illustrations for the 
book Diccionario de mitos clásicos, written by Esperón and Ovies, based on the 
contrast between light and dark. To this end, I examine two illustrations — Janus 
and Narcissus — and discuss how this contrast reflects the dichotomy present 
in the mythical narrative of each character. I aim to demonstrate that the light-
-dark opposition in Mijangos’s illustrations points to the life-death dichotomy, 
from which the theme of duplicity inherent also emerges. For this purpose, I 
draw on the comparison between written text and images through the lens of 
illustration as intersemiotic translation (Pereira, 2008) and provide a structural 
analysis of the selected images.

KEYWORDS: Greco-Roman mythology; illustration; intersemiotic translation; 
Amanda Mijangos.



334

A biblioteca de 
Estudos Clássicos 
nas universidades 

federais brasileiras
Jovane Cabral Guerra da Silva Rocha1

Cezar Alexandre Neri Santos2

RESUMO: Este artigo analisa, no âmbito dos Estudos Clássicos, as obras mais 
recorrentes em planos de ensino de disciplinas de cursos de Letras de univer-
sidades federais brasileiras, compondo um ranking nacional das dez indicações 
mais frequentes. Vinculado aos resultados da dissertação de Rocha (2025), o 
estudo apresenta o quadro teórico e referencial que orienta o ensino-apren-
dizagem de línguas e literaturas latina e grega no Brasil contemporâneo. Com 
base nos pressupostos da Linguística de Corpus, combinados a procedimentos 
bibliométricos, constituiu-se um corpus nacional organizado por regiões, so-
bre o qual se aplicaram critérios de frequência e categorização. Os resultados 
evidenciam a predominância da oferta de língua latina em relação à grega e 
confirmam a persistência de uma tradição pedagógica centrada em abordagens 
gramaticais, com forte presença de manuais clássicos ainda recomendados.

PALAVRAS-CHAVE: Estudos Clássicos; Linguística de Corpus; bibliometria.

1	 Graduado (2009), Mestre (2025) e Doutorando (2026-) em Letras pela Uni-
versidade Federal de Sergipe. Especialista em Estudos da Tradução pela Fanese 
(2020). Atualmente, é professor de Língua Inglesa no ensino básico da rede mu-
nicipal de Riachuelo-SE. Contato: cabralguerra@gmail.com 
2	 Professor Permanente do Programa de Pós-graduação em Letras (PPGL/
UFS) e Professor Adjunto do Departamento de Letras Vernáculas da Universi-
dade Federal de Sergipe (DLEV/UFS). Contato: cezarneri@academico.ufs.br 

mailto:cabralguerra@gmail.com
mailto:cezarneri@academico.ufs.br


A biblioteca de Estudos Clássicos nas 
universidades federais brasileiras

335

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.68125  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 334-359, jul./dez. 2025

Introdução

Este artigo discute, no âmbito dos Estudos Clássicos, o 
ranking das dez obras mais indicadas em planos de ensino de 
disciplinas de cursos de Letras de universidades federais brasi-
leiras. Ele se constitui um recorte dos resultados apresentados na 
dissertação Estudos Clássicos nos cursos de Letras no Brasil: estudo 
bibliométrico via Linguística de corpus (Rocha, 2025), que retrata o 
quadro teórico e referencial do ensino-aprendizagem de línguas 
e literaturas latina e grega no Brasil contemporâneo.

A motivação para esse estudo veio do conhecimento da Open 
Syllabus3 (OS), maior plataforma de acesso aberto a ementas/pla-
nos de ensino (syllabi) do mundo, com um corpus de mais de 20 
milhões de ementas de 140 países, cujos dados referentes aos 
syllabi do Brasil, até meados de 2025, não passavam de 422 docu-
mentos, de apenas 40 universidades.

Delimitado o objeto de análise à área conhecida como Es-
tudos Clássicos4 via postulados da Linguística de Corpus, este 
artigo apresenta um ranking nacional nos moldes da OS. Com o 
rastreamento, a seleção e o tratamento de dados bibliométricos 
por meio das ementas de componentes curriculares de cursos de 
graduação em Letras de universidades públicas da rede federal 
brasileira, descortinaram-se os principais autores e obras mais 
lidas e indicadas.

O levantamento do corpus e a elaboração do ranking acerca 
dos Estudos Clássicos ocorreu com o auxílio da Linguística de 
Corpus (Sardinha, 2004; McEnery e Hardie, 2012) e da biblio-
metria (Macias-Chapula, 1998), com uso do software AntConc5 e 

3	 A plataforma está disponível em: https://www.opensyllabus.org/ 
4	 Neste artigo, vale-se do termo Estudos Clássicos como referência às línguas 
e às literaturas latina e  grega, especificamente, embora se tenha consciência 
de outras línguas ou comunidades consideradas clássicas, como a egípcia ou a 
hebraica.
5	 Disponível em: https://www.laurenceanthony.net/software/antconc/ 

https://www.opensyllabus.org/
https://www.laurenceanthony.net/software/antconc/


A biblioteca de Estudos Clássicos nas 
universidades federais brasileiras

336

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.68125  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 334-359, jul./dez. 2025

da linguagem de programação Python6. Assim, o tratamento dos 
dados também ensejou, em paralelo, a confecção de um website7 
levemente baseado na OS, de modo que a lacuna de dados quali-
quantitativos acerca do estado da arte dos Estudos Clássicos no 
país fosse não só suprida, como também amplamente divulgada.

Revisão da literatura

De que modo é possível coletar big data – ou dados de abran-
gência nacional – por meio de ferramentas tecnológicas? Existi-
riam, na literatura, pesquisas anteriores que empregaram proce-
dimentos metodológicos baseados em levantamentos acurados 
dessa natureza? Para responder a tais questionamentos, apresen-
tam-se, neste trabalho, os pressupostos teórico-metodológicos da 
Linguística de Corpus e da bibliometria que fundamentam a pes-
quisa e justificam sua adoção como arcabouço teórico e metodo-
lógico neste estudo.

A Linguística de Corpus (LC) se dedica à análise de dados 
linguísticos coletados em grandes conjuntos de textos autên-
ticos, conhecidos como corpora (Sardinha, 2004). Pela análise 
quantitativa e qualitativa de corpora, compostos de textos reais 
e representativos de diferentes gêneros e contextos comunica-
tivos, os linguistas de corpus conseguem desvendar nuances do 
uso da língua, mapear tendências e revelar como a linguagem 
se manifesta em diferentes situações. De acordo com Sardinha 
(2004, p. 3; 30), a LC ocupa-se da coleta e da exploração de cor-
pora, ou conjuntos de dados linguísticos textuais coletados cri-
teriosamente, com o propósito de servirem para a pesquisa de 
uma língua ou variedade linguística [dedicando-se à] explora-
ção da linguagem por meio de evidências empíricas, extraídas 
por computador […e] trabalha dentro de um quadro conceitual 

6		  Disponível em: https://www.python.org/ 
7		  Disponível em https://ecesb.netlify.app/ 

https://www.python.org/
https://ecesb.netlify.app/


A biblioteca de Estudos Clássicos nas 
universidades federais brasileiras

337

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.68125  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 334-359, jul./dez. 2025

formado por uma abordagem empirista e uma visão da lingua-
gem como sistema probabilístico.

A LC, assim, se constitui um campo heterogêneo: alguns con-
ceitos genéricos a tomam como o tratamento de um conjunto de 
textos legíveis por máquina, considerados uma base apropriada 
para estudar um conjunto específico de questões de pesquisa. 
Esse material observado, por ser tão grande ao ponto de que sua 
manipulação por humanos não ser exequível, é invariavelmente 
explorado por meio de ferramentas que permitem aos usuários 
pesquisarem-no de forma rápida e confiável e mesmo imprescin-
dível (Freitas, 2015, p. 4). McEnery e Hardie (2012, p. 1, tradução 
nossa), por exemplo, a definem como “uma área que se concen-
tra em um conjunto de procedimentos ou métodos para estudar 
língua”8.

Conforme Sinclair (2005, Aluísio; Almeida, 2006, tradução 
nossa), um corpus constitui “uma coleção de trechos de texto lin-
guístico em formato eletrônico, selecionados de acordo com cri-
térios externos para representar, tanto quanto possível, uma lín-
gua ou variedade linguística como fonte de dados para pesquisa 
linguística”9.

Apesar de as definições acerca da LC suporem um trabalho 
de análise linguística em sentido estrito, ou seja, do uso da lín-
gua e de sua realização, Rocha (2025, p. 23) esclarece que essas 
mesmas definições também podem servir para um trabalho de 
análise de conteúdo informacional/comunicacional, ampliando 
o campo de aplicação da LC. Assim, para a composição do ranking, 
Rocha (2025) recorreu à bibliometria e lançou mão de Tague-Su-
tckiffe (1992, apud Macias-Chapula, 1998, p. 134), que trata “[d]o 

8	 No original: “an area which focuses upon a set of procedures, or methods, for 
studying language”.
9	 No original: “a collection of pieces of language text in electronic form, selected 
according to external criteria to represent, as far as possible, a language or language 
variety as a source of data for linguistic research”.



A biblioteca de Estudos Clássicos nas 
universidades federais brasileiras

338

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.68125  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 334-359, jul./dez. 2025

estudo dos aspectos quantitativos da produção, disseminação e 
uso da informação registrada” para o desenvolvimento de “pa-
drões e modelos matemáticos para medir esses processos, usan-
do seus resultados para elaborar previsões e apoiar tomadas de 
decisão”. Segundo esse autor, as áreas de concentração da biblio-
metria seriam, entre outras, aspectos estatísticos da linguagem 
e frequência de citação de frases, características da relação au-
tor-produtividade medidas por meio do número de artigos ou 
outros meios, características das publicações, obsolescência da 
literatura e definição e medida da informação (Tague-Sutckiffe, 
1992, apud Macias-Chapula, 1998, p. 135). 

Macias-Chapula (1998, p. 135) ratifica essa compreensão, de 
modo que a bibliometria se aplica a áreas como História da Ciên-
cia, Ciências Sociais e Documentação, tendo livros, documentos, 
artigos, revistas, autores e usuários como objetos de estudo; nú-
mero de citações e frequência de extensão de frases como variá-
veis; e ranking, frequência, distribuição como métodos (McGra-
th, 1989, apud Macias-Chapula, 1998, p. 135). Okubo (1997, apud 
Macias-Chapula, 1998, p. 135) ainda assegura que a bibliometria 
se constitui uma “ferramenta que permite observar o estado da 
ciência e da tecnologia através da produção da literatura cientí-
fica como um todo, em um determinado nível de especialização”, 
como estipulado nesta pesquisa.

Metodologia

Rocha (2025) fundamenta a escolha pela análise de ementas 
e de Projetos Político-Pedagógicos (PPC) de cursos de Letras para 
a constituição do corpus ao considerar que tais documentos con-
figuram registros institucionais atualizados – disponibilizados 
em formato digital, seja em PDF, seja nas plataformas institucio-
nais – e possibilitam a seleção de autores e de obras recomenda-
das no âmbito dos Estudos Clássicos na comunidade acadêmica 
nacional. 



A biblioteca de Estudos Clássicos nas 
universidades federais brasileiras

339

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.68125  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 334-359, jul./dez. 2025

Para tal objetivo, a investigação foi conduzida em 69 insti-
tuições federais de ensino superior, considerando os dados ofi-
ciais no portal do MEC10 e uma lista constante em fonte não ofi-
cial (Wikipedia, 2024)11 no período entre fevereiro e outubro de 
2023. As universidades dessas listas foram divididas por região 
geográfica, considerando-se a oferta de qualquer habilitação da 
graduação em Letras. O rastreio de disciplinas da área de Estudos 
Clássicos se deu pela seleção de disciplinas referentes às línguas 
latina ou grega, cujas nomenclaturas orbitam em: Latim (I, II etc.), 
Língua/Literatura Latina (I, II etc.), Língua/Literatura Grega (I, II 
etc.), Prosa Latina/Grega, Língua e Cultura Latina, Teoria e Prática 
da Tradução de Textos em Língua Latina, A Sintaxe Latina, Intro-
dução ao Ensino da Língua Latina, dentre outros nomes adotados 
pelas respectivas faculdades. 

Para o tratamento dos dados, disciplinas como Teoria da Li-
teratura Clássica e Filologia Românica não fizeram parte do cor-
pus por não contemplarem conteúdos relacionados com a língua 
e com a literatura latina e grega de modo stricto.

Satisfeito o requisito de o curso de Letras oferecer disciplinas 
concernentes aos Estudos Clássicos, as ementas, ou os PPCs em 
PDF foram baixados e salvos para extração dos autores e das obras 
de 56 universidades federais das cinco regiões brasileiras. Com 
isso, registrou-se um total de 145 cursos de Letras que ofertavam 
no mínimo uma disciplina referente à língua latina ou à grega.

A extração dos dados de cada documento se deu na seguinte 
ordem: i) localização das páginas nas quais estavam as bibliogra-
fias da(s) disciplina(s) selecionadas pelo uso do comando Ctrl+f; ii) 
extração do conteúdo das páginas a partir de um script (Figura 1) 
na linguagem de programação Python e/ou Ctrl+c no documento 

10	 Disponível em: http://portal.mec.gov.br/pec-g/cursos-e-instituicoes. Acesso 
em: 4 nov. 2024.
11	 Disponível em: https://pt.wikipedia.org/wiki/Lista_de_universidades_fede-
rais_do_Brasil. Acesso em: 4 nov. 2024.

http://portal.mec.gov.br/pec-g/cursos-e-instituicoes
https://pt.wikipedia.org/wiki/Lista_de_universidades_federais_do_Brasil
https://pt.wikipedia.org/wiki/Lista_de_universidades_federais_do_Brasil


A biblioteca de Estudos Clássicos nas 
universidades federais brasileiras

340

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.68125  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 334-359, jul./dez. 2025

concernente àquela região; iii) armazenamento automático desse 
conteúdo na extensão .txt por meio de do mesmo script ou Ctrl+v 
para colar os dados copiados no passo anterior; iv) limpeza do 
texto extraído conforme os pressupostos da Linguística de Corpus 
pelo software Vim12.

Figura 1 – Registro do script para extração de texto de arquivo em PDF 
em Python

Fonte: Rocha, 2025, p. 41.

Após os resultados do script, permaneceram exclusivamente 
os dados referentes às universidades, aos cursos, às disciplinas, 
aos autores e às obras referentes a EC, como representado na Fi-
gura 2 a seguir.

12	  Disponível em: https://www.vim.org/ Acesso em: 4 nov. 2024.

https://www.vim.org/


A biblioteca de Estudos Clássicos nas 
universidades federais brasileiras

341

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.68125  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 334-359, jul./dez. 2025

Figura 2 – Dados extraídos do arquivo em .pdf e salvos em .txt

Fonte: Rocha, 2025, p. 42.

Após idêntico procedimento nas ementas ou nos PPCs dos 
145 cursos das cinco regiões geográficas brasileiras, foi utiliza-
do o software AntConc (versão 3.5.9 para Linux13) para contabilizar 
quais autores e quais obras haviam sido mais utilizados nas uni-
versidades públicas do Brasil. A constituição do ranking, portanto, 
segue um dos métodos bibliométricos. A título de exemplificação, 
a Figura 3 demonstra dados do autor mais sugerido nas emen-
tas da região Norte, Ernesto Faria, com 36 ocorrências, sendo sua 
obra Dicionário Latino-português recomendada em 29 planos de 
ensino. O acesso ao corpus, completo ou por região, está disponí-
vel no site14 criado para tal finalidade.

13	 Disponível em: https://www.laurenceanthony.net/software/antconc/ 
14	 Disponível em: https://ecesb.netlify.app/

https://www.laurenceanthony.net/software/antconc/
https://ecesb.netlify.app/


A biblioteca de Estudos Clássicos nas 
universidades federais brasileiras

342

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.68125  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 334-359, jul./dez. 2025

Figura 3 – Visualização do tratamento dos dados da pesquisa com o 
software AntConc

Fonte: Rocha, 2025, p. 43.

O corpus inclui a identificação das universidades federais 
analisadas, dos cursos correspondentes e das bibliografias bási-
cas e complementares de cada um, conforme exemplificado na 
Figura 4.



A biblioteca de Estudos Clássicos nas 
universidades federais brasileiras

343

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.68125  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 334-359, jul./dez. 2025

Figura 4 – Exemplo de extração de dados para seleção do corpus

Fonte: Rocha, 2025, p. 44.

A consolidação desses resultados permite a composição de 
um ranking nacional, que constitui o objetivo geral da pesquisa. 
Para garantir tratamento analítico uniforme, as obras presentes 
em cada corpus regional foram classificadas nas seguintes cate-
gorias: Gramáticas, Dicionários, Obras histórico-literárias, Literatu-
ra e Outras. 

A seguir, apresentam-se os resultados da pesquisa, analisa-
dos em perspectiva quanti-qualitativa com base em seu conteúdo.



A biblioteca de Estudos Clássicos nas 
universidades federais brasileiras

344

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.68125  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 334-359, jul./dez. 2025

Descrição e análise dos dados

Os dados coletados nos documentos institucionais foram or-
ganizados por região geográfica e permitiram uma análise quan-
ti-qualitativa sobre o panorama dos Estudos Clássicos no Brasil, 
a partir dos autores e das obras indicados no campo Referências.

A região Norte (N) reúne dez universidades federais que, em 
conjunto, oferecem 33 cursos de Letras. Desses, apenas quatro 
não apresentam qualquer disciplina vinculada aos Estudos Clás-
sicos. Em toda a região, não há cursos de Letras com habilitação 
específica em Latim ou em Grego; a oferta está restrita a poucas 
disciplinas obrigatórias, geralmente Latim I e Latim II, e a algu-
mas eletivas, como Literatura Latina I, inseridas em cursos volta-
dos às línguas e literaturas modernas.

Entre os 155 autores e 194 obras identificados no corpus, a 
mais recorrente foi o Dicionário escolar latino-português, de Er-
nesto Faria (1959), com 29 ocorrências. Em seguida, destacam-se 
a Gramática Latina, de Napoleão Mendes de Almeida, com 14 in-
dicações, e Iniciação ao latim, de Zélia de Almeida Cardoso, com 
13. Essa configuração evidencia o padrão encontrado na região 
Norte: predominância de gramáticas, dicionários e manuais in-
trodutórios. A primeira obra que rompe essa tendência é A litera-
tura latina, também de Zélia de Almeida Cardoso, aparecendo na 
oitava posição, com dez indicações.

Constatou-se uma forte prevalência de gramáticas latinas e 
dicionários de latim, que somam 30,3% do total de obras registra-
das (177 das 585 indicações). Embora esse dado reforce a centra-
lidade do ensino da língua latina, o mesmo não se verificou em 
relação ao ensino de grego: ao todo, apenas 14 obras relacionadas 
à língua grega foram mencionadas. Rocha (2025, p. 47) atribui 
essa lacuna ao fato de que, em toda a região Norte, existe ape-
nas uma disciplina dedicada ao tema, Estudos de Língua e Lite-
ratura Grega, oferecida pela UFAC nos cursos de Letras-Inglês e 
Letras-Português.



A biblioteca de Estudos Clássicos nas 
universidades federais brasileiras

345

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.68125  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 334-359, jul./dez. 2025

As obras de historiografia literária, como A literatura latina e 
História da literatura latina, totalizam 8% das indicações (47 ocor-
rências). Já as obras estritamente literárias, como Metamorfoses 
ou Bucólicas, representam apenas 3,8% (22 ocorrências), desta-
cando-se Horácio, com Odes e epodos, na 43ª posição.

A categoria Outras reúne 57,9% das obras (339 indicações), 
incluindo materiais bastante heterogêneos: cursos completos 
(como Gradus Primus/Secundus, Ars Latina, Introdução à teoria e à 
prática do latim), manuais didáticos (Iniciação ao latim, Programa 
de latim), obras de Linguística (Curso de linguística geral, Proble-
mas de Linguística Descritiva), textos transversais com aplicação 
do latim (como Latim no Direito e A retórica antiga), bem como 
publicações de Linguística Histórica e Filologia Latina (Fonética 
histórica do latim), entre outras.

Observou-se, ainda, presença significativa de autores bra-
sileiros no repertório recomendado, entre os quais se destacam 
Ernesto Faria, Napoleão Mendes de Almeida e Zélia de Almeida 
Cardoso.

A região Nordeste (NE) conta com 12 universidades federais 
que oferecem 63 cursos de Letras, dos quais 13 não contemplam 
disciplinas relacionadas ao latim ou ao grego. Em contraposição, 
a UFPB mantém o curso de Letras Clássicas (Latim e Grego), cria-
do em 2009, enquanto a UFC possui um Departamento de Letras 
Clássicas, estrutura também presente na UFBA.

Entre os 227 autores e 287 títulos identificados no corpus, 
a obra mais indicada foi Iniciação ao latim, de Zélia de Almeida 
Cardoso, com 34 ocorrências. Em seguida aparecem a Gramática 
Latina, de Napoleão Mendes de Almeida, com 33 indicações, e o 
Dicionário Oxford de literatura clássica grega e latina, de Paul Har-
vey, com 21 registros.

Assim como na região Norte, verificou-se a predominância 
de gramáticas latinas e dicionários de latim, que totalizam 37,4% 
das recomendações (351 das 940 obras), reforçando a ênfase no 



A biblioteca de Estudos Clássicos nas 
universidades federais brasileiras

346

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.68125  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 334-359, jul./dez. 2025

ensino-aprendizagem da estrutura da língua. Diferentemente da 
região Norte, contudo, o percentual de obras literárias latinas e 
gregas alcançou 6,4% (60 ocorrências), quase o dobro do obser-
vado anteriormente. Rocha (2025, p. 49) atribui esse resultado 
à existência, no Nordeste, de estruturas acadêmicas especifica-
mente voltadas aos Estudos Clássicos.

As obras de historiografia literária presentes no corpus são, 
em geral, semelhantes às observadas na região Norte, com desta-
que para A literatura latina, História da literatura latina e Literatu-
ra de Roma Antiga, que somam 8,8% (83 indicações). Já a categoria 
Outras reúne 47,4% do total (446 indicações) e abrange materiais 
bastante heterogêneos: manuais didáticos (Gradus Primus/Secun-
dus; Aprendendo Latim: Gramática, Vocabulário, Exercícios e Textos; 
Introdução à teoria e à prática do latim; Iniciação ao latim; Progra-
ma de latim), obras de Filologia Românica (Linguística Românica), 
Mitologia (A invenção da mitologia; A mitologia grega), estudos in-
terdisciplinares sobre literatura e direito (Antígona e o Direito), 
trabalhos de Linguística Histórica e Sintaxe (Fonética histórica do 
latim; Fonética Latina; Sintaxis Latina; Introducción a la sintaxis es-
tructural del latín), entre outros títulos, como Lagares de Mouros.

Como se poderia prever, dadas as estruturas especializadas 
da região, o conjunto de obras relacionadas com a língua grega 
é consideravelmente mais amplo que o da região Norte: foram 
registradas 33 indicações distribuídas entre gramáticas (Greek 
Grammar; Gramática grega; Grammatica grega para os gymnasios 
do Brazil), dicionários (Abridged from Liddell & Scott’s Greek-En-
glish Lexicon; Dizionario greco-italiano; Dicionário grego-português 
e português-grego), cursos (Curso de grego: gramática), literatura 
dramática (Teatro grego: tragédia e comédia; Teatro grego; Cenas de 
Reconhecimento na Tragédia Grega), poesia (Greek Elegiac Poetry; 
Greek Iambic Poetry; Lira Grega: Antologia de Poesia Arcaica), mor-
fologia (Morphologie historique du grec), fonética e métrica (The 
Middle Voice in Ancient Greek: A Study in Polysem; Vox Graeca: The 



A biblioteca de Estudos Clássicos nas 
universidades federais brasileiras

347

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.68125  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 334-359, jul./dez. 2025

Pronunciation of Classical Greek) e história da língua grega (Greek: 
A History of the Language and Its Speakers).

A região Centro-Oeste (CO) possui oito universidades fede-
rais, que ofertam 53 cursos de Letras. O corpus correspondente 
apresentou 116 autores e 148 obras. A mais indicada foi a Gra-
mática Latina, de Napoleão Mendes de Almeida, com 22 ocorrên-
cias, única região em que uma gramática alcança a primeira po-
sição do ranking. Na sequência aparecem o manual Programa de 
Latim, do Padre Júlio Comba, e o Dicionário de Latim-português, 
de Antônio Gomes Ferreira, ambos com 15 indicações. Esse pa-
drão – gramática, manual e dicionário –manteve-se ao longo das 
22 obras subsequentes, até a entrada de Não perca o seu latim, de 
Paulo Rónai, coletânea de expressões, provérbios e sentenças la-
tinas, recomendada seis vezes nos cursos do CO. A primeira obra 
literária surge apenas na 24ª posição, com seis indicações: uma 
tradução para o inglês da Eneida, de Virgílio. A partir desse ponto, 
obras literárias passam a aparecer com regularidade, incluindo a 
Vulgata (Bíblia latina).

As obras referentes ao grego totalizaram 49 indicações, dis-
tribuídas entre dicionários, cursos e literatura. A mais citada foi 
o Dictionnaire Grec-Français, de Anatole Bailly, com sete ocorrên-
cias, situada na 12ª posição do ranking regional. Em seguida vêm 
o Dicionário Grego-português e Português-grego, de Isidro Pereira 
(três indicações, 45ª posição) e a obra de sintaxe Syntaxe Grecque, 
de Marcel Bizos (duas indicações, 50ª posição). A primeira gra-
mática grega, Grammaire Grecque d’après la Méthode Comparati-
ve et Historique, de Alexis Chassang, também apresenta somente 
duas recomendações. A primeira obra de historiografia literária 
grega, A History of Classical Greek Literature, de Thomas Alan Sin-
clair, também assinala duas indicações. Observou-se ainda a for-
te presença de materiais em línguas modernas para o ensino do 
grego: dez obras em inglês, oito em francês, duas em espanhol e 
uma em italiano, mas nenhuma publicação em língua grega.



A biblioteca de Estudos Clássicos nas 
universidades federais brasileiras

348

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.68125  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 334-359, jul./dez. 2025

Verificou-se, mais uma vez, a predominância de dicionários 
e gramáticas latinas, que representam 43,7% do total (182 das 417 
obras), padrão que reafirma a ênfase no ensino-aprendizagem 
da estrutura da língua por ferramentas prescritivo-descritivas. 
As obras literárias somam 5,5% (23 indicações), percentual infe-
rior ao da região NE (6,4%; 60 obras), mas superior ao da região N 
(3,8%; 22 obras). Rocha (2025, p. 53) atribui esse desempenho ao 
fato de a UnB possuir um departamento específico para línguas 
clássicas.

As obras histórico-literárias representam 3,8% do corpus (16 
indicações), percentual significativamente inferior aos das regi-
ões Norte (8%; 47 obras) e Nordeste (8,8%; 83 obras). A catego-
ria Outras corresponde a 47% do total (196 indicações) e reúne 
materiais heterogêneos, como manuais didáticos (Gradus Primus/
Secundus; Introdução à teoria e à prática do latim; Curso de Latim; 
Latina Essentia; Iniciação ao latim; Programa de latim), obras de mi-
tologia (O Livro de Ouro da Mitologia: Histórias de Deuses e Heróis), 
estudos de fonética (Fonética histórica do latim) e sintaxe (Sintaxe 
Latina; Introducción a la sintaxis estructural del latín). Rocha (2025, 
p. 53) destaca ainda que a formação do classicista, no CO, revela 
uma identidade do graduando em Letras potencialmente voltada 
à tradução, o que se manifesta nas indicações de obras como A 
Tarefa do Tradutor e Traduzir com autonomia.

Já a região Sudeste (SE) conta com 18 universidades públicas 
federais que ofertam cursos de Letras. Nos quatro estados sudes-
tinos, há graduações com habilitação em língua latina ou grega, 
como a UFRJ (Português-Latim e Português-Grego), a UFF (com Le-
tras Grego e Letras Latim), a USP (com as seguintes habilitações: 
USP (bacharelado em Grego, bacharelado em Latim, Português e 
Grego,   Português e Latim, Língua e Literatura Grega; Língua e Li-
teratura Latina), a Unicamp (há a área de Letras Clássicas no IEL, 
mas não uma habilitação), a UFMG (Letras Clássicas Grego e Letras 
Clássicas Latim, além dos cursos de Tradução (Português–Grego e 
Português–Latim) e a UFJF, de Juiz de Fora/MG (Letras Clássicas).



A biblioteca de Estudos Clássicos nas 
universidades federais brasileiras

349

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.68125  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 334-359, jul./dez. 2025

O corpus da região, o mais volumoso entre todas, reúne 376 
autores e 560 obras. Dessas referências, a mais indicada em pla-
nos de ensino foi o Dicionário latino-português, de Francisco Tor-
rinha, com 26 ocorrências, a Gramática Superior da Língua Latina, 
de Ernesto Faria, com 22 indicações, e o Dictionnaire Grec-fran-
çais, de Anatole Bailly, e o manual Latinitas: leitura de textos em 
língua latina, de José Amarante Santos Sobrinho, ambas com 20 
menções cada. 

No tocante aos estudos de língua grega, a presença de obras 
no estrato superior das bibliografias (as dez mais citadas) restrin-
giu-se às regiões Sudeste e Sul, com o registro de duas entradas 
em cada uma. O corpus integral de referências relativas ao grego 
nos planos de ensino analisados totalizou 94 títulos. A distribui-
ção linguística apresenta-se da seguinte forma: 47 obras em por-
tuguês, 29 em inglês, 11 em francês, cinco em espanhol e duas 
em italiano. Nesse panorama, sobressai o dicionário de grego 
de Bailly, que alcançou o posicionamento mais elevado tanto no 
cômputo nacional dos títulos da área quanto no subconjunto das 
publicações em língua estrangeira.

Quanto ao latim em sua versão original, registraram-se, nos 
syllabi do Sudeste, 11 obras indicadas, por exemplo: Antiphontis 
Orationes et Fragmenta: adivnctis Gorgiae, Antisthenis, Alcidaman-
tis, Declamationibvs, Catullus, Tibullus, Pervigilium Veneris, Epistu-
lae ad familiares e Homeri Odyssea.

Embora dicionários e gramáticas ainda figurem nas primei-
ras posições, diferentemente das demais regiões, não houve uma 
hegemonia de indiciações de dicionários e de gramáticas latinas, 
categorias que somaram, juntas, apenas 22,7% das obras (324 de 
1422 ocorrências). Esses dados sugerem um número expressi-
vo de disciplinas voltadas às literaturas grega e latina nos cur-
sos de Letras da região, visto que, consideradas individualmente, 
as obras literárias assumem maior relevância, correspondendo 
a 12,7% (181 indicações). Essas indicações literárias do Sudeste 



A biblioteca de Estudos Clássicos nas 
universidades federais brasileiras

350

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.68125  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 334-359, jul./dez. 2025

superam amplamente as do Nordeste (6,4%; 60), Norte (3,8%; 22) 
e Centro-Oeste (5,5%; 23), sendo inferiores apenas às do Sul.

As obras histórico-literárias corresponderam a 6,9% (98 in-
dicações), valor superior ao registrado no Centro-Oeste (3,8%; 16), 
mas inferior aos da região Norte (8%; 47) e Nordeste (8,8%; 83). As 
obras classificadas como Outras representaram 57,6% (819 indi-
cações), englobando categorias diversas, como manuais de latim 
(Iniciação ao latim, Programa de latim, Latin via Ovid, Res romana, 
Latine Loqui, estas duas últimas exclusivas dessa região, e Curso 
de Grego); obras de mitologia (Mitologia grega, A invenção da mi-
tologia); estudos fonéticos e morfossintáticos (Fonética histórica 
do latim, Eléments de phonétique et de morphologie du latin, Sintaxe 
Latina, Syntaxe latine, Syntax of the moods and tenses of the greek 
verb); filosofia (História da filosofia antiga, História da filosofia cris-
tã); além de títulos de relevância histórico-cultural (A tradução de 
Acarnenses de Aristófanes para o cearensês, Antiguidade Clássica: 
a história e a cultura a partir dos documentos, A sociedade romana, 
Efeitos intertextuais na Eneida de Virgílio, O império greco-romano 
e The World of Athens: an introduction to classical Athenian culture).

Concluindo a seção de discussão dos resultados, observa-se 
que a região Sul (S) reúne dez universidades federais, das quais 
sete oferecem disciplinas relacionadas ao grego e/ou ao latim. 
Destacam-se a UFPR e a UFRGS, ambas com cursos específicos na 
área de Letras Clássicas (Latim-Português e Grego-Português), no 
caso da UFPR, e (Língua Grega e Literatura de Língua Grega; Língua 
Latina e Literatura de Língua Latina), no caso da UFRGS15.

O corpus regional contabiliza 546 obras e 443 autores, con-
figurando-se como o segundo mais amplo entre todas as regiões 
(865 no total), atrás apenas do Sudeste (1422) e do Nordeste (916). 
A obra mais indicada foi Iniciação ao latim, de Zélia de Almeida 

15	  Não foi possível obter os documentos referentes às disciplinas dos respec-
tivos cursos da UFRGS, motivo pelo qual os dados em questão não compõem o 
corpus da região Sul.



A biblioteca de Estudos Clássicos nas 
universidades federais brasileiras

351

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.68125  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 334-359, jul./dez. 2025

Cardoso, com 22 ocorrências, seguido pela Gramática Latina, do 
francês Pierre Grimal, com 18 indicações. O dicionário mais cita-
do foi o Dicionário básico latino-português, de Raulino Bussarelo, 
que surgiu na 11ª posição total, com seis ocorrências. Até então, 
nas demais regiões, sempre houve pelo menos um dicionário en-
tre as dez primeiras colocações, chegando a quarto lugar no Cen-
tro-Oeste, e ocupando o primeiro lugar no Norte e no Sudeste.

A primeira obra literária do ranking, Os Trabalhos e os Dias, 
de Hesíodo, só aparece na 46ª posição, com três indicações. A obra 
referente ao grego mais referenciada foi Gramática grega, de An-
tônio Freire, com nove indicações, situada na quarta posição; e o 
Dicionário grego-português, coordenado por Daisi Malhadas, sur-
ge apenas na 33ª posição, com quatro menções. O Sul foi a única 
região que apresentou obras integralmente produzidas em gre-
go: Γραμματική της Νέας Ελληνικής – Δομολειτουργική, Επικοινωνιακή 
(Gramática do Grego Moderno – Estrutural-funcional, Comunicati-
va), Βασίλειου ∆ιγενούς Ακρίτου (De Basílio Digenis Akritas) e Ο 
Βασίλειος Διγενής Ακρίτης και το άσμα του Αρμυρή (O Basílio Digenis 
Akritas e a Canção de Armuris), todas oriundas do curso de Grego-
-Português da UFPR. 

A essa conjuntura, soma-se o volume significativo de obras 
em línguas estrangeiras desprovidas de tradução para o por-
tuguês, totalizando aproximadamente 295 títulos. A distribui-
ção linguística dessas obras  não traduzidas é a seguinte: 220 
em inglês, 25 em francês, 15 em espanhol, 14 em latim, dez em 
italiano, oito em alemão, além das três em grego mencionadas 
previamente.

Comparando-se os resultados do Sul com os das demais re-
giões, verifica-se que a maior porcentagem de indicações recaiu 
sobre obras literárias (15,7%, com 136 indicações), superando am-
plamente Norte (3,8%), Nordeste (6,4%), Centro-Oeste (5,5%) e Su-
deste (13,4%). O autor explica que esse destaque decorre da ampla 
oferta de disciplinas de natureza literária na UFPR – lembrando 



A biblioteca de Estudos Clássicos nas 
universidades federais brasileiras

352

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.68125  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 334-359, jul./dez. 2025

que os dados da UFRGS não integraram o corpus, o que possivel-
mente elevaria ainda mais esse percentual).

As obras histórico-literárias representaram 8,6% (74 indica-
ções), com três títulos entre as dez primeiras posições: História 
de Roma; Estudos de História da Cultura Clássica I: cultura grega; 
e Latin Literature: a history. O índice supera ligeiramente o da re-
gião Norte (8%, 47) e o do Sudeste (7,2%, 94), ficando muito acima 
do Centro-Oeste (3,8%, 16) e abaixo apenas do Nordeste (8,8%, 83).

Além de manuais didáticos como Sic incipitur: curso elementar 
de latim (indicada exclusivamente no Sul), Curso de Grego, Curso 
de Latim, Iniciação ao latim, Programa de latim e Guide de l’étudiant 
latiniste, encontram-se obras de natureza diversa nas ementas da 
região Sul, como obras de mitologia (não apenas da Antiguidade 
Clássica), como O Livro de Ouro da Mitologia e Mitologia dos Ori-
xás; estudos gramaticais e linguísticos, como Fonética histórica do 
latim, Sintaxis y semántica del latín, Sintaxe do período subordinado 
latino e The Generative Interpretation of Dialect: A Study of Modern 
Greek Phonology; obras filosóficas, como O que é filosofia antiga?, 
História da Filosofia Antiga e The Shape of Ancient Thought: com-
parative studies in greek and indian philosophies; além de estudos 
especializados, tais como Dialect in Aristophanes: The politics of 
language in ancient Greek literature, e Antiga Musa (Arqueologia da 
ficção).

Findada a apresentação dos resultados por região e consi-
derando a totalidade dos dados das cinco regiões, segue o top 10 
das referências mais indicadas nos planos de ensino (syllabi) de 
disciplinas da área dos Estudos Clássicos dos cursos de Letras de 
universidades públicas federais brasileiras.

Quadro 1 – Ranking das obras e dos autores mais indicados em Pla-
nos de Ensino de componentes curriculares de Estudos Clássicos no 
Brasil contemporâneo



A biblioteca de Estudos Clássicos nas 
universidades federais brasileiras

353

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.68125  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 334-359, jul./dez. 2025

POSIÇÃO AUTOR OBRA INDICAÇÕES

1ª Zélia de Almeida Cardoso Iniciação ao latim (2002 [1989]) 98

2ª Ernesto Faria Dicionário escolar latino-português 
(1995 [1955]) 81

3ª Maria Helena da Rocha
Pereira

Estudos de história da cultura
clássica (2002 [1965]) 57

4ª Napoleão Mendes de
Almeida

Gramática latina: curso único e 
completo (2011 [1954]) 57

5ª Zélia de Almeida Cardoso A Literatura Latina (2011 [2003]) 50

6ª Ernesto Faria Gramática Superior da Língua 
Latina (1958) 48

7ª Francisco Rodrigues dos 
Santos Saraiva

Novíssimo dicionário
latino-português (1993 [1881]) 45

8ª Paulo Rónai Gradus Primus (2012 [1943]) 41

9ª Damião Berge Ars Latina (2002 [1946]) 37

10ª Janete Melasso Garcia Introdução à teoria e prática do
latim (2008 [1990]) 36

Fonte: Rocha, 2025, p. 65.

A análise da temporalidade das dez obras mais indicadas 
por meio dos dados desse Quadro revela uma tensão estrutural 
entre tradição e atualização pedagógica nos Estudos Clássicos no 
Brasil. Embora muitas dessas referências permaneçam em uso 
no século XXI, observa-se que a maioria foi concebida original-
mente entre as décadas de 1940 e 1960, com reedições posterio-
res que, em regra, não implicaram revisões epistemológicas pro-
fundas. Obras como Iniciação ao latim, Ars latina, Gramática latina 
e Gradus Primus consolidaram-se como cânones didáticos, mas 
refletem um paradigma fortemente normativo, centrado na des-
crição gramatical e na tradução, pouco dialogando com aborda-
gens contemporâneas de ensino de línguas, como metodologias 
comunicativas, leitura extensiva ou usos de tecnologias digitais, 
como bem assinalou Santos Sobrinho (2013).



A biblioteca de Estudos Clássicos nas 
universidades federais brasileiras

354

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.68125  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 334-359, jul./dez. 2025

Isso não significa que tais obras sejam pedagogicamente in-
válidas; ao contrário, seu valor histórico e formativo é inegável. 
Contudo, a predominância desses títulos na contemporaneidade 
pode sugerir, em parte, um processo de cristalização curricular, 
no qual a atualização bibliográfica ocorre mais por reimpressão 
do que por incorporação de novos referenciais teóricos e didáti-
cos. Nesse sentido, a atualidade das indicações é mais material 
do que conceitual. Assim, pode-se problematizar que, embora 
condizentes com uma tradição consolidada, essas obras, toma-
das isoladamente, mostram-se insuficientes para responder ple-
namente às demandas formativas do ensino superior no século 
XXI, exigindo complementação crítica e metodológica, como já 
bem argumentado por Leite (2021, p. 7-18).

A discussão empreendida nesta seção buscou, portanto, 
problematizar esse equilíbrio instável entre continuidade e re-
novação, evidenciando limites e potencialidades das escolhas 
bibliográficas recorrentes. Na seção seguinte, apresentam-se as 
conclusões do estudo, nas quais se sistematizam os principais 
achados, retomam-se os objetivos propostos e delineiam-se im-
plicações e perspectivas para o ensino e a pesquisa em Estudos 
Clássicos nas universidades federais brasileiras.

Conclusões

À luz dos resultados discutidos, é possível identificar conver-
gências regionais significativas no campo dos Estudos Clássicos 
no Brasil contemporâneo. Os rankings evidenciam que as regiões 
Norte, Nordeste e Centro-Oeste compartilham traços comuns, 
notadamente a predominância de autores brasileiros, a forte ên-
fase no uso de dicionários e gramáticas e a adoção de uma abor-
dagem tradicional no ensino-aprendizagem do latim e do grego 
em nível básico. Tal configuração sugere um ensino orientado 
prioritariamente para a estruturação das línguas e para a aquisi-
ção de competências linguísticas elementares.



A biblioteca de Estudos Clássicos nas 
universidades federais brasileiras

355

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.68125  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 334-359, jul./dez. 2025

Esse cenário pode ser compreendido com base na distribui-
ção institucional das habilitações em Letras Clássicas no país. 
Enquanto a região Sudeste concentra um número expressivo de 
cursos específicos na área, as demais regiões apresentam, em sua 
maioria, habilitações voltadas às Letras Vernáculas e às línguas 
estrangeiras modernas, o que tende a repercutir diretamente nas 
escolhas bibliográficas e teórico-metodológicas.

Em contrapartida, as regiões Sul e Sudeste, embora também 
recorram a manuais, gramáticas e dicionários, como esperado, 
distinguem-se por apresentarem maior número de obras lite-
rárias empregadas como recurso didático-pedagógico, indican-
do uma transição para um modelo em que a literatura assume 
papel mais central no ensino das línguas clássicas. Tal diferença 
relaciona-se, em grande medida, ao fato de essas regiões concen-
trarem o maior contingente de universidades com cursos espe-
cíficos de Letras Clássicas e, consequentemente, maior oferta de 
disciplinas de grego e latim. Soma-se a isso a maior incidência de 
autores estrangeiros entre as obras indicadas, aspecto que tam-
bém as distingue das demais regiões.

No que se refere especificamente ao ensino da língua e da 
literatura gregas no Brasil, os dados confirmam que o grego não 
acompanha, em termos quantitativos, a oferta do latim nas ins-
tituições acadêmicas. Enquanto a maioria dos cursos de Letras 
inclui ao menos uma disciplina de latim, o ensino do grego per-
manece restrito, em grande parte, aos cursos de Letras Clássicas, 
atualmente disponíveis em apenas dez universidades federais, 
localizadas nas regiões Nordeste, Sudeste e Sul, além de algumas 
disciplinas ofertadas pela Universidade de Brasília.

Por fim, embora a comparação regional seja inevitável, o 
propósito central deste estudo consistiu em oferecer um pano-
rama bibliométrico atualizado da presença das línguas clássicas 
nas universidades federais brasileiras. Ao sistematizar autores 
e obras indicados nos cursos, buscou-se contribuir para a com-
preensão do lugar ocupado pelo latim e pelo grego no ensino 



A biblioteca de Estudos Clássicos nas 
universidades federais brasileiras

356

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.68125  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 334-359, jul./dez. 2025

superior contemporâneo, bem como para subsidiar reflexões fu-
turas sobre políticas acadêmicas, currículos e práticas pedagógi-
cas no campo dos Estudos Clássicos.



A biblioteca de Estudos Clássicos nas 
universidades federais brasileiras

357

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.68125  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 334-359, jul./dez. 2025

REFERÊNCIAS

ALUÍSIO, Sandra Maria.; ALMEIDA, Gladis. Maria de Barcellos. O 
que é e como se constrói um corpus? Lições aprendidas na com-
pilação de vários corpora para pesquisa linguística.  Calidoscó-
pio, [S. l.], v. 4, n. 3, p. 156–178, 2021. Disponível em: https://revistas.
unisinos.br/index.php/calidoscopio/article/view/6002. Acesso 
em: 13 dez. 2025.
FREITAS, Cláudia. Corpus, Linguística Computacional e as Huma-
nidades Digitais, 2015.
LEITE, Leni Ribeiro. Latine Loqui: curso básico de latim. Volume 1. 
Vitória-ES: EDUFES, 2021.
UNICAMP. Instituto de Estudos da Linguagem – Área de Letras 
Clássicas. Página inicial. Disponível em: https://www2.iel.uni-
camp.br/webdocs/iel/letrasclassicas//home.htm. Acesso em: 13 
dez. 2025.
MACIAS-CHAPULA, Cesar. Augusto. O papel da informetria e da 
cienciometria e sua perspectiva nacional e internacional. Ci. Inf., 
Brasília, v. 27, n. 2, p. 134-140, mai./ago. 1998. Disponível em: ht-
tps://www.scielo.br/j/ci/a/rz3RTKWZpCxVB865BQRvtmh/?for-
mat=pdf&lang=pt. Acesso em: 9 jun. 2024.
MCENERY, Tony; HARDIE. Andrew. Corpus Linguistics: Method, 
Theory and Practice. New York: Cambridge University Press, 2012.
MCGRATH, William. What bibliometricians, scientometricians 
and informetricians study; a typology for definition and classifi-
cation; topics for discussion. In: International
Conference On Bibliometrics, Scientometrics and Informetrics, 1989, 
Ontario. Second Conference. Ontario: The University of Western 
Ontario,1989.
OKUBO, Yoshiko. Bibliometric indicators and analysis of research 
systems: methods and examples. Paris: OCDE/GD, 1997.
OPEN SYLLABUS. Disponível em: https://blog.opensyllabus.org/
about-the-open-syllabus-project/. Acesso em: 8 abr. 2025.
ROCHA, Jovane Cabral Guerra da Silva. Estudos clássicos nos 
cursos de letras no Brasil: estudo bibliométrico via linguística de 

https://revistas.unisinos.br/index.php/calidoscopio/article/view/6002
https://revistas.unisinos.br/index.php/calidoscopio/article/view/6002
https://www2.iel.unicamp.br/webdocs/iel/letrasclassicas/home.htm?utm_source=chatgpt.com
https://www2.iel.unicamp.br/webdocs/iel/letrasclassicas/home.htm?utm_source=chatgpt.com
https://www.scielo.br/j/ci/a/rz3RTKWZpCxVB865BQRvtmh/?format=pdf&lang=pt
https://www.scielo.br/j/ci/a/rz3RTKWZpCxVB865BQRvtmh/?format=pdf&lang=pt
https://www.scielo.br/j/ci/a/rz3RTKWZpCxVB865BQRvtmh/?format=pdf&lang=pt


A biblioteca de Estudos Clássicos nas 
universidades federais brasileiras

358

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.68125  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 334-359, jul./dez. 2025

corpus. 2025. 197 f. Dissertação (Mestrado em Letras) – Universi-
dade Federal de Sergipe, São Cristóvão, 2025.
SANTOS SOBRINHO, José Amarante. Dois tempos da cultura escri-
ta em latim no Brasil: o tempo da conservação e o tempo da produ-
ção – discursos, práticas, representações, proposta metodológica. 
Tese (Doutorado em Língua e Cultura) Universidade Federal da 
Bahia, Salvador, 2013.
SARDINHA, Tony Berber. Linguística de Corpus. Barueri, SP: Ma-
nole, 2004.
SINCLAIR, John. Naturalness in Language. In: AARTS, Jan; MEI-
JS, Willem. (ed.). Corpus Linguistics. Amsterdam: Rodopi, 1983. p. 
203-210.
TAGUE-SUTCKIFFE, Jean. An introduction to informetrics. Infor-
mation Processing & Management, v. 28, n. 1, p. 1-3, 1992.



A biblioteca de Estudos Clássicos nas 
universidades federais brasileiras

359

Cadernos de Letras
DOI: http://dx.doi.org/10.22409/cadletrasuff.v36i71.68125  
ISSN: 2447-4207

Caderno de Letras UFF, Niterói, v. 36, n. 71, p. 334-359, jul./dez. 2025

The Classical Studies Library at Federal Universities in Brazil

ABSTRACT: This article discusses the ranking of the ten most recommended works 
in Teaching Plans for Literature courses at Brazilian federal universities in the field 
of Classical Studies. As part of the results presented in Rocha’s master’s dissertation 
(2025), this article portrays the theoretical and referential framework for teaching 
and learning Latin and Greek languages and literature in contemporary Brazil. The 
postulates of Corpus Linguistics are considered, with the aid of bibliometrics, to de-
velop a corpus from which the aforementioned ranking was created. The data con-
firm the supremacy of the offer of Latin language in relation to Greek and confirm a 
pedagogical tradition that is still essentially grammatical and recommends ancient 
grammar manuals.

KEYWORDS: Classical Studies; Corpus Linguistics; bibliometrics.


	Ciência Aberta e novas tecnologias de linguagem: tradução, legendagem e arquivos digitais
	A ciência aberta que cala: Multilinguismo, soberania epistêmica e as línguas indígenas invisibilizadas na era digital
	_Hlk156204039
	_Hlk528668535
	_Hlk80107015
	_Hlk60731936
	_Hlk19692886
	_Hlk19692916
	_Hlk205239075
	_Hlk185691015
	_Hlk107722337
	_heading=h.gjdgxs
	_heading=h.30j0zll
	_heading=h.3znysh7
	_heading=h.es0wt36lub0p
	_Hlk184994197
	_heading=h.mn5w5hbrqt4k
	_heading=h.bgfvg8bzj9xs
	_2hq2n4pmeyvi
	_heading=h.8ppf7mw81pjr
	_heading=h.g229qi1wvqz8
	_heading=h.htfnu2k44k28
	_heading=h.cx4ortgxj9jk
	_heading=h.pijy53potgq8
	_heading=h.hfn36idpkpzn
	_heading=h.cvsttby5vzg1
	_heading=h.uh486x30jz74
	_Hlk197104780
	_bookmark1
	_bookmark6
	_bookmark7
	_Hlk207121943
	_heading=h.jqw1z7elias5
	_heading=h.9ntkwj3txq3g
	_heading=h.6o0tf2omjy9e
	_heading=h.mial9mc8mv51
	_heading=h.7r6o88pq6ecd
	_heading=h.ycfm0yivgan5
	_heading=h.u1l0t06191sl
	_heading=h.nyyd078n26iq
	_heading=h.sp39fgd04nol
	_Int_1sy3Qixt
	bookmark=id.jllpyup57lqy
	bookmark=id.9s31wuvl03do
	bookmark=id.dtey5lc4poc7

