
1
Revista Culturas Jurídicas, Vol. 11, Ahead of Print, 2024

OS MOVIMENTOS DO E PELO COMUM E OS COLETIVOS QUILOMBOLAS NA
LUTA POR DIREITOS: RESISTINDO CULTURA E TERRITORIALMENTE12

THE MOVEMENTS OF AND FOR THE COMMON AND THE QUILOMBOLAS
COLLECTIVES IN THE STRUGGLE FOR RIGHTS: RESISTING CULTURE AND

TERRITORIALLY

Fernando Hoffmam3

Ana Paula Pillon Bordin4

Resumo: O presente artigo tem como escopo compreender os coletivos, e, em especial os
coletivos quilombolas sob a perspectiva do “comum” enquanto um novo sujeito político, e do
comum enquanto um outro modo de produção, considerando-os como sujeitos antagonistas,
que produzem a resistência na luta pelos seus territórios e tudo o que isso implica. Nesse
ponto, se objetiva para além de compreender os coletivos quilombolas sob esse outro olhar,
compreender a luta pelo território, enquanto a luta pela manutenção de uma cultura, e de um
“modo-de-ser-em-comum” que não se abriga na estatalidade, que não se insere na lógica
proprietária – pública ou privada –, e que confronta o e resiste ao modo de produção
capitalista. Para tanto, se utiliza como referencial metodológico, teórico-analítico, o
materialismo histórico no viés de Antonio Negri, em que o método considera o antagonismo
entre uma subjetividade criativa e uma subjetividade constituída pelo capital. É neste sentido
que se estabelecem as novas categorias de análise que permitem dar conta de novos sujeitos
sociais (a multidão/o comum) e compreender os coletivos quilombolas a partir dessas
categorias em antagonismo às subjetividades “imperiais”.
Palavras-chave: Comum; Coletivos quilombolas; Resistência; Subjetividades; Território.

4 Especialista em Direito Tributário Instituição Brasileira de Estudos Tributários (IBET); Bacharel em Direito
pela Universidade Franciscana (UFN/RS). Pesquisadora do Grupo de Pesquisa Núcleo de Estudos do Comum
(NEC/UFSM) registrado junto à UFSM/RS e ao CNPQ. Advogada. Atualmente é Assistente de Juiz Auxiliar da
Corregedoria-Geral de Justiça do Tribunal de Justiça do Estado do Paraná. ORCID:
https://orcid.org/0000-0003-0532-7005.

3 Doutor e Mestre em Direito Público pela Universidade do Vale do Rio dos Sinos (UNISINOS); Bolsista
PROEX/CAPES no Mestrado e Doutorado; Membro do Grupo de Pesquisa Estado e Constituição e da Rede
Interinstitucional de Pesquisa Estado e Constituição, registrado junto à FDV/ES e ao CNPQ; Professor Adjunto
I do Departamento de Direito e do Programa de Pós-Graduação em Direitoa – Mestrado – da Universidade
Federal de Santa Maria (UFSM); Líder do Grupo de Pesquisa Núcleo de Estudos do Comum (NEC/UFSM)
registrado junto à UFSM/RS e ao CNPQ; Especialista em Direito: Temas Emergentes em Novas Tecnologias da
Informação e Bacharel em Direito pelo Centro Universitário Franciscano (UNIFRA). ORCID:
https://orcid.org/0000-0002-2211-9139.

2 O presente artigo está inserido no Projeto de Pesquisa já encerrado "Democracia e Resistência: a
produção de subjetividades na democracia contemporânea e os coletivos como novos sujeitos
democráticos", coordenado por um dos autores do artigo o Prof. Dr. Fernando Hoffmam e do qual a coautora
Ana Paula Pillon Bordin fazia parte da equipe, projeto esse financiado pela Fundação de Amparo À Pesquisa
do Rio Grande do Sul (FAPERGS), contemplado no Edital 04/2019 – ARD, sob o processo de
nº19/2551-0001174-8, do qual, também foram pesquisadores além dos autores do artigo: Marcio de Souza
Bernardes, Carolina Bonoto Espindola, Dora Hermann Cassel, Guilherme Sebalhos Ritzel, Isadora
Borochedes da Silva, Anita Brum de Souza, Leticia Piovesan Vedovatto e Rômulo Soares Cattani. Ainda, o
presente artigo se insere no âmbito do Grupo de Pesquisa Núcleo de Estudos do Comum (NEC) registrado junto
à UFSM/RS e ao CNPQ.

1 Artigo submetido em 13/01/2022 e aprovado para publicação em 06/02/2024.

http://www.culturasjuridicas.uff.br



2
Revista Culturas Jurídicas, Vol. 11, Ahead of Print, 2024

Abstract: This article aims to understand the collectives, and especially the quilombola
collectives, from the perspective of the “common” as a new political subject, and of the
common as another mode of production, considering them as antagonistic subjects, who
produce the resistance in the struggle for their territories and all that this implies. At this
point, it is aimed, in addition to understanding the quilombola collectives from this other
perspective, to understand the struggle for territory, while the struggle for the maintenance of
a culture, and of a “way-of-being-in-common” that is not sheltered in statehood, which is not
part of the proprietary logic – public or private – and which confronts and resists the
capitalist mode of production. In order to do so, historical materialism in the perspective of
Antonio Negri is used as a methodological, theoretical-analytical framework, in which the
method considers the antagonism between a creative subjectivity and a subjectivity
constituted by capital. It is in this sense that new categories of analysis are established that
allow us to account for new social subjects (the multitude/the common) and to understand
quilombola collectives from these categories in antagonism to “imperial” subjectivities.
Keywords: Commom; Quilombolas collectives; Resistance; Subjectivities; Territory.

Introdução

O presente artigo está assentado na construção teórica proposta por Antonio Negri e

Michal Hardt, constituindo-se em uma leitura de tal teoria a partir de uma dada perspectiva e

de uma dada problemática que se apresenta por demais atual e pertinente. Seja na obra

conjunta, como na obra de Antonio Negri, os autores articulam três conceitos, sendo estes o

“Império”, a “multidão”, e o “comum”, dando um novo sentido à teoria política, social e

jurídica contemporâneas, pretendendo-se nesse momento compreender os coletivos

quilombolas sob essa perspectiva a partir de um trabalho de revisão teórica.

Nesse passo, em um primeiro momento nos ocupamos em compreender o que é a

“multidão do comum”, e como a multitudo se articula, se constitui como um novo sujeito

político que rompe com a tradição político-democrática do estatalismo liberal, bem como

desarticula o conceito de povo enquanto o único possível, desde a unidade e a

homogeneização que tal provoca. Logo, desvela-se a “multidão” (o “comum”) como um

sujeito político-social que se articula desde dentro das estruturas estatais e “imperiais”,

originando-se a partir de uma pluralidade de singularidades que não se perdem no uno, nem

condicionam as pluralidades. A “multidão” se apresenta, assim, como um sujeito

político-social antagonista, radical e democrático, que constitui novos projetos de luta e

resistência tanto ao Estado, quanto ao “Império” (Parte 1).

Num segundo momento, insere-se nessa leitura uma perspectiva de análise e

compreensão dos movimentos sociais nessa esteira teórica, buscando compreender o lugar e o

papel dos movimentos sociais na atualidade, provocando uma necessária releitura desses

http://www.culturasjuridicas.uff.br



3
Revista Culturas Jurídicas, Vol. 11, Ahead of Print, 2024

movimentos a partir da noção de multitudo, e inseridos no paradigma “imperial” de

soberania. Dentro dessa possibilidade se constituem os coletivos como novos movimentos

sociais, apresentando-se como sujeitos político-sociais e como novas formas de organização

das subjetividades em processos de luta e resistência contra o Estado e o “Império”,

inserindo-se nesse campo de análise os coletivos quilombolas (Parte 2).

Nessa perspectiva, como fechamento propõe-se compreender a partir do histórico

papel protagonista das comunidades quilombolas em constantes processos de luta, e

resistência contra os poderes instituídos – sejam estatais ou “imperiais” – pelo viés do

comum, seja enquanto sujeito (“comum”), seja como modo de produção (comum). Para

tanto, parte-se de uma análise mais especifica sobre as lutas por território, pois, o território

pelo o olhar dos coletivos quilombolas, se constitui enquanto espaço comum de convivência,

e, é a base da cultura quilombola seja no que tange à produção de saberes, às atividades

curativas, à percepção da natureza, e à constituição de uma cultura que se opõe ao regime

político do estatalismo, ao regime jurídico da propriedade, e ao modo de produção capitalista

(Parte 3).

Assim, questiona-se se os coletivos, e, em especial os coletivos quilombolas inseridos

na lógica dos novos movimentos sociais podem ser considerados sujeitos político-sociais

pelo viés do comum e do “comum”, bem como se constituem-se como agentes

potencializadores da construção de um projeto antagonista, de luta e resistência aos poderes

instituídos e ao modo de produção capitalista. Para responder a esse questionamento,

utiliza-se como referencial metodológico e teórico-analítico o materialismo histórico no viés

de Antonio Negri5. Aqui, certamente, cabem algumas explicações: a construção teórica de

Antonio Negri se desenvolve no terreno do marxismo. No entanto, a corrente do pensamento

marxista representada por Negri busca uma atualização do marxismo no sentido de situá-lo

frente às dinâmicas contemporâneas, mas sem se afastar dos conceitos fundamentais do

materialismo histórico marxista, que são: a) a tendência histórica, b) a abstração real, c) o

antagonismo e d) a constituição da subjetividade. Conforme Antônio Negri e Michael Hardt

declaram, para seguir a trilha do método de Marx, hoje, deve-se ir para além, ou afastar-se

das teorias de Marx. Neste sentido, o método de Negri considera o antagonismo entre uma

subjetividade criativa e uma subjetividade constituída pelo capital. É neste sentido que se

estabelecem as novas categorias de análise que permitem dar conta de novos sujeitos sociais

5 Aqui é importante referir que para a construção do referencial metodológico e teórico-analítico que guia o
presente trabalho, além de se levar em conta a obra de Antonio Negri, também se toma por base a leitura
empreendida por: (BERNARDES, 2017).

http://www.culturasjuridicas.uff.br



4
Revista Culturas Jurídicas, Vol. 11, Ahead of Print, 2024

(a multidão/o comum), compreendendo os coletivos sob a ótica dessas categorias em

antagonismo às subjetividades “imperiais”, e como condição de possibilidade para a

construção de uma democracia radical e constituinte que seja o ambiente para a “multidão do

comum”.

1. A multidão do comum enquanto novo sujeito político

De pronto, é importante salientar, e até mesmo deixar claro, que se falar dos coletivos

nesse trabalho, ou tratar da temática dos coletivos nesse trabalho, implica necessariamente

pensar novas formas de constituição do sujeito na atualidade, e com isso, apresentar novas

subjetividades que não se colocam na arena política e social dentro das estruturas, formas e

práticas engendradas seja pelo Direito, pelo Estado, ou pela sociedade até aqui. Os coletivos

não se enquadram nas formas de participação político-social construídas e apresentadas desde

a modernidade, bem como, não há uma condição de necessariedade entre a atuação dos

coletivos e o pertencimento ou ligação com as estruturas jurídico-estatais de participação.

Isso posto, não se quer dizer já em uma primeira advertência que os coletivos não se

comunicam, organizam, dialogam, ou se utilizam das institucionalidades, mas sim, que não

há uma relação intrínseca entre esses novos sujeitos e as institucionalidades postas – essa

questão será retomada com profundidade na Parte 2. Veja-se que, embora, no mais das vezes

haja essa ligação, isso não implica em uma limitação do modo de atuação desses sujeitos,

nem em que tais sujeitos se coloquem a serviço das estruturas de poder construídas no seio da

máquina estatal.

Desse modo, é necessário que se parta do princípio de que os coletivos enquanto

novos sujeitos político-jurídico-sociais necessitam de um outro estatuto do sujeito para se

colocarem devidamente como uma nova forma de organização política e social, que

evidentemente gera abalos no mundo jurídico. Sob esse prisma, é importante inserir os

coletivos na perspectiva dos movimentos e sujeitos multitudinários, e, para isso, é necessário

constituir antes de tudo a “multidão (do comum)”6 como um novo sujeito político

6 É importante referir, que os termos “multidão do comum”, “multidão”, e multitudo, serão utilizados no
presente artigo no mesmo sentido, ou seja, embora, significantes diferentes terão o mesmo significado para o
presente trabalho. Ainda aqui, se faz necessário deixar claro para os(as) autores(as) qual a relação entre multidão
e comum. A multidão em Antonio Negre e Michael Hardt surge como uma subjetividade que se constitui a
partir das modificações do trabalho, agora, tramalho imaterial, cognitivo, e consequentemente quem o realiza,
ou seja a multidão. Nesse contexto se transmuta a forma de exploração capitalista, pois ao capital não interessa
mais somente o tramalho material, fabril, mas, sobretudo, o trabalho enquanto (re)produção social e trabalho
comum. Nesse ponto, se pode ter claro que multidão designa diretamente uma nova subjetividade na perspectiva

http://www.culturasjuridicas.uff.br



5
Revista Culturas Jurídicas, Vol. 11, Ahead of Print, 2024

antagonista, de luta, e resistência diante das práticas expropriatórias, dominantes e

hegemônicas concebidas pelo “Império”7.

Com o apoio em Hardt e Negri, a “multidão do comum” se conforma na

contemporaneidade a partir de uma redefinição do mundo do trabalho e do próprio conceito

de trabalho que passa a ser visto como trabalho vivo, imaterial, cognitivo, o que faz com que

o próprio capital se torne uma instância da vida das pessoas e com que o regime capitalista

compreenda a produção não mais apenas como produção de mais-valia, mas também, como

produção social, biopolítica. Nesse sentido, a “multidão” é a “multidão do comum” que

realiza o trabalho imaterial”, e dessa forma se constitui biopoliticamente e produz uma

biopolítica da vida que contrapõe a biopolítica de morte do “Império”. (HARDT; NEGRI,

2016).

Na multidão, as singularidades não perdem nem sua forma nem sua força e potência,

pois essas singularidades se relacionam afetivamente e não necessariamente por um acordo

político-jurídico que as funda como uma unidade. As relações singulares são mantidas na

multitudo, porém, na sua multiplicidade, gerando um movimento que se desloca do singular

ao plural, e, ao mesmo tempo, do plural ao singular, sem neutralizar a pluralidade que a

constitui, mas também, sem apagar as singularidades em sua forma bruta. Assentado em

Hoffmam (2019) é possível compreender a “multidão” como um emaranhado de

singularidades que se forma a partir e com a potência singular de cada sujeito,

constituindo-os na sua multiplicidade como um sujeito afetivo e um movimento das potências

singulares que se organizam multitudináriamente. Nesse ponto, é possível imaginar a

organização de novos sujeitos, ou, outras formas de organização dos sujeitos enquanto

potências afetivas de luta e resistência, o que demarca novas formas, estruturas e práticas de

se agir e participar política e socialmente que não apenas as demarcadas pelas instituições

estatais – e/ou “imperiais”.

7 Não se adentrará ao conceito de “Império” no presente trabalho, pois, embora, importante para a proposta
teórica de Antonio Negri e Michael Hardt, não é a ideia do presente artigo partir de tal conceito da obra dos
autores.

negriana e hardtiana, e esse sujeito recebe um nome comum, ou, é denominado também comum o que
compreende a dimensão ontológica do comum para os autores. Porquanto, é também o comum modo de
produção, e, pois, surge a sua dimensão produtiva. No presente trabalho o comum vai ser visto das duas formas
como projeto ontológico e produtivo, assumindo a condição de sujeito e modo de produção antagonistas ao
projeto capitalista, e no presente artigo a partir dos coletivos como sujeitos multitudinários que constituem o
comum. Desde esse ponto de vista multidão e comum podem ser vistos como cooriginários, embora, diferentes.
Não são a mesma coisa, o mesmo conceito, o mesmo sujeito, mas um depende diretamente do outro, da
existência do outro.

http://www.culturasjuridicas.uff.br



6
Revista Culturas Jurídicas, Vol. 11, Ahead of Print, 2024

A “multidão” desde Espinosa se revela como um sujeito coletivo que enquanto sujeito

é a potência de toda a experiência política. A partir da multitudo, a política jamais se torna

autônoma em relação ao sujeito político, ela é constituída a partir de um sujeito que requer

para si um fazer(-se) político que lhe dá autonomia enquanto sujeito antagônico. (NEGRI,

2016a). Ainda com Negri (2016a) o poder político se constitui a partir da potência da

“multidão”, a partir da potência dos muitos que se constitui coletivamente e legitima o poder

político através do seu agir. Poder e potência são correlatos, pois, o poder deriva da potência

dos corpos, a carne do corpo que biopolíticamente se faz “multidão”. “A multidão designa

um sujeito social ativo, que age com base naquilo que as singularidades têm em comum. A

multidão é um sujeito social internamente singular e múltiplo cuja constituição e ação não se

baseiam na identidade ou na unidade (nem muito menos na indiferença), mas naquilo que tem

em comum”. (HARDT; NEGRI, 2016, p. 140).

Nesse caminho, a “multidão” nunca é ou será reduzida à unidade, ao uno, à uma

forma de organização homogeneizadora das singularidades, apagando assim a multiplicidade

que lhe é constitutiva. Tanto a multiplicidade, quanto a desformidade (num sentido de falta de

forma especifica, ou, institucional) são constitutivas da multitudo, o que implica uma

impossibilidade fundadora de conformar-se a qualquer forma estrutural clássica de

organização dos sujeitos, como povo, massa, plebe, etc. Evidentemente, isso aponta para um

abalo das estruturas estatais de constituição do sujeito e de participação desses sujeitos na

esfera política, social e jurídica, pois, as formas estatais não estão organizadas para lidar com

uma forma de organização e constituição dos sujeitos que não derive de suas próprias

estruturas de controle e produção de subjetividades. (HOFFMAM, 2019).

Nesse caminho, a “multidão” se coloca como um novo sujeito político que impele o

surgimento de novos sujeitos sob a perspectiva multitudinária, bem como, converge para

novas formas organizativas das subjetividades, a partir da sua subjetividade disforme,

poliforme, múltipla, e ao mesmo tempo singular. Precipitam-se novas subjetividades que tem

a marca da multitudinariedade, em que se colocam os coletivos como novos sujeitos de uma

prática social e política, que, embora, organizada, é ao mesmo tempo anárquica. Os

movimentos da multitudo se dão necessariamente na multiplicidade das singularidades que à

compõe, pois, assim, ganha-se um fazer sempre novo e inovador, imanente por excelência.

Sob esse ponto de vista a multitudo não consegue ser tomada ou subjugada pelas

amarras estatais – nem pelas estruturas “imperiais” –, o que faz com o que essas novas

formas de organização dos sujeitos, e esses novos sujeitos se coloque à margem das

http://www.culturasjuridicas.uff.br



7
Revista Culturas Jurídicas, Vol. 11, Ahead of Print, 2024

institucionalidades, se manifestem na totalidade de suas potências, pois, estão fora da

totalidade assujeitadora das instituições e práticas do Estado – e do “Império. Por quanto, este

fora é ao mesmo tempo dentro, pois, justamente é um fora da totalidade, mas um dentro e a

partir das estruturas, formas e institucionalidades estatais – e “imperiais” – que esses novos

sujeitos multitudinários, e que a própria “multidão” enquanto sujeito, abalam e pressionam a

estatalidade em direção a pautas das mais diversas, mas que comungam de uma característica

central, que é a contrariedade ao “Império” – e, no mais das vezes, a pressão ao Estado para a

concretização dessas pautas. Com efeito:

[...]o real aparece como instância ético-política da “multidão”, é o lugar onde a
multitudo se manifesta em sua forma mais perfeita pois constituinte da mudança e
da proliferação da multiplicidade do “nome comum”. Esse sujeito político que
ganha existência o faz na realidade social e política do seu tempo e não como uma
figura transcendente ou utópica, ela se manifesta como real possibilidade do
acontecer político na contemporaneidade a partir da atividade antagônica que à
origina e à concede forma e estrutura multitudinária[...]. E, se o real, a
materialidade, a imanência são o lugar por excelência da “multidão”, passam a ser o
lugar por excelência do corpo que se liberta, o corpo imanente se realiza enquanto
sujeito político no espaço-tempo imanente das lutas sociais contemporâneas e se
coloca sempre revolucionário e antagonista[...]. (HOFFMAM, 2019, p. 130).

A “multidão” se constitui inapreensível, no sentido de que ela não pode ser

apreendida pelos aparatos técnicos da política moderna, pois, ela se dá em uma diferenciação

que é ética e imanente entre o absoluto e o constitutivo. Nesse sentido, a política do ponto de

vista espinosano a partir da multitudo se mostra como um absoluto em aberto, como uma

eterna abertura ao acontecimento presente, ou, ao acontecimento da própria multitudo. É

importante deixar claro que a multidão nessa perspectiva espinosana e negriniana, embora,

seja potência em movimento, e se mostre como um “em-aberto”, ela se faz totalidade, mas

não na totalidade, pois, ela só se constitui como “atualidade de uma passagem”, ou seja,

como real(idade), como atuação antagônica e resistente, como processo imanente que se

conforma na sua própria práxis, e no seu próprio movimento. (NEGRI, 2016a).

“Desse modo, a multidão é um corpo inclusivo no sentido de que se mostra aberto a

encontros com todos os outros corpos e sua vida política depende das qualidades de seus

encontros” [...] (HARDT; NEGRI, 2016, p. 60), há uma abertura no processo de constituição

e de movimento da “multidão” que é fundacional, pois se a multitudo é inapreensível, ela se

funda a partir de uma inapreensível abertura para o atual do político, do social e do jurídico,

sendo um constante processo de retorno e avanço, e de movimento das singularidades na sua

multiplicidade que jamais é unificada, mas que também não apaga as singularidades. Como

http://www.culturasjuridicas.uff.br



8
Revista Culturas Jurídicas, Vol. 11, Ahead of Print, 2024

revela Szaniecki (2007) a “multidão” revela uma estética política multifacetada e real,

alicerçada nas relações e nos componentes sociais que originam o político como fundamento

da liberdade e do acontecer humano. Nesse sentido, a multitudo incorpora uma posição

materialmente contraposta às percepções utópicas ou abstratas do fenômeno político e toma

para si a política como um fenômeno imanente que tem na multitudo o seu sujeito

constitutivo e, ao mesmo tempo, agente da práxis.

Desde essa perspectiva, é possível e até mesmo cristalino que haja uma relação entre

os coletivos e os seus processos de constituição, bem como a sua prática e a multidão como

um sujeito que permite aos coletivos a sua atuação enquanto forma e práxis multitudinária8.

Os coletivos podem ser compreendidos como sujeitos multitudinários na sua forma de

organização, na sua estrutura, e na sua atuação, constituindo-se enquanto novos sujeitos a

partir da própria “multidão” como um novo sujeito político coletivo por excelência. Nesse

viés, a “multidão” se coloca como o sujeito originário de uma nova forma de produção de

subjetividades, que não necessariamente as ligadas ao Estado, ou, as apreendidas pelo

“Império”, mas sim, de subjetividades que se dão justamente das singularidades coletivas em

direção a uma coletividade singular.

A união dos corpos através de suas potências comuns, lhes confere uma condição

subjetiva nova e inovadora do espaço-tempo político, jurídico e social. É a apreensão do

político, do jurídico e do social pela realidade, pelo fazer-se ser político em toda a sua

extensão e profundidade. Nesse sentido, Matos (2014) aponta que essas novas lutas, em que

pese tenham a importância da busca pela afirmação das identidades, não pode estar limitada a

está conquista, transitando da afirmação das identidades para a libertação das identidades

para uma afirmação biográfica real e escrita cotidianamente, não sendo apreendida

(identitáriamente) pelos mecanismos de controle e normalização estatais (e “imperiais”) que

se utilizam das lutas identitárias para limitá-las, reduzi-las e esgotá-las na conquista

(institucional) de direitos.

“[...]As identidades contemporâneas não podem se satisfazer com a mera afirmação

da diferença e da negatividade, mas dar um passo a mais e, tornando-se monstruosas – no

sentido de Rabelais, ou seja, plenas de potência de criatividade e invenção – afirmar a

positividade que se encarna no infinito poder de ser qualquer”. (MATOS, 2014, p. 239-240).

Sob este ponto de vista os coletivos reúnem vontade e possibilidade de se mostrar como

8 Esse ponto de relação entre os coletivos e a “multidão” será tratado com profundidade na Parte 2 do presente
artigo.

http://www.culturasjuridicas.uff.br



9
Revista Culturas Jurídicas, Vol. 11, Ahead of Print, 2024

lugares de luta por direito, por identidades, mas, sobretudo, por humanidades, pela garantia

das diferenças e da mutabilidade dessas e nessas diferenças, ou seja, a possibilidade de um

discurso identitário multitudinário, que justamente por ser assim não pode ser apreendido

nem pelo Estado, nem pelo “Império”.

A multitudinariedade das identidades é o que lhes possibilita e garante o direito de ser

livres, para além de afirmadas, é o que lhes garante a não-redução à uma determinada

identidade, a uma determinada construção biográfica limitadora da escrita diária de uma

história que se afirma e se rebela, se afirma na construção da própria identidade, mas se

rebela face à redução dessa identidade a uma biografia única; face ao esgotamento dessa

identidade na conquista formal de direitos tipicamente institucionais (institucionalizados); e

face limitação dessa identidade pelos aparatos estatais e “imperiais” que a significam e

constituem de uma única forma, e não na singularidade da sua multiplicidade.

Nesse viés, os coletivos encarnam as lutas identitárias em toda a sua complexidade e

extensão, sem uma limitação da, e na identidade, sem compreender as lutas identitárias na

afirmação da sua singularidade, mas sim na assunção de sua multiplicidade. A partir de

Hoffmam (2019, p 135) “funda-se a partir da coletividade dos corpos individuais um corpo

político que renova a tradição política moderna e decompõe, recompondo o direito,

transformando-o de uma ciência racional em um fenômeno das singularidades que formam

esse nome comum”, e essa recomposição do direito, é também a recomposição da política

que no antagonismo e da resistência da multitudo, se revela – ou deveria se revelar – uma

práxis ativa e real no rumo da conquistas dos direitos, a partir da construção das identidades

na sua pluralidade e multiplicidade, e não, na sua singularidade.

Desvela-se a produção de uma subjetividade corpórea e multitudinária que se

fundamenta na e produz a potência dos corpos como um poder desinstitucionalizado que

contrasta o poder institucionalizado, e impõe-lhe limites de atuação contra ela mesma

potência corpórea. Há uma luta entre posições hegemônicas institucionalmente consolidadas

e um fazer-ser antagônico que tenta impedir o processo de solapamento dos sujeitos (das

identidades) tanto pela máquina estatal, quanto pelas estruturas e práticas “imperiais”. “A

multidão é uma forma de organização política que, por um lado, enfatiza a multiplicidade de

singularidades sociais em luta e, por outro lado, busca coordenar as ações comuns e manter

sua igualdade em estruturas organizacionais horizontais”. (HARDT; NEGRI, 2014, p. 131).

“A afirmação da multiplicidade como dispositivo de compreensão do modo de

composição dos corpos e das mentes permite refundar o pensamento político,

http://www.culturasjuridicas.uff.br



10
Revista Culturas Jurídicas, Vol. 11, Ahead of Print, 2024

estabelecendo-se um novo sujeito político” (GUIMARAENS, 2006, p. 160), e afirmando essa

multiplicidade se afirma um fazer biopolítico a partir da ação desse novo sujeito político que

se constrói e se mostra sob as vestes do multitudinário, e dá luz e guarida à novos sujeitos

políticos que se originam e organizam com as vestes da multitudinariedade. A “multidão”

enquanto ser político fomenta uma nova linguagem que não é pública e nem privada, mas,

que é comum – que é tipicamente a linguagem dos coletivos –, e que está sempre em disputa

com “Império” que tenta aprisioná-la no afã de impedir a produção de resistência e o “dar o

nome comum”. “Este antipoder da multidão, antipoder inscrito na carne, é ilimitado na

medida em que provém de uma multiplicidade de corpos irredutíveis à unidade

representativa” (SZANIECKI, 2007, p. 121) “são corpos bizarros, refratários às forças da

disciplina e da normalização, sensíveis somente aos próprios poderes da invenção”. (NEGRI,

2003, p. 137). É este antipoder que sendo antagonista e contra-hegemônico contempla a(s)

luta(s) das singularidades reconfiguradas pela “multidão” que funda o “corpo comum”.

Nesse ponto, é importante adentrar mais profundamente ao processo de surgimento e

constituição dos coletivos como novos sujeitos políticos, na perspectiva das modificações

sociais e políticas que são vividas na atualidade. É necessário que se faça o percurso trilhado

por esses novos sujeitos sob o prisma da constituição da “multidão” enquanto um novo

sujeito político antagonista constituindo-os como sujeitos também multitudinários de uma

práxis antagonista de luta e resistência, sobretudo, a partir dos coletivos quilombolas.

2. OS coletivos quilombolas enquanto sujeitos do/no movimento multitudinário

Nesse contexto, é importante localizar os coletivos9 dentro do quadro de modificações

sociais, políticas e econômicas pelo qual passamos na atualidade, pois, os coletivos se

colocam como sujeitos nessas e dessas mudanças, constituindo uma nova esfera de atuação

dos sujeitos políticos, articulados entorno de questões primordialmente identitárias e de lutas

9 Já nesse momento é importante deixar claro que o conceito que envolve o uso da palavra coletivos, ou, a
significação desse termo enquanto um conteúdo conceitual que indica uma forma de organização, e, ao mesmo
um novo sujeito político, não ganha, em momento algum, contornos bem delimitados, e limitantes,
determinantes, do que sejam os coletivos, ou, de que forma de organização político-social pode ser ou não
considerada um coletivo. A utilização do termo coletivos aqui do ponto de vista conceitual, tem
primordialmente uma perspectiva de abertura de possibilidades, e não de fechamento conceitual que implique
afirmar o que são os coletivos, ou, o que pode ser considerado um coletivo, e, dessa forma, excluir o que não se
considera um coletivo. Nesse contexto, quando se referir no presente à coletivos quilombolas, podemos tanto
compreender as próprias comunidades quilombolas pela sua forma de organização primordialmente comunal,
quanto os coletivos mais propriamente ditos, que se originam dessas comunidades como um braço de luta e
resistência.

http://www.culturasjuridicas.uff.br



11
Revista Culturas Jurídicas, Vol. 11, Ahead of Print, 2024

por direitos, bem como, de resistência e luta contra os aparatos de repressão e expropriação

estatais e “imperiais”. Dessa forma, os coletivos tem lugar importante e pode-se dizer central

em uma reorientação do quadro dos movimentos sociais, reorientação essa que passa por uma

revisão das suas formas de constituição, organização, estruturas, práticas e dos próprios

sujeitos que os compõe.

Para Gohn (2011, p. 335) os movimentos sociais são “ações sociais coletivas de

caráter sociopolítico e cultural que viabilizam formas distintas de a população se organizar e

expressar suas demandas”, o que coloca os coletivos no âmbito dos movimentos sociais,

embora, com características diversas das dos movimentos sociais clássicos, que acabam por

ter um certo, e ás vezes até mesmo alto grau de institucionalização, partindo de uma

organização mais rígida, estatutária, normativa, institucional. Para a autora (2011) mesmo que

os movimentos sociais tenham uma história de lutas que vem desde a muito tempo, essa

história não aprisiona ou congela as suas práticas, não os transforma em memorias abstratas.

Há um movimento de resistência e criação do novo, de uma nova sociedade, e de uma nova

política, que necessita(rá) de uma nova democracia capaz de absorver essas novas formas de

organização social, e esses novos sujeitos que se articulam.

“Os movimentos realizam diagnósticos sobre a realidade social, constroem propostas.

Atuando em redes, constroem ações coletivas que agem como resistência à exclusão e lutam

pela inclusão social. Constituem e desenvolvem o chamado empowerment de atores da

sociedade civil organizada à medida que criam sujeitos sociais para essa atuação em rede”.

(GOHN, 2011, p. 336). Nesse sentido, Scherer-Warren (2006) aponta já na época a crescente

orientação dos movimentos sociais em redes de movimentos, bem como, a sua conformação

interna em redes de sujeitos e lutas, pois, as identidades plurais demandam lutas mais amplas

e multifacetadas por direitos. Desse modo, são englobadas questões relativas à raça, cor,

credo, etnia, sexualidade, questões de gênero, exclusão social, entre outros tantos, que giram

entorno de determinados sujeitos políticos que lutam por direitos e contra a exclusão

econômica e social. Com efeito, já em 2006 a autora apontava que:

Nessa linha, Scherer-Warren (2014) determina que os movimentos sociais

diferentemente de outros tipos de fenômenos e/ou manifestações sociais tem determinadas

características constitutivas que os identificam, e em certa medida os definem como tal. Em

primeiro lugar os movimentos sociais constroem um engajamento organizacional por meio da

articulação de organizações da sociedade civil e da estruturação de atividades múltiplas que

apontam para a construção de pautas comuns para a luta. Também, essas pautas em comum

http://www.culturasjuridicas.uff.br



12
Revista Culturas Jurídicas, Vol. 11, Ahead of Print, 2024

são importantes na construção de demandas, projetos e ideários, que mesmo que mutáveis ao

passar do tempo são importantes para consolidar um caminho de modificação social. Esses

ideários e demandas, serão “traduzidos em ações de advocacia por direitos, para a

incidência nas políticas públicas ou para mudanças sociais, políticas, sociais e/ou

sistêmicas”. (SCHERER-WARREN, 2014, p. 16). Evidentemente em variados momentos

essas articulações em busca da concretização se dão sob a forma de manifestações, no

entanto, não se esgotam nessas, definindo-se assim características comuns dos movimentos

sociais na atualidade.

Nesse contexto, os coletivos se inserem como uma nova forma de organização e ao

mesmo tempo de abordagem dessas questões no âmbito dos movimentos sociais, bem como,

se mostram como um novo sujeito político que a partir de uma multiplicidade e pluralidade

de sujeitos constitui um ser-agir diverso dos movimentos sociais anteriores, não que isso

signifique renegar completamente o caminho percorrido até aqui. Os coletivos como forma

de engajamento político e social na luta por direitos trazem a marca da luta das minorias por

empoderamento face às estruturas estatais e “imperiais” de controle, expropriação, e até

mesmo aniquilação em alguns sentidos. Estão muito presentes nessas novas formas de

organização e nesses novos sujeitos coletivos de luta comum, a luta pelos direitos das

mulheres, dos negros, dos quilombolas, da comunidade LGTQ, ou seja, fortemente presentes

as questões relativas à gênero e raça. (PEREZ; SILVA FILHO, 2017).10

Nesse contexto, os coletivos quilombolas, ou, na “mão inversa” as comunidades

quilombolas enquanto coletivos, tem a atenção específica do presente artigo. Nota-se que seja

no estado do Rio Grande do Sul, bem como, nas regiões norte e nordeste os remanescentes de

quilombos organizam-se nas suas terras originárias em torno de formas coletivas de convívio

e de percepção do mundo, seja do espaço (território), seja das práticas sociais. Nesse sentido,

é possível perceber as comunidades quilombolas como coletivos, para além de em alguns

10 É importante frisar que mesmo as questões ligadas aos direitos das minorias centradas em problemáticas
relativas à questão de gênero, sexualidade, raça, cor, credo, etnia, se destaquem como demandas extremamente
presentes na articulação dos coletivos, e que o presente artigo foque especificamente na realidade dos coletivos
quilombolas, não significa que se esgotam nesses temas os direitos e demandas engendrados pelos coletivos.
Pode-se identificar coletivos no que tange ao direito à cidade e ao processo de urbanização nos grandes centros
(sobretudo); também coletivos ligados à educação, como educação popular, também podendo-se identificar a
presença de coletivos entorno de questões relativas à produção cultural e artística, seja sob a forma da música,
literatura, artes plásticas, etc. O que fica bastante claro, e bem demarcado em todos os casos trazidos ao debate
no presente texto, é que algo comum à todos é uma ação política e social, mesmo no caso de coletivos de arte,
por exemplo. Para maiores informações e possíveis aprofundamentos, sem a intenção de esgotar a produção
nesse sentido, cabe apontar algumas publicações: (PEREIRA; GHEIRART, 2018); (MAZIVIERO; ALMEIDA,
2017); (MAGALHÃES DE LIMA, 2015); (GONÇALVES, 2010), entre outros.

http://www.culturasjuridicas.uff.br



13
Revista Culturas Jurídicas, Vol. 11, Ahead of Print, 2024

casos efetivamente se constituírem a partir das próprias comunidades coletivos de luta e

resistência pelos direitos dessas comunidades. (ARÊDA-OSHAI, 2017; QUADROS, 2015).

Esses novos movimentos podem ser identificados como movimentos políticos,

sociais, e culturais, haja visto, que a intenção por meio de ações coletivas é a de modificar a

sociedade e alterar as condições de percepção sobre e inserção de diversos grupos sociais em

um plano real e cotidiano de igualdade entre os sujeitos. Os movimentos sociais como os

coletivos tem na luta coletiva plural, e ao mesmo tempo singular, um modelo de combate aos

mecanismos institucionais de apreensão dessas lutas e desses sujeitos, pois, o laço que se

forma a partir desses novos sujeitos não decorre da institucionalização, mas sim da

solidariedade. (MAIA, 2013). O vínculo que faz surgir os coletivos enquanto sujeitos

políticos multitudinários, e os faz uma nova forma de organização dos sujeitos políticos, é o

vínculo da “luta-em-comum” que lhes dá um “nome-em-comum”, e que os constitui

pluralmente na singularidade de cada sujeito, e singularmente na pluralidade do coletivo

enquanto sujeito e forma de organização política.

Nesse ponto, é importante frisar que justamente o que deve ser preponderantemente

levado em conta para que determinada coletividade seja considerada uma comunidade

remanescente de quilombos, ou seja, para que se considere como uma comunidade

quilombola, não é a sua localização territorial – se urbana ou rural, mais ou menos erma –

mas sim, uma história de resistência comum pelo território, mas muito mais, pela sua cultura,

formação étnico-racial, pelas suas práticas sociais, pela sua ancestralidade, etc.

(CERQUEIRA-NETO, 2020).11 Veja-se que há uma implicação direta entre o estar em um

determinado território com o processo de luta desenvolvido em-comum para se estar (ocupar)

aquele lugar, como um meio social, como um espaço-tempo de constituição daqueles sujeitos

por meio de processos históricos de luta e resistência contra os poderes hegemônicos

institucionalizados seja a partir da estatalidade, ou não, mas certamente, não contra a Estado.

11 Decreto 4887/2003: Art. 2º Consideram-se remanescentes das comunidades dos quilombos, para os fins deste
Decreto, os grupos étnico-raciais, segundo critérios de auto-atribuição, com trajetória histórica própria, dotados
de relações territoriais específicas, com presunção de ancestralidade negra relacionada com a resistência à
opressão histórica sofrida.
§ 1º Para os fins deste Decreto, a caracterização dos remanescentes das comunidades dos quilombos será
atestada mediante autodefinição da própria comunidade.
§ 2º São terras ocupadas por remanescentes das comunidades dos quilombos as utilizadas para a garantia de sua
reprodução física, social, econômica e cultural.
§ 3º Para a medição e demarcação das terras, serão levados em consideração critérios de territorialidade
indicados pelos remanescentes das comunidades dos quilombos, sendo facultado à comunidade interessada
apresentar as peças técnicas para a instrução procedimental.

http://www.culturasjuridicas.uff.br



14
Revista Culturas Jurídicas, Vol. 11, Ahead of Print, 2024

“Os coletivos não possuem formas institucionalizadas tais quais as de um sindicato,

de um partido político ou mesmo de alguns movimentos sociais tradicionais, que com o

desenvolvimento do processo histórico foram incorporando cada vez mais dispositivos

formais à sua estrutura” (PEREZ; SILVA FILHO, 2017, p. 268), “o caráter rizomático e

nômade dos coletivos somado à sua forma de organização independente, possibilita conexões

inusitadas pela co-criação, pela justaposição e pela colisão, que redesenham outras dimensões

possíveis da existência, ressaltando a preocupação com a alteridade e com outros mundos,

coexistentes”. (MAZIVIERO; ALMEIDA, 2017, p. 8). Essa forma de organização coletiva,

nômade, rizomática, descentralizada, plural e singular ao mesmo tempo, (a)temporal, que se

faz ao mesmo tempo na precariedade e na duração, mostra claramente o sujeito

multitudinário que toma forma, e desgasta as formas tradicionais de organização política e

social, bem como, as formas tradicionais dos próprios movimentos sociais.

Nesse sentido, os coletivos quilombolas são um exemplo privilegiado de desnaturação

das formas tradicionais seja de Estado, seja de comunidade, bem como, do próprio direito,

pois, a organização do direito a partir do regime jurídico da propriedade pública e privada,

perde totalmente o seu sentido aqui. Os coletivos quilombolas percebem o território de forma

comunal e natural, fazendo parte da comunidade, e, aqui, entendendo-se território não apenas

como uma representação métrica, mas sim, como o que há de humano, natural, inumano,

material, imaterial, espiritual, etc. (ARÊDA-OSHAI, 2017). Veja-se, que se percebe uma

nova forma de organização política, social, humana, bem como, uma outra forma de

organização espaço-temporal a partir de uma cultura ancestral que está para além da

estatalidade, e de suas instituições.

Os coletivos se mantém em uma efemeridade duradoura, movimentando-se

estrategicamente por meio de práticas e ações pontuais de luta e resistência, mas ao mesmo

tempo fazendo essa luta e resistência perdurarem no real, na cotidianeidade comum que une

os sujeitos em uma luta que é comum nas pautas, nas práticas e nos “adversários”. Essa

forma coletiva rompe com a necessariedade moderna de se escolher o caminho institucional

como o único possível para resistir aos poderes instituídos. (MAZIVIERO; ALMEIDA,

2017). Veja-se que essa questão é naturalmente reveladora, pois, naturalmente o caminho

institucional para a luta e resistência acabará limitando os movimentos dos sujeitos políticos

na luta por direitos e na conquista de suas pautas, pois, lutar institucionalmente contra a

própria institucionalidade é no mínimo paradoxal.

http://www.culturasjuridicas.uff.br



15
Revista Culturas Jurídicas, Vol. 11, Ahead of Print, 2024

Claro que, aqui, é importante deixar claro que as coletividades quilombolas não

necessariamente estão definidas dentro dessas características da temporariedade,

(a)temporalidade, nômade, rizomática, embora, nem por isso não sejam coletivos. E mesmo,

os coletivos formados a partir dessas coletividades no mais das vezes, justamente por essa

ligação direta com aquela determinada comunidade quilombola, não assumem algumas

dessas características. A partir de Arêda-Oshai (2017) é possível ter bastante claro que o que

mais demarca os coletivos quilombolas enquanto coletivos sob a perspectiva lato senso, dos

coletivos urbanos, negros, LGBTQI+, feministas, culturais, é a partilha de uma luta

“em-comum”, que se constitui em variadas lutas territoriais, culturais, ancestrais, que surgem

e se nutrem de um modo-de-vida “em-comum”, de uma vivencia “em-comum”, sem que isso

não implique conflitos, pois, aí se manifesta outra característica dividida com os demais

coletivos urbanos que é a conservação da singularidade na pluralidade.

É justamente essa forma multitudinária de organização, de movimentos e práticas, que

possibilita aos coletivos, e, em especial aqui aos coletivos quilombolas, agregar uma série de

demandas, de atividades, de propostas, de movimentações, e de frentes de luta face aos

poderes instituídos. As lutas por direitos nos coletivos nunca são estanques, nunca são

limitadas à determinadas pautas, e nem por determinadas ações, mas sim, tem um caráter

múltiplo tanto nas postulações, quanto nas ações do coletivo nas lutas por tais direitos e pelo

seu lugar enquanto sujeitos. (MAIA, 2013). Como mostram Maziviero e Almeida (2017) os

chamados coletivos urbanos tem pautas múltiplas, como o direito à cidade, a questão urbana,

desenvolvimento sustentável, formas de manifestação artística, e em comum, para além da

multiplicidade e diversidade de demandas entre si, tem práticas de luta na busca pela

realização dessas demandas como a organização de cursos, eventos cultuais, as formas de

intervenção artística ou não na cidade, formas de intervenção no espaço público, como

espaço comum, entre outras várias possibilidades que se interligam independentemente da

luta travada.

Nesse sentido, os coletivos quilombolas também, tem demandas diversas, embora

centradas na conservação de seu território. A questão é que a garantia de seu território

implica a manutenção de sua cultura, uma determinada relação com a terra completamente

diversa da tomada pela sociedade em geral, práticas de saúde, práticas alimentares, até

mesmo práticas de convívio social que são possibilitadas dessa relação com o território.

Desse ponto de vista, porquanto a luta central seja pelo território, ela está para além da

acepção física, material do mesmo, pois, o território é constitutivo de um

http://www.culturasjuridicas.uff.br



16
Revista Culturas Jurídicas, Vol. 11, Ahead of Print, 2024

modo-de-vida-em-comum consigo mesmo, com os outros, e com a própria terra e a sua

biodiversidade. (ARÊDA-OSHAI, 2017).

É “o encontro de ‘múltiplas identidades’, que apesar das diferenças na política,

cooperam tendo em vista o ‘benefício de uma relação em comum’” (SCHERER-WARREN,

2014, p. 18), e é nesse sentido, em que na verdade não se trata de múltiplas identidades, mas

sim de singularidades múltiplas e de múltiplas singularidades, que em meio a um processo

antagônico constante de resistência e luta se movem contra um sentido único no caminho de

um sentido “em-comum”. “O signo do comum e do qualquer é, então, o da multidão, não o

de uma nova unidade racial, cultural ou qualquer outra” (MATOS, 2014, p. 241), e por isso,

ainda de acordo com o autor, é que as lutas da “multidão” por serem lutas das singularidades

escapam ao esquema chantagista das estruturas e instituições estatais (e “imperiais”, por

minha conta) de só perceber a possibilidade dos direitos inscrita nas lutas identitárias

construídas pelo próprio Estado para aprisionar as identidades em uma possibilidade única.

Se não fo(r)sse assim, permanece(ria) o quadro esquemático da estatalidade no qual as

identidades são fixadas e as lutas por direitos se esgotam na negatividade da construção das

identidades na sua diferença e não na sua multiplicidade singular. (MATOS, 2014).

Claro que aqui, vislumbrando-se especificamente os coletivos quilombolas pode-se

percebê-los a partir de identificação única e meramente identitária no que tange à questão

racial, e às lutas do movimento negro, no entanto, as lutas quilombolas se enviesam por

outras questões que não são unicamente de constituição identitária com base na cor ou raça,

mas sim, na relação direta como um modo de viver em comunidade, com uma determinada

experiência social que extrapola as questões identitárias. Isso obviamente não significa que a

condição racial não esteja também no centro da composição das lutas quilombolas, pois,

afinal, são comunidades oriundas da experiência dos quilombos historicamente ligados à

construção do negro no Brasil, sobretudo, tendo como central a figura do transgressor.

Nesse caminho, podemos apontar uma série de movimentos sociais que se enquadram

na lógica e sistemática dos coletivos utilizando-se de variadas formas de manifestação e

práticas insurrecionais contra os poderes instituídos seja pelo Estado, seja pelo “Império”.

Nesse quadro de movimentos a partir de Scherer-Warren (2014) podem ser citados os

Rolezinhos, o Levante Popular da Juventude, o Movimento dos Trabalhadores Sem Teto

(MTST), que inclusive se articula com coletivos na cidade de São Paulo como os coletivos

Periferia Ativa e Resistência Urbana, a Marcha das Vadias, que pode ser encarada como uma

forma hibrida de movimento e manifestação, entre outros.

http://www.culturasjuridicas.uff.br



17
Revista Culturas Jurídicas, Vol. 11, Ahead of Print, 2024

Porquanto, os coletivos tem como princípios basilares pelos quais se guiam e

conformam um conjunto característico comum que os compõe, a horizontalidade, a não

institucionalidade, a temporalidade e a auto-organização, o que demonstra uma atividade

organizada e orientada de forma múltipla e plural que movimenta-se das mais variadas

formas não institucionais de mobilização e participação democrática. (PÉREZ; SILVA

FILHO, 2017). Essa perspectiva é que coloca os coletivos no centro do surgimento de novos

movimentos sociais não institucionalizados e não hierarquizados que demandam para além de

uma reordenação das instituições e esferas de participação democráticas tradicionais, a

construção de uma nova democracia, ou, de um novo projeto democrático. E, embora, não

assumindo todas essas características, os coletivos quilombolas se colocam enquanto sujeitos

políticos na arena de luta por direitos, direitos que são seus democrática-constitucionalmente

garantidos.

Nos coletivos quilombolas não é diferente, conforme já mencionado os coletivos são

uma ponte de acesso dos movimentos aos direitos sociais, incluindo-se por esse meio as

comunidades quilombolas. Atualmente existem diversas comunidades quilombolas

espalhadas pelos Brasil, estas compostas por populações afro descendentes que em uma

época de escravidão e inexistência dos direitos humanos, entre o século XVI e XIX, surgiram

como um refúgio para escravos fugitivos que aglomeravam-se originando comunidades. Com

efeito:

O quilombo – comunidade de escravos fugidos estabelecidos em um ermo qualquer
– foi a mais segura maneira de um negro libertar-se da escravidão. Sob diversos
nomes, temos registros de comunidades como estas em quase todas as regiões que
conheceram a escravidão colonial. (MAESTRI, 1993, p. 66).

Mesmo após muitos anos do fim da escravidão, bem como as mudanças mundanas

devido a aplicação dos direitos humanos; é evidente uma dificuldade remanescente por busca

da igualdade e efetivação de direitos, onde os descendentes dessas comunidades possuem

dificuldades para exercer direitos básicos assegurados de “forma integral” previstos

constitucionalmente pelos poderes constituídos. Porquanto, os movimentos coletivos

quilombolas há muito lutam para integrar-se pluralmente à uma sociedade que diz ser

multiétnica e livre de preconceitos, no entanto, vem de encontro a inúmeras barreiras de

preconceito. Nessa linha:

http://www.culturasjuridicas.uff.br



18
Revista Culturas Jurídicas, Vol. 11, Ahead of Print, 2024

A sociedade brasileira atual traz as marcas do escravismo, quer seja, através do
preconceito e da exclusão social, pois apesar do discurso de nação multi-étnica, o
Brasil expressa seus preconceitos de forma dolorosa e variada, geralmente os
chamados afro-brasileiros moram nas periferias das cidades, nos morros e favelas,
quando não engrossam as fileiras dos desempregados, possuem subempregos mal
remunerados, freqüentemente não conseguem concluir a educação básica, o que,
apenas consolida sua posição de excluído e marginalizado (MARTINS, NISHJIMA
2010, p 59-69)

Nesse ponto, fica claro que os coletivos, como os já citados inclusive anteriormente

no presente artigo, se inserem no campo dos movimentos sociais seja de forma clara

denominando-se de coletivos, e agindo como tal, seja adotando outras nomenclaturas,

estruturas e formas, mas, tendo em comum práticas de luta e resistência do e pelo comum. Se

os movimentos sociais assumem uma variada gama de possibilidades entre o

institucionalizar-se ou não; entre as múltiplas práticas de luta e resistência, escolhendo

diversas e diferenciadas formas de manifestação, de posicionamento; entre pautas, demandas

e direitos que no mais das vezes são comuns à todos os sujeitos e aos coletivos enquanto

sujeitos; uma característica eles tem em comum, que é a forma multitudinária de mover-se e

articular-se.

Dessa forma, repercute a necessidade da constituição e movimentações desses

coletivos principalmente no que tange ao enfrentamento histórico das dificuldades de acesso

à direitos e garantias, trazendo à tona as necessidades de discutir e promover representações a

luz do que já é constituído. Verifica-se que no âmbito constitucional, apesar de existir

previsão de garantias, ainda não há forte consolidação na execução direitos. Isso porque, o

poder constituído, como já mencionado, precisa ser transposto pelas lutas constantes das

comunidades para que não haja uma estabilização e venha a se tornar um direito pouco

consolidado, ínfimo. Os movimentos quilombolas emergiram significativamente desde a

Constituição Federal de 1988 que já fundamentava a garantia do art. 68. Contudo, em 2001,

foi quando começou de fato o reconhecimento e autoidentificação das comunidades

quilombolas, muito cultivado pelos agentes do movimento social negro, tendo um marco

importante a partir de 2003 com o já citado Decreto 4.887 que determina a prática de

demarcação das terras quilombolas e os procedimentos adotados em tal processo.

Tal reconhecimento garantiu a emissão do título definitivo da posse de terras de

quilombos às comunidades reconhecidas pela certidão de reconhecimento das comunidades

remanescentes, evidentemente não há todas, o que ainda permite a existência de um déficit

gigantesco no que tange ao número de comunidades remanescentes de quilombos, e às terras

http://www.culturasjuridicas.uff.br



19
Revista Culturas Jurídicas, Vol. 11, Ahead of Print, 2024

reconhecidas pelo Estado. Enfim, esse foi apenas o primeiro passo que, apesar de muito

recente na história das comunidades, é absolutamente primordial para as demais lutas

políticas, jurídicas e sociais, pois através disso que se induziu a articulação e organização

política das comunidades a fim de ampliar a visibilidade para as comunidades e os direitos

reivindicados. Nessa perspectiva, a luta é sobretudo territorial e cultural, pois, tem em uma

dada apreensão do território a conformação de uma cultura.

3 A luta por direitos nos e dos coletivos quilombolas: (des)construindo culturas e

territórios

O processo histórico desde o surgimento das comunidades quilombolas até a

atualidade do poder constituído a partir da Constituição Federal de 1988, obteve relevantes

mudanças e sobreposições da voz do movimento em prol de direitos que antes era

absolutamente rechaçados. Isso porque, as comunidades através dos movimentos induzem o

reconhecimento de suas lutas por amplas camadas da sociedade até atingir a significativa

inclusão nos meios públicos e em políticas públicas específicas. Essas lutas agregam ao

movimento desde questões como nomenclatura do movimento até a efetivação de garantias

desde então oprimidas pelo poder constituído.

A redemocratização brasileira, apesar de importante para destaque de inúmeras

garantias, evidencia o poder constituído como um poder a ser modificado, pois para além do

que se apresenta na leitura dos dispositivos constitucionais, as comunidades quilombolas

precisam exercer constantes resistências e reivindicações para manutenção de direitos

supostamente assegurados pelo Estado, mas que na realidade são negligenciados. Assim, os

movimentos das comunidades derivadas dos quilombos constituem a questão territorial e

cultural, como uma questão política que se dá no plano do antagonismo, da resistência e da

luta, não uma mera luta por reconhecimento, mas sim, por uma existência que é sua, singular

e plural.

Nas palavras de Carril (2017), é de suma importância questionar a origem da cultura,

porque ela advém de contatos e vivencias presentes nas organizações sociais, ou seja, são

relações sociais constituídas por confrontos e silenciamentos, exprimidos pelo controle social

que ora optam por reconhecer a diversidade dos movimentos, ora optam por rechaçá-las de

acordo com o ganho político. A inconstância das garantias e da proteção do estado

reestabelece a luta em prol da presença territorial fundada no coletivo.

http://www.culturasjuridicas.uff.br



20
Revista Culturas Jurídicas, Vol. 11, Ahead of Print, 2024

Evidencia-se, assim, a importância da manutenção da luta das comunidades pelo seu

entendimento de espaço terra/território como uma ocupação coletiva da comunidade, não

individual como muitas vezes se oportuniza o Estado e o poder constituído. Adentrando neste

ponto, apesar da constância e da incessante luta diária pelo reconhecimento dos direitos

territoriais, culturais e sociais, as relações sociais estabelecidas pelas comunidades pouco se

dão através da agricultura proporcionada pelas terras reconhecidas aos quilombos. Isso

porque, reforçando a supressão capitalista, é proeminente a existência de articulações

políticas que buscam desmerecer os interesses comunitários em prol de interesses

institucionais e mercadológicos.

Por exemplo, no tocante ao estado do Pará, e especificamente à região do Marajó na

qual há um grande número de comunidades remanescentes de quilombos, as lutas desses

coletivos quilombolas são antes de mais nada lutas pelo território que é seu por direito, e pela

manutenção de uma cultura e de um modo de vida ancestral que está diretamente ligado à

compreensão sobre a terra e ao uso que lhe é destinado, bem como, quanto ao modo de

produção que envolve essa relação. Nesse contexto, os conflitos pelas terras ligados ao

agronegócio e a práticas industriais de agricultura impõe aos coletivos quilombolas desde

limites territoriais indevidos, até uma cultura que não é a sua, e a própria ameaça constante de

expropriação e aniquilação daquelas comunidades. (ARÊDA-OSHAI, 2017). Com efeito:

Além de contaminarem as terras e as águas deliberadamente com agrotóxicos,
construíram cercas impedindo o movimento dos quilombolas nas terras onde
nasceram, cresceram e das quais dependem para sua reprodução física e cultural.
Vigilantes armados e cercas elétricas vêm impedindo o acesso dos quilombolas aos
territórios de pesca, de caça, de cultivo de roças e extrativismo, a exemplo do açaí.
(ARÊDA-OSHAI, 2017, p. 54).

Isso deixa bastante cristalino a importância vital da concessão da titulação12 da terra –

do território – para as comunidades quilombolas, pois, assim, vislumbra-se uma maior e

eficaz proteção às terras referentes à comunidade. Apesar da a Constituição Federal de 1988

12 “O Instituto Nacional de Reforma Agrária, por força de lei Federal, é o órgão responsável pela titulação dos
territórios quilombolas no Brasil. O processo para o reconhecimento e regularização das áreas quilombolas
possui várias etapas. São elas: 1) Autodefinição Quilombola – obtenção da Certidão de Autorreconhecimento
emitida pela Fundação Cultural Palmares; 2) Elaboração do RTDI - Relatório Técnico de Identificação e
Delimitação – levantamento de informações cartográficas, fundiárias, agronômicas, ecológicas, geográficas,
socioeconômicas, históricas, etnográficas e antropológicas. Este tem por objetivo identificar os limites das terras
das comunidades remanescentes de quilombos; 3) Publicação do RTDI; 4) Portaria de reconhecimento –
publicação de portaria no Diário Oficial da União e dos estados que reconhece os limites do território
quilombola. 5) Decreto de desapropriação – no caso em que há imóveis privados (títulos ou posses) incidentes
no território. 6) Titulação – titulação mediante a outorga de título coletivo, imprescritível e pró-indiviso à
comunidade, em nome de sua associação legalmente constituída”. (RIO GRANDE DO SUL, 2020).

http://www.culturasjuridicas.uff.br



21
Revista Culturas Jurídicas, Vol. 11, Ahead of Print, 2024

garantir o direito à titulação às comunidades remanescentes de quilombos, o processo é

bastante arrastado, e com muitas problemáticas que podem surgir no meio do caminho. O que

não se pode discutir, e se deve ter claro, é que frente ao poderio do latifúndio e do

agronegócio, as comunidades quilombolas consideram vital a titulação de suas terras por

parte do Estado, haja visto que “a titulação serve de escudo contra as investidas de invasores

e pode solucionar situações de ameaças e conflitos abertos nas quais se encontram várias

comunidades quilombolas”. (ARÊDA-OSHAI, 2017, p. 53).

Arêda-Oshai (2017) aponta que o estado do Pará, embora tenha tido de maneira tardia

a introdução da mão-de-obra escravizada, era em 2017 o quarto no ranking nacional de

estados com comunidades quilombolas, à época com 258 comunidades, estando os coletivos

quilombolas presentes em 56 dos 144 municípios do Pará. Pelos números atuais da Fundação

Palmares (2020), o estado do Pará ainda figura em quarto no ranking nacional com um total

de 263 comunidades quilombolas, reconhecidas pela Fundação Palmares, podendo o número

de comunidades identificadas ser maior.13 Ainda de acordo com Arêda-Oshai (2017) naquele

ano o número total de comunidades quilombolas tituladas no estado do Pará era de 108

comunidades, o que indicava o maior número de comunidades tituladas em um dos estados

da Federação. Hoje, de acordo com o INCRA (2020a), com números encontrados apenas

referentes à Belém e Santarém, respectivamente há 2 comunidades tituladas e uma com

titulação parcial; e 1 ma comunidade titulada. É importante frisar que uma das comunidades

citadas por Arêda-Oshai (2017) como uma das que mais enfrentava conflitos fundiários, a

comunidade Gurupá situada no município de Marajó, ainda hoje não obteve a titulação

referente ao seu território.

Veja-se que nesse ponto, embora, haja avanços após a promulgação da Constituição

Federal de 1988, e principalmente após as alterações legislativas no caminho da

concretização, garantia e defesa dos direitos dos coletivos quilombolas aos seus territórios, os

avanços ainda são por demais lentos, sobretudo, no que se relaciona com o processo de

titulação das terras. O que denota especial atenção aqui, é o território compor a cultura das

comunidades, a partir e para além da própria relação cultural que os coletivos quilombolas

13 Atualmente pelos dados da Fundação Palmares (2020) o estado do Maranhão (MA) é o que tem o maior
número de comunidades reconhecidas com 839, sendo dessas 583 certificadas, seguido da Bahia (BA) com 821
comunidades reconhecidas, sendo dessas 668 certificadas, de Minas Gerais (MG) com 400 comunidades
reconhecidas e 313 certificadas, do Pará (PA) com 263 comunidades reconhecidas e 205 dessas certificadas, e
do estado de Pernambuco (PE), com 195 comunidades reconhecidas, e dessas, 149 certificadas, sendo os 5
estados da Federação com o maior número de comunidades reconhecidas.

http://www.culturasjuridicas.uff.br



22
Revista Culturas Jurídicas, Vol. 11, Ahead of Print, 2024

tem com o território, que é constitutivo de sua cultura, e à determina em questões

relacionadas à saúde, educação, alimentação, etc.

No estado do Rio Grande do Sul hoje, temos 146 comunidades quilombolas

identificadas, das quais 90% estão certificadas pela Fundação Palmares (RIO GRANDE DO

SUL, 2020). De acordo com a própria Fundação Palmares (2020), o Rio Grande do Sul é o

sexto estado da federação no ranking das comunidades quilombolas reconhecidas, ao número

de 136 comunidades, tendo a sua totalidade certificada. Porquanto, e vejam a discrepância, de

acordo com Rio Grande do Sul (2020) apenas 2 comunidades são tituladas, e 3 comunidades

possuem título parcial, informação essa corroborada pelo próprio INCRA (2020a).

Especificamente no que tange ao município de Santa Maria, no qual se localiza a

Universidade Federal de Santa Maria (UFSM), desenvolvedora do projeto de pesquisa no

qual se insere o presente artigo, há o registro 2 comunidades quilombolas, a comunidade

Arnesto Penna Carneiro (Recanto dos Evangélicos), (RIO GRANDE DO SUL, 2020; INCRA

2020b). De acordo com INCRA (2020b), o processo de titulação da comunidade quilombola,

fora aberto no ano de 2006, ou seja, há 14 anos, o que explicita a morosidade e lentidão da

concessão da titulação refere ao seu território, bem como, o descaso estatal para com os

direitos territoriais – não apenas, é claro – garantidos constitucionalmente à essas

comunidades por serem remanescentes de quilombos.

Ainda de acordo com o INCRA (2020a) o processo de titulação referente à

comunidade Arnesto Penna Carneiro encontra-se tramitando, tendo a comunidade já

elaborado o RTDI (Relatório Técnico de Delimitação e Identificação), mas ainda não

havendo portaria para o reconhecimento do mesmo. A comunidade remanescente de

quilombos Arnesto Penna Carneiro14 localizada no município de Santa Maria como já

referido, engloba uma área de 264,2000 hectares, habitada por 16 famílias, lutando pelo

reconhecimento de seu território, um direito que é seu, porém, negado pelo Estado. Na

experiência paraense já trazida, fica mais evidente a importância da questão territorial, bem

14 Tal comunidade quilombola tem origem a partir da chegada da família Penna à região nos anos de 1800,
sendo uma família de portugueses empenhada no processo de povoamento da região, que a partir de sua chegada
teve uma grande ascensão social, sendo uma família de importante papel no povoamento da região em que hoje
se localiza Santa Maria, bem como, para a própria cidade. É importante destacar que os escravos para os quais
foram deixadas as terras que hoje compreendem a comunidade, tinham ligação com a família Penna. “Segundo a
análise dos registros de batismo e casamento realizados por Rubert, verificou-se que foi, possivelmente, de
dentro da escravaria de José Fernandes Penna, filho de Manoel Fernandes Penna, que se originou a escrava
Balbina, mãe de cinco dos seis legatários que receberam por herança a área no interior da qual se encontra
situada hoje a comunidade quilombola Arnesto Penna Carneiro. Foi para seis descendentes diretos de escravas
que Ambrozina Celestina Penna, viúva de Manoel Fernandes Penna, deixou em testamento a área de terras que
deu origem ao território negro que acolhe, atualmente, a comunidade quilombola Arnesto Penna Carneiro”.
(MONTEIRO, 2012, p. 86).

http://www.culturasjuridicas.uff.br



23
Revista Culturas Jurídicas, Vol. 11, Ahead of Print, 2024

como, os sistemáticos conflitos territoriais e fundiários que permeiam a luta dos coletivos

quilombolas.

A disseminação de conflitos territoriais no estado do Pará ganhou grande evidência
quando, entre os dias 08 e 11.05.2017 a Malungu ocupou a sede da
Superintendência Regional do Instituto Nacional de Colonização e Reforma Agrária
(SR-INCRA). O ato político pretendeu denunciar a morosidade do Estado brasileiro
nas titulações dos territórios quilombolas e, em decorrência, as situações de
violência que vulnerabilizam várias comunidades quilombolas no Pará.
(ARÊDA-OSHAI, 2017, p. 57).

Nesse contexto, se percebe claramente um modo de ação política bastante usual pelos

coletivos em suas mais diversas formas e composições, bem como, em seus mais variados

campos de luta, o que denota o viés político das lutas dos coletivos quilombolas e evidencia a

sua ligação aos coletivos lato senso, e, até mesmo, à organização multitudinária da luta, pois,

a luta se dá pelos mesmos motivos, e contra os mesmos agentes. E, se a luta por território é

uma marca indelével dos coletivos quilombolas, é porque o território compõe um tecido vivo

de práticas sociais das mais diversas, ligadas à processos de cura, à espiritualidade, à

passagem e conservação do conhecimento, à preservação da memória, à relação com a

natureza, com a terra, e com os seres, materiais e imateriais (espirituais) que a habitam,

forjando efetivamente uma culturalidade que tem no território enquanto espaço-tempo social,

o centro de constituição e conservação dos coletivos quilombolas.

Na análise sobre a comunidade quilombola de Arnesto Penna Carneiro se encontra

essa ligação que é cultural com o território, o território não é apenas o lugar aonde se habita,

no qual se mora, mas sim, é um ambiente de convívio, de crenças, de saberes, ou seja, de uma

cultura que se constrói a partir do, e com o território. No trabalho de Monteiro (2012), nota-se

isso de maneira clara nos relatos sobre as técnicas de plantio baseadas nas fases lunares, os

saberes curativos compartilhados pelas mulheres, que se dão através da flora da região a

partir de plantas e chás, constituindo toda uma relação com a terra, que é típica de uma

comunidade rural/agrícola que tem no cultivo da terra a sua subsistência e a sua fonte de

renda. Ainda, a relação direta com os produtores da região para o próprio plantio e cultivo da

terra, mostra a relação da comunidade Arnesto Penna Carneiro, em uma região tomada por

propriedades rurais e voltada para o agronegócio, deixando bastante evidente a importância

de se obter a titulação do território.

“Por essa razão é que se afirma que os territórios são imprescindíveis para reprodução

física e sociocultural. É deles que são extraídas, mas também construídas as condições

http://www.culturasjuridicas.uff.br



24
Revista Culturas Jurídicas, Vol. 11, Ahead of Print, 2024

imateriais, mas também materiais para a reprodução do coletivo, a exemplo de alimentos,

plantas e animais utilizados para fins terapêuticos”. (ARÊDA-OSHAI, 2017, p. 59). Nesse

sentido, se tem claro a relação que permeia os coletivos quilombolas no geral, independente

de aonde se localizem, ou, em qual estado da Federação estejam localizados, pois, a relação

com o território é permeada por uma relação múltipla entre seres materiais e imateriais, reais

e imaginários, mundanos e espirituais, humanos e naturais, que é própria e constitutiva de

uma cultura que deve ser mantida.

“As relações, nem sempre harmoniosas, desenvolvidas entre pessoas, espíritos de

mortos e seres encantados são regidas por princípios éticos que indicam a valorização e

respeito ao ambiente e a todos os seres vivos que se movimentam e interagem nos territórios,

independente da aparência que exibam”. (ARÊDA-OSHAI, 2017, p. 59). Essa relação

constitutiva de uma cultura e de um modo de vida também está presente na comunidade

quilombola de Júlio Borges, localizada no município de Salto do Jacuí, no Rio Grande do

Sul, em que há o cultivo da terra e a relação com o território como algo central na construção

coletiva da cultura daquele lugar, e daquelas pessoas descendentes de escravos, que forjam

uma relação social, e uma cultura próprias ligadas ao habitar – com um significado bem mais

amplo, como já mostrado no presente artigo – aquele lugar. (QUADROS, 2015).

Segundo dados do INCRA (2020b) o processo de titulação do território que

compreende o coletivo quilombola de Júlio Borges data de 2006, processo nº

54220.001414/2006-94. É importante notar que o processo de titulação que envolve a

comunidade de remanescentes de quilombo de Júlio Borges é bastante complexo, e une uma

série de peculiaridades que dificultam a titulação da área por parte da comunidade

quilombola. Algumas dessas questões são técnicas, e iremos mencionar, mas, sem

aprofundá-las, como é o caso do RTDI não conclusivo. No entanto, outras questões envolvem

diretamente a titulação das terras, e, logo, o território, o que mais nos interessa aqui.

(QUADROS, 2015).

De acordo com Quadros (2015) os conflitos fundiários envolvem naturalmente os

processos de demarcação, titulação e desintrusão, dos territórios referentes aos coletivos

quilombolas, algo que não é peculiar somente do estado do Rio Grande do Sul, como visto na

análise dos coletivos quilombolas paraenses, e dos conflitos fundiários que envolvem a

questão no Pará. Como relata Quadros (2015, p. 54) sobre outros coletivos próximos ao de

Júlio Borges, os quais se vinculam a esse não só pela proximidade geográfica, como também,

por relacionarem-se ao mesmo tronco de parentesco da comunidade quilombola de Júlio

http://www.culturasjuridicas.uff.br



25
Revista Culturas Jurídicas, Vol. 11, Ahead of Print, 2024

Borges “no início deste ano, os habitantes de Rincão dos Caixões precisaram realizar uma

ocupação forçada das terras tituladas que passaram pelo processo de desintrusão”. Essa

ocupação se deu devido ao granjeiro que ocupava a área desapropriada se negar a retirar-se

da mesma, o que importou para as famílias de Rincão dos Caixões15 a ocupação forçada.

“Na Comunidade do Sítio16, ainda que não tenham precisado fazer a invasão da área

titulada, o processo foi antecedido por dispositivos de intimidação das famílias que ali vivem,

uma vez que tiveram os acessos às áreas de moradia e ao olho d’água fechados pelo

proprietário lindeiro”. (QUADROS, 2015, p. 54). Essa problemática deixa bastante evidente

a importância da titulação das terras, e do território em si, para o desenvolvimento da cultura

dos coletivos quilombolas em meio a uma cultura de relação com o território e tudo que o

compreende, que é completamente diversa da relação comumente tida com a terra por parte

dos proprietários rurais, e até mesmo do próprio Estado, em uma lógica de expropriação e

produção capitalista de riqueza.

Em relação ao coletivo quilombola de Júlio Borges, o conflito fundiário se apresenta

extremamente multifacetado, no que tange ao território em sim, como também, e

principalmente no que se relaciona com os sujeitos que habitam o território compreendido

pelo coletivo quilombola Júlio Borges. Isso implica socialmente uma problemática que

envolve a própria relação de, ao querer que as terras sejam devidamente demarcadas, e sejam

tituladas, ao mesmo tempo, não querem que isso implique em um desfazimento de laços que

se criam com os que ali habitam, bem como, os remanescentes de quilombos entendem a

precariedade e a expropriação que constitui outros que ali também vivem. Com efeito:

A área titulada ao coletivo não pertence a particulares, mas sim ao Estado, e o
processo de desintrusão, não envolveu a retirada de proprietários empoderados,
mas, sim, de indígenas e famílias de posseiros. A particularidade deste evento
provocava cortes nas relações que vinculavam as coletividades que vivem na região,
e estes cortes replicavam nas próprias relações dos mediadores do Estado com os
quilombolas. Visando cumprir com o previsto no Artigo 68 da Constituição Federal,
regulamentado através do decreto 4887 de 2003, o Estado, por intermédio da ação
do INCRA e da Secretaria de Desenvolvimento Rural do RS, notificou o coletivo
Kaingang da Borboleta e as famílias de posseiros a deixarem o local. Como
represália a esta notificação, que ocorreu no início do ano de 2013, dirigiu-se ao
povoado, o já mencionado coletivo Kaingang chegado da Terra Indígena da Guarita,
que escolheu permanecer no local enquanto aguardam a definição sobre a
demarcação da Borboleta. O cumprimento da lei colocava o Estado como mediador

16 Sobre o coletivo quilombola do Sítio não se encontrou dados desse ano sobre o processo de titulação.

15 De acordo com o INCRA (2020a) a comunidade de remanescentes de quilombos Rincão dos Caixões é uma
das 2 comunidades quilombolas tituladas no Rio Grande do Sul. O território do coletivo quilombola se encontra
no município de Jacuizinho (RS), ocupando um território de 226,1684 hectares, e, engloba 22 famílias.

http://www.culturasjuridicas.uff.br



26
Revista Culturas Jurídicas, Vol. 11, Ahead of Print, 2024

das relações dos quilombolas com o seu território, mas não com estas alteridades.
(QUADROS, 2015, p. 55).

Logo, o conflito que se materializa no coletivo quilombola de Júlio Borges implica

um estar “em-comum” daquelas comunidades ali pertencentes, que implica um tratamento

diverso por parte do Estado, no sentido de compor territorialidades, e alteridades, que,

embora, o território seja por direito dos remanescentes de quilombos de Júlio Borges, não

estão necessariamente em conflito, pois, passam por um mesmo processo de expropriação e

precarização imposto pelo Estado e pela sociedade, a partir do descaso para com essas

comunidades, para com esses sujeitos.

Nota-se que a luta é constante nas comunidades que prosperam em uma produção

coletiva não se inserindo na perspectiva de uma agricultura em escala industrial e na

exploração fundiária, o que agrava e radicaliza os processos e conflitos para a manutenção de

direitos comuns, e de um outro modo de produção, que se confronta com muitos interesses de

produção capitalista, consequentemente, sendo um dos grandes problemas na manutenção

dos territórios quilombolas, e no processo de titulação. A resistência dos coletivos

quilombolas ultrapassa aos espaços territoriais fundiários privados, e se coloca de encontro ao

próprio Estado que deveria garantir esses direitos, mas também está inserido na lógica

proprietária, e, por consequência, no modo de produção capitalista.

[...] gostaria de chamar atenção para o comportamento político dos quilombolas ao
contestarem o Relatório elaborado pelo INCRA. Além de revelar um modo “outro”
de fazer política, que nos impele e nos obriga a levar a sério os conceitos
quilombola, esta atitude anuncia algo de sua territorialidade que replica nas próprias
relações com a Política Nacional de Titulação e com o Estado como um todo.
(QUADROS, 2015, p. 89).

O que parece bastante claro, é que a perspectiva quilombola de compreensão e

apreensão do território não se relaciona com o modo de produção capitalista, nem com o que

Hardt e Negri (2016) denominam de república da propriedade, ou seja, do regime jurídico

unicamente possível desde a modernidade, que é o da propriedade, seja pública, seja privada.

Pois, a mirada quilombola sobre o território, seu modo de relacionar-se, e conviver

territorialmente, pois o território para os quilombolas não é somente habitado, mas sim, e

principalmente (con)vivido, está inscrito no comum17.

17 A partir de agora, sempre que se utilizar o termo comum sem aspas, estará se referindo ao comum enquanto
modo de produção, porquanto, quando o termo comum for utilizado entre aspas, estará se referindo ao “comum”
enquanto sujeito.

http://www.culturasjuridicas.uff.br



27
Revista Culturas Jurídicas, Vol. 11, Ahead of Print, 2024

Para Hardt e Negri (2016) o comum designa a riqueza comum do mundo material, ou

seja, o ar, a água, os frutos da terra, e tudo que decorre diretamente da natureza, do meio

ambiente. Por quanto, compreende também os resultados da produção social, da produção do

“comum”, sejam conhecimentos, saberes, imagens, signos, códigos, afetos, etc. pois, é nessa

linha que o território sob o viés de compreensão dos coletivos quilombolas é um ambiente

“em-comum”, é fruto do “comum”, e é instância do comum, de um modo de produção

comum, e, não, proprietário-capitalista.

“Esse conceito do comum não coloca a humanidade separada da natureza, seja como

sua exploradora ou sua guardiã; centra-se, antes, nas práticas de interação, cuidado e

coabitação num mundo comum, promovendo as formas benéficas do comum e limitando as

prejudiciais”. (HARDT; NEGRI, 2016, p. 8). Nesse contexto, é que Negri (2016b) deixa

bastante claro que o comum não é propriedade, pois é diverso do regime de apropriação

privada do comum nas suas duas formas, sendo um outro modo de produção, pois, não é “a

apropriação do público (do patrimônio do estado, dos bens públicos e dos serviços públicos,

etc.) pela esfera privada e, segunda forma, a apropriação do que chamamos de natureza, ou

seja, os bens da terra e do ambiente, as potências físicas da vida, etc”. (NEGRI, 2016b, p. 2).

“O importante é reconhecer o comum como modo de produção na nossa sociedade e

como produto fundamental do trabalho de todos” (NEGRI, 2016b, p. 8), e, assim

reconhecendo, reconhecer o “comum” enquanto o sujeito desse modo de produção, ou seja,

percebendo o comum sob uma dupla perspectiva em que o “comum” produz o comum,

estando “em-comum”, o que se dá com nítida clareza nas práticas produtivas quilombolas, e

na sua cosmovisão sobre o território, a natureza, a produção de saberes, que forjam uma

cultura que imbrica necessariamente “comum” e comum.

Desse modo, os coletivos quilombolas se colocam como no plano de um sujeito

“comum”, que está ancorado em um modo de produção comum que não se insere na lógica

proprietária e capitalista, seja pelo regime privado, seja pelo viés estatal. Portanto, verifica-se

que a luta se revigora a cada dia, sendo sempre importante sua definição nos pequenos

detalhes para impactar desde as pequenas formas de constituição e manutenção cultural, pois

ainda que constante, a construção da luta política pela manutenção e garantia de uma cultura

diversa se insurge lado-a-lado com a iminente ameaça de desaparecimento e fragilidade ao

movimento induzida pelas políticas capitalistas privadas e estatais.

Considerações finais

http://www.culturasjuridicas.uff.br



28
Revista Culturas Jurídicas, Vol. 11, Ahead of Print, 2024

Partindo-se do pressuposto de que há um novo sujeito político constituído,

qual seja, o “comum”, sujeito esse multitudinário e plural, e, que a partir dessa nova

subjetividade constitui-se, ou, pelo menos, pode se constituir um “novo” modo de

produção comum, compreendeu-se os coletivos quilombolas inseridos nessa nova

ambiência, e como um novo sujeito “comum”, ou, como um sujeito que constitui o

“comum”.

Desde esse contexto, é importante inserir os coletivos, e, os coletivos

quilombolas, oriundos de comunidades remanescentes de quilombos na perspectiva

dos movimentos sociais, tendo como pano de fundo a teoria dos movimentos sociais,

mas, avançando na direção de uma percepção aberta do que sejam os movimentos

sociais, e do modo como eles se compõe, inseridos nos movimentos multitudinários,

abrigando sob esse novo paradigma também os coletivos quilombolas como sujeitos

antagonistas, e de resistência.

Dessa forma, fica claro na análise das experiências quilombolas trazidas pelo artigo,

que sim, os coletivos quilombolas se colocam como sujeitos em luta, a partir de movimentos

de resistência, e, sendo antagonistas tanto ao Estado, como ao domínio do privado. Essa luta

empreendida pela manutenção de uma cultura se dá, sobretudo, a partir da concepção de

território, não apenas como um lugar a ser habitado, mas como um ambiente “em-comum” a

ser convivido, aonde há um “ser-em-comum”, um “fazer-em-comum”, e um

“estar-em-comum”, onde sujeito e território formam o comum, pois, são o “comum”.

Referências

ARÊDA-OSHAI, Cristina Maria. “Tudo é importante, mas nossa bandeira de luta, mesmo, é
o território”. Revista Aceno, Cuiabá, V. 4, Nº 8, p. 49-67, ago-dez. 2017.

BELTRÃO, Breno Neno Silva; CAVALCANTE, Jane Felipe. Jovens Quilombolas Em
Movimento: A Luta Pela Efetivação De Direitos Humanos Em Salvaterra – Pará, Revista Dir.
Gar. Fund., Vitória, v. 17, n. 2, p. 51-80, jul./dez. 2016.

BERNARDES, Márcio de Souza. A (Re) Invenção do Comum no Novo Constitucionalismo
Latino-Americano: ecologia política, direito e resistência na América Latina. Florianópolis:
UFSC, 2017, 311 p. Tese (Doutorado) – Programa de Pós-Graduação em Direito,
Universidade Federal de Santa Catarina, Florianópolis, 2017.

http://www.culturasjuridicas.uff.br



29
Revista Culturas Jurídicas, Vol. 11, Ahead of Print, 2024

BRASIL. Constituição (1988). Constituição da República Federativa do Brasil: promulgada
em 5 de outubro de 1988. "Artigo 68 do Ato das Disposições Constitucionais Transitórias que
estabelece: Aos remanescentes das comunidades dos quilombos que estejam ocupando suas
terras é reconhecida a propriedade definitiva, devendo o Estado emitir-lhes os títulos
respectivos". Diário Oficial da União, Brasília, DF: Presidência da República, 5 out. 1988.

BRASIL. Constituição (1988). Constituição da República Federativa do Brasil: promulgada
em 5 de outubro de 1988. "Artigo 215, de 5 de outubro de 1988. § 1º Seção II - Da Cultura.
Título VIII - Da Ordem Social. Capítulo III - Da Educação, da Cultura e do Desporto. Define
que o Estado protegerá as manifestações das culturas populares, indígenas e afro-brasileiras,
e das de outros grupos participantes do processo civilizatório nacional". Diário Oficial da
União, Brasília, DF: Presidência da República, 5 out. 1988.

BRASIL. Constituição (1988). Constituição da República Federativa do Brasil: promulgada
em 5 de outubro de 1988. "Artigo 216, de 5 de outubro de 1988. § 5º Título VIII - da Ordem
Social. Capítulo III - Da Educação, da Cultura e do Desporto Seção II Da Cultura. Estabelece
que ficam tombados todos os documentos e os sítios detentores de reminiscências históricas
dos antigos quilombos". Diário Oficial da União, Brasília, DF: Presidência da República, 5
out. 1988.

BRASIL. Lei n. 7.668, de 22 de agosto de 1988. Autoriza o Poder Executivo a constituir a
Fundação Cultural Palmares - FCP e dá outras providências. Diário Oficial da União,
Brasília, DF: Presidência da República, 23 ago. 1988.

BRASIL. Decreto n. 4.887, de 20 de novembro de 2003. Regulamenta o procedimento para
identificação, reconhecimento, delimitação, demarcação e titulação das terras ocupadas por
remanescentes das comunidades dos quilombos de que trata o art. 68 do Ato das Disposições
Constitucionais Transitórias. Diário Oficial da União, Brasília, DF: Presidência da República,
21 nov. 2003.

BRASIL. Resolução CNE/CEB n. 8, de 20 de novembro de 2012. Define as Diretrizes
Curriculares Nacionais para a Educação Escolar Quilombola na Educação Básica. Diário
Oficial da União, Brasília, DF: MEC/CNE/CEB, 21 nov. 2012. Seção 1, p. 26.

BRASIL. Resolução CD/FNDE n. 26, de 17 de junho de 2013. Conselho Deliberativo. Fundo
Nacional de Desenvolvimento da Educação. Dispõe sobre o atendimento da alimentação
escolar aos alunos da educação básica no âmbito do Programa Nacional de Alimentação
Escolar - PNAE. Diário Oficial da União, Brasília, DF: MEC/CD/FNDE, 18 jun. 2013.

BRASIL. Ministério da Educação. Instituto Nacional de Estudos e Pesquisas Educacionais
Anísio Teixeira. Censo Escolar da Educação Básica de 2013. Brasília: MEC/INEP, 2014.

CARRIL, Lourdes de Fátima Bezerra. Os desafios da educação quilombola no Brasil: o
território como contexto e texto. Revista Brasileira de Educação, Rio de Janeiro, vol.22, Nº
69, p. 539-564, 2017.

CERQUEIRA-NETO, Sebastião Pereira Gonçalves de. Quilombos no Brasil, Uma Condição
Geopolítica de Confinamento e Resistência aos Arquétipos Territoriais Dominantes: o caso
de Helvécia no extremo sul da Bahia. Revista Biblos, Coimbra, Nº 6, p. 29-54, jan-dez. 2020.

http://www.culturasjuridicas.uff.br



30
Revista Culturas Jurídicas, Vol. 11, Ahead of Print, 2024

FUNDAÇÃO CULTURAL PALMARES. Quadro Geral de Comunidades Remanescentes de
Quilombos (CRQs). Disponível em:
http://www.palmares.gov.br/wp-content/uploads/2015/07/TABELA-DE-CRQ-COMPLETA-
QUADRO-GERAL-20-07-2020.pdf. Acesso em: 23 dez. 2020.

GOHN, Maria da Glória. Movimentos Sociais na Contemporaneidade. Revista Brasileira de
Educação, Rio de Janeiro, V. 16, Nº 47, p. 333-361, 2011.

GONÇALVES, Fernando do Nascimento. Poéticas políticas, políticas poéticas: comunicação
e sociabilidade nos coletivos artísticos brasileiros. Revista E-Compós, Brasília, V. 13, Nº 1, p.
1-14, jan-abr. 2010.

GUIMARAENS, Francisco de. Spinoza e o Conceito de Multidão: reflexões acerca
do sujeito constituinte. Revista Direito, Estado e Sociedade, Rio de Janeiro, V. 9,
n. 29, p. 152-173, 2006.

HARDT, Michael; NEGRI, Antonio. Império. Tradução: Berilo Vargas. Rio de Janeiro:
Record, 2002.

HARDT, Michael; NEGRI, Antonio. Multidão: guerra e democracia na era do
Império. Tradução: Giuseppe Cocco. Rio de Janeiro: Record, 2014a.

HARDT, Michael; NEGRI, Antonio. Bem Estar Comum. Tradução: Clóvis Marques.
Rio de Janeiro: Record, 2016.

HOFFMAM, Fernando. Do Cosmopolitismo ao “Comumpolitismo” Enquanto Um Novo
Ambiente Para os Direitos Humanos na Era do Império. Rio de Janeiro: Lumen Juris, 2019.

INCRA. Acompanhamento dos Processos de Regularização Quilombola. Disponível em:
https://www.gov.br/incra/pt-br/assuntos/governanca-fundiaria/andamento_processos.pdf.
Acesso em: 23 dez. 2020. 2020a.

INCRA. Relação dos Processos de Regularização de Territórios Quilombolas Abertos.
Disponível em:
https://www.gov.br/incra/pt-br/assuntos/governanca-fundiaria/processos_abertos.pdf. Acesso
em: 23 dez. 2020. 2020b.

MAGALHÃES DE LIMA, Carlos Henrique. A Cidade em Movimento: práticas insurgentes
no ambiente urbano. Revista Oculum Ensaios, Campinas, V. 12, Nº 1, p. 39-48, 2015.

MAIA, Gretha Leite. A Juventude e os Coletivos: como se articulam novas formas de
expressão política. Revista Eletrônica do Curso de Direito UFSM, Santa Maria, V. 8, Nº 1, p.
58-73, 2013.

MARTINS, Luciana Aparecida Ramos; NISHIJIMA Toshio. Preservação Ambiental E
Qualidade De Vida Em Comunidades Quilombolas. Revista Eletrônica em Gestão, Educação
e Tecnologia Ambiental REGET-CT/UFSM, Santa Maria, V. 1, Nº 1, p. 59-69, 2010

http://www.culturasjuridicas.uff.br



31
Revista Culturas Jurídicas, Vol. 11, Ahead of Print, 2024

MATOS, Andityas Soares de Moura Costa. Filosofia Radical e Utopia: inapropriabilidade,
an-arquia, a-nomia. Rio de Janeiro: Via Verita, 2014.

MAZIVIERO, Maria Carolina; ALMEIDA, Eneida de. Urbanismo Insurgente: ações recentes
de coletivos urbanos ressignificando o espaço público na cidade de São Paulo. Anais do XVII
ENANPUR, São Paulo, V. 17, Nº 1, p. 1-18, 2017.

MIRANDA, S. A. Educação escolar quilombola em Minas Gerais: entre ausências e
emergências. Revista Brasileira de Educação, Rio de Janeiro: ANPEd; Campinas: Autores
Associados, v. 17, n. 50, p. 369-498, maio/ago. 2012.

MONTEIRO, Cristiano Sabroza. “Negros Em Terra de Italianos”: etnografia da migração de
moradores da comunidade remanescente de quilombos de Arnesto Penna Carneiro de Santa
Maria, RS, para Caxias do Sul, RS. Rio Grande do Sul: UFSM, 2012, 191 p. Dissertação
(Mestrado) – Programa de Pós-Graduação em Ciências Sociais, Universidade Federal de
Santa Maria, Rio Grande do Sul, 2012.

NEGRI, Antonio. 5 lições sobre o império. Tradução: Alba Olmi. Rio de Janeiro:
DP&A, 2003.

NEGRI, Antonio. Espinosa subersivo e outros escritos. Tradução: Herivelto
Pereira de Souza. Belo Horizonte: Autêntica, 2016a.

NEGRI, Antonio. O Comum Como Modo de Produção – Caderno de Leituras Nº 52.
Tradução: Bernardo Romagnoli Berthonico. Belo Horizonte: Edições Chão de Feira. 2016b.
Disponível em:
https://chaodafeira.com/wp-content/uploads/2016/10/52_chaodafeira_AntonioNegri.pdf.
Acesso em: 25 dez. 2020.

PEREIRA, Simone Luci; GHEIRART, Oziel. Coletivos de música eletrônica em São Paulo:
usos da cidade, culturas juvenis e sentidos políticos. Revista E-Compós, Brasília, V. 21, Nº 3,
p. 1-17, set-dez. 2018.

PEREZ, Olívia Cristina; SILVA FILHO, Alberto Luís Araújo. Coletivos: um balanço da
literatura sobre as novas formas de mobilização da sociedade civil. Revista Latitude, Maceió,
V. 11, Nº 1, p. 255-294, 2017.

QUADROS, Milena Silvester. O Próximo do Território Quilombola: a cosmopolítica do dos
moradores de Júlio Borges. Rio Grande do Sul: UFRGS, 2015, 234 p. Tese (Doutorado) –
Programa de Pós-Graduação em Sociologia, Universidade Federal do Rio Grande do Sul, Rio
Grande do Sul, 2015.

RIO GRANDE DO SUL. Atlas de Desenvolvimento Socioeconômico Rio Grande do Sul.
Disponível em: https://atlassocioeconomico.rs.gov.br/comunidades-quilombolas. Acesso em:
23 dez. 2020.

SCHERER-WARREN, Ilse. Das Mobilizações Às Redes de Movimentos Sociais. Revista
Sociedade e Estado, Brasília, V. 21, Nº 1, p. 109-130, jan-abr. 2006.

http://www.culturasjuridicas.uff.br



32
Revista Culturas Jurídicas, Vol. 11, Ahead of Print, 2024

SCHERER-WARREN, Ilse. Dos Movimentos Sociais Às Manifestações de Rua: o ativismo
brasileiro no século XXI. Revista Política e Sociedade, Florianópolis, V. 13, Nº 28, p.13-34,
set-dez. 2014.

SILVA, Paulo Sérgio. Revista Identidade! São Leopoldo, V. 15, Nº 1, p. 51-64, jan-jun 2010.

SZANIECKI, Barbara. Estética da multidão. Rio de Janeiro: Civilização Brasileira,
2007.

http://www.culturasjuridicas.uff.br


