
O outro, o mesmo, em três tempos:  
circularidades poéticas entre Angola e Brasil1

Roberta Guimarães Franco1 

Rodrigo Garcia Barbosa2 

RESUMO: 

Os estudos, em diversos campos do conhecimento, acerca de 
territórios que tiveram suas histórias atravessadas por processos 
coloniais frequentemente padecem de uma premissa centralizadora: 
a concepção de influência ou o uso de certa noção de tradição que 
parte do elemento colonizador. No mundo de língua portuguesa, 
esta centralidade é atribuída a Portugal, de onde teria saído a 
base cultural e a mediação entre seus territórios colonizados. Este 
artigo, contudo, propõe uma análise Sul-Sul entre Angola e Brasil 
sem a intermediação do país do Norte. Reconhecidos o imaginário 
acerca de algumas imagens e a tradição poética ocidental, propõe 
ultrapassar a noção simplória de influência, colocando em diálogo 
produções de três temporalidades distintas na história literária 
desses países, os séculos XVII, XIX e XXI, utilizando o conceito de 
“memória cultural”, de Jan Assmann. Apesar do percurso temporal 
começar no período colonial dos dois espaços, a circularidade poética 
é lida no eixo do Atlântico Sul, entre poemas de Antônio Dias 
Macedo (Angola) e Gregório de Matos (Brasil). Já no século XIX, 
momento de independência do Brasil e intensificação da colonização 
portuguesa em Angola, focaliza-se a produção de José da Silva Maia 
Ferreira, autor do considerado primeiro livro angolano, publicado 
após o retorno do Brasil a Angola e o contato com poetas como 
João D’Aboim e Gonçalves Dias. Por fim, no século XXI, propõe 
uma comparação entre poemas do angolano Ondjaki e da brasileira 
Ana Martins Marques, diálogo que, independente de contato 
efetivo entre os poetas, centra-se em um éthos compartilhado via 
“memória cultural”.

Palavras-chave: Circularidade poética. Memória Cultural. 
Angola. Brasil. 

1 Este texto é parte das 
reflexões realizadas no âmbito 
do projeto interinstitucional 
“Dissonâncias no Atlântico 
de língua portuguesa: 
temporalidades, mentalidades 
e circularidade cultural entre 
Brasil, Portugal e Angola”, 
financiado pela FAPEMIG.

1

Como citar:
FRANCO, Roberta Guimarães; BARBOSA, Rodrigo Garcia. O outro, o mesmo, em três tempos: circularidades poéticas entre Angola e 
Brasil. Gragoatá, Niterói, v. 30, n. 67, e66785, jan.-abr. 2025. Disponível em: https://doi.org/10.22409/gragoata.v30i67.66785.pt

1Universidade Federal de Minas Gerais, Belo Horizonte, MG, Brasil.
 E-mail: robertagf@uol.com.br
2Universidade Federal de Lavras, Lavras, MG, Brasil.
 E-mail: rodrigobarbosa@ufla.br

Recebido: 28/02/2025
Aprovado: 25/03/2025

Silvio Renato Jorge
Editor-chefe dos
Estudos de Literatura

José Luís Jobim
Wail S. Hassan
Editores convidados

https://doi.org/10.22409/gragoata.v30i67.66785.pt

Dossiê

https://orcid.org/0000-0003-0098-2481
https://orcid.org/0000-0002-0775-0475


PARTE 1

Este artigo não consiste em uma análise das semelhanças e 
diferenças entre as poesias brasileira e angolana; tampouco busca 
explorar possíveis relações de influência entre elas, pelo menos no sentido 
comparatista usual adotado por uma determinada vertente da literatura 
comparada. Ele parte das questões surgidas no âmbito do projeto 
“Dissonâncias no Atlântico de língua portuguesa: temporalidades, 
mentalidades e circularidade cultural entre Brasil, Portugal e Angola” 
e, neste caso, privilegia diálogos possíveis entre Brasil e Angola, 
interseções que revelam o que há de comum e particular em suas 
produções poéticas, permitindo que se reconheça na outra a mesma, 
não de maneira rígida e estática, como condições fixas que se oferecem 
a todo olhar, em qualquer circunstância ou contexto, mas como posições 
fluidas, moventes, circulantes, nas quais se pode surpreender, em um 
recorte, temporalidades distintas e sincrônicas, mentalidades afins que 
se manifestam em imagens e expressões diferentes, produzidas a partir 
de uma “memória cultural” comum. 

Colocar em diálogo produções poéticas brasileiras e angolanas, de 
temporalidades distintas, significa em muitos sentidos esbarrar em um 
denominador comum, não apenas linguístico, mas pertencente a um 
imaginário oriundo dos processos de colonização vivenciados pelos dois 
territórios. No entanto, reconhecida a herança de uma tradição poética 
portuguesa/ocidental, a proposta deste texto é ultrapassar o elemento 
terciário comum (Portugal) e pensar uma relação direta Sul-Sul entre 
as margens do Atlântico.

Para tanto, partimos de uma pequena Antologia Lírica Angolana, 
organizada por Francisco Soares (2019) e publicada no Brasil pela Editora 
UNICAMP, cuja primeira parte, intitulada “Primórdios e formação do 
sistema”, traz um poema de Antônio Dias de Macedo, militar angolano, 
capitão no exército português, que viveu no século XVII, de acordo 
com a História geral das guerras angolanas, de Antônio de Oliveira de 
Cadornega. Soares recorre ao historiador para contextualizar poeta e 
poema, destacando o episódio em que, após a invasão holandesa ocorrida 
em 1641, os portugueses retiraram-se para as fortalezas do interior, no 
reino dos Ngola. Um ano depois, o governador-geral Tristão da Cunha 
morreu e, impossibilitados de contactar o reino português, nomearam um 
triunvirato como governo provisório, cujos membros “logo se tornaram 
presunçosos” do cargo (Soares, 2019, p. 20-21). No primeiro Tomo de sua 
História, Cadornega descreve o episódio e o poema que dele resultou:

[...] sucedeu ir um dia o Capitão Antonio Dias de Macedo neste tempo 
Sargento mór da guerra com uma sua petição sobre certo requerimento, 
e dizer-lhe o Secretario do Governo Sebastião Rodrigues que emendasse 
sua Mercê à petição, porque estando em Governo se lhe devia dar 
Senhoria; o Capitão tinha sua veia de Poeta, entrando ali perto em uma 
Casa pediu tinta e papel e escreveu o seguinte:
Se a Deus chamam por tu,

Roberta Guimarães Franco e Rodrigo Garcia Barbosa

Gragoatá, Niterói, v. 30, n. 67, e66785, jan.-abr. 2025 2



e a el Rey chamam por vós,
como chamaremos nós,
a três que não fazem um,
que o povo indiscreto, e nu
falto de experiência, fez
em lugar de um estes três
que com toda a Cortesia
tu, nem vós, nem Senhoria
merecem suas mercês.
(Cadornega, 1972, Tomo 1, p. 515).

Além de indicar a fonte e apresentar o contexto, o antologista 
destaca que o poema seria de especial interesse para os leitores brasileiros 
por ter servido, “muitos anos mais tarde”, de inspiração a Gregório de 
Matos, identificando a referência com o título de Igaraçu e remetendo 
à edição de 1882 da obra do poeta baiano, publicada pela Tipografia 
Nacional, no Rio de Janeiro. A indicação remete a um trecho da Vida 
do Dr. Gregório de Mattos Guerra, escrita pelo licenciado Manuel Pereira 
Rabelo, em meados do século XVIII, como introdução à obra do poeta, 
que também viveu e escreveu no século XVII, como Macedo. Na Vida2, 
encontramos um episódio similar ao relato do historiador angolano:

Um homem de baixa esfera, que por aquela iniquidade a que no Brasil 
chamam fortuna, subiu a desconhecer seu Amo, comprando a vara de Juiz 
Ordinário na vila de Igaraçu em Pernambuco: fez um auto criminal contra 
este por lhe haver chamado por vós, como antes de o ver Juiz costumava. 
Defendia o nosso Jurista o réu, e confessando a culpa, mostrou, que o 
não era, começando as razões com este argumento.

“Se tratam a Deus por tu,
e chamam a El-Rei por vós,
como chamaremos nós
ao Juiz de Igaraçu?
Tu, e vós, e vós, e tu.”3

(Rabelo, 2013, p. 37).

Estamos diante de dois objetos com evidentes interseções: em ambos 
temos o relato de um episódio em que uma pessoa, ciosa e presunçosa 
da posição hierárquica que passou a ocupar, repreende um interlocutor 
que, na visão dela, não se lhe dirigiu adequadamente, não reconhecendo 
a distinção que lhe caberia; e, em resposta, esse interlocutor, ou seu 
representante, detentor de veia poética, compôs versos que descompõem 
a presunção apresentada. Assim, as duas passagens se assemelham pelo 
caráter anedótico dos contextos e o tom satírico dos poemas que deles 
resultam, diferindo, no entanto, no gênero dos textos que as suportam: 
o primeiro uma História, o segundo uma Vida, ambos definidos por 
um conjunto de preceitos retóricos vigentes nas letras portuguesas até 
a segunda metade do século XVIII, herdados da tradição clássica que 

2 Para a citação, 
utilizamos como 
referência a edição 
dos Poemas atribuídos 
a Gregório de Matos 
preparada por João 
Adolfo Hansen e 
Marcello Moreira, 
a partir do Códice 
Asensio-Cunha, 
publicada em 2013.

3 Inserimos as aspas 
para demarcar a 
separação entre a 
narração de Rabelo, 
autor da Vida, e os 
versos atribuídos a 
Gregório de Matos.

O outro, o mesmo, em três tempos: circularidades poéticas entre Angola e Brasil

Gragoatá, Niterói, v. 30, n. 67, e66785, jan.-abr. 2025 3



remonta aos textos aristotélicos que, entre outros pontos, determinam 
que o historiador se diferencia do poeta pelo fato do primeiro relatar 
o que aconteceu, e o segundo o que poderia acontecer (Aristóteles, 
2018). Assim, a História se atém ao fato, o que nos leva a considerar a 
natureza da Vida, que, segundo João Adolfo Hansen (2004, p. 42), é 
ficção: “comportamentos e causos atribuídos por Rabelo na Vida [...] a 
seu personagem são encontráveis em outros discursos do século XVII, 
porque topoi retóricos tradicionais”.

Não é o caso de discutir se os episódios narrados são verídicos ou 
alegorias de comportamentos censuráveis nas sociedades seiscentistas. 
O tempo que separa passado e presente refrata a imagem que se forma 
no olhar, que, por sua vez, se projeta naquilo que vê, se considerarmos a 
questão através da fenomenologia de Merleau-Ponty (1992, p. 128). Com 
isso, diferentes visões se constituem a partir de diferentes formas de 
ver. Como exemplo, podemos citar duas delas. Para Ronaldo Vainfas e 
Roberta Franco:

Cadornega praticou uma escrita da história que passou a prevalecer na 
época moderna, aquela que retomou a concepção clássica da “história 
como mestra da vida”, [...] que buscou, senão combater, ao menos oferecer 
uma alternativa à história providencialista, consolidada na Idade Média, 
segundo a qual as ações humanas decorriam da vontade de Deus. 
(Vainfas; Franco, 2023, p. 174).

Já para João Adolfo Hansen: 

[...] desde os gregos até a segunda metade do século XVIII, o discurso da 
história foi um repertório de tópicas epidíticas cuja verdade de magistra 
vitae era reescrita interminavelmente como a combinatória de um 
comentário verossímil. As apropriações cristãs dessa história epidítica 
deram-lhe sentido providencialista, incluindo a história como uma figura 
do tempo definido como ente criado, efeito e signo da única Causa e Coisa 
absolutamente autêntica, Deus. (Hansen, 2006, p. 13).

Essa dissonância – não necessariamente uma contradição – entre 
as duas formas de perceber o passado ilustra o que definimos acima 
como “posições fluidas, moventes, circulantes”, que não apenas remetem 
às diferentes perspectivas indicadas, mas também afetam os objetos 
tocados por elas, que passam a circular dentro e entre tais visões, no 
corpo da tradição a que pertencem, sem admitir uma condição fixa entre, 
por exemplo, filologia e cultura, poesia e história, do que resulta uma 
forma não essencialista de se abordar os objetos postos em cena, que 
considera o que há neles de instável e impreciso, parte indissociável do 
que se propõe rígida e categoricamente, o que poderíamos denominar, 
em chave benjaminiana, de uma condição limiar (Benjamin, 2007, p. 535). 
Tal condição coloca em crise conceitos com origem, influência, autoria, 
ficção, realidade etc., principalmente o que neles se configura como um 
sentido único, uma única direção, o que se aplica à leitura que propomos 
das poesias brasileira e angolana, que busca captar exatamente essa 
circularidade, essa movência.

Roberta Guimarães Franco e Rodrigo Garcia Barbosa

Gragoatá, Niterói, v. 30, n. 67, e66785, jan.-abr. 2025 4



PARTE 2

Segundo Francisco Soares (2019), os versos de Antônio Dias 
de Macedo serviram de inspiração para os de Gregório de Matos. A 
afirmação é pertinente, já que os do angolano teriam sido compostos por 
volta de 1642, coletados e registrados por Cadornega na obra datada de 
1680, enquanto os do brasileiro, pela referência a Pernambuco, teriam 
sido escritos quando do retorno de Gregório ao Brasil, após o período de 
exílio justamente em Angola, entre 1694 e 1695. Ou seja, é factível que, no 
período em que viveu na então colônia africana, o poeta baiano tenha 
tido contato com os versos de Macedo, por meio de cópias manuscritas 
circulantes, como no caso dos próprios poemas gregorianos na Bahia 
seiscentista, ou pelo acesso a uma cópia da História de Cadornega. Ou 
uma cópia do poema pode ter chegado às mãos do poeta baiano, antes 
mesmo do seu degredo em África, devido ao “constante vaivém de navios 
entre a Baía e Luanda”, como relata Soares (2001, p. 54) em texto no qual 
discute a autoria dos poemas “angolanos” atribuídos a Matos e destaca 
a circularidade política, econômica e religiosa entre um lado e outro do 
Atlântico. De qualquer forma, fica estabelecida a circularidade cultural 
entre os dois espaços atlânticos, o que permite conceber um processo 
de formação literária que não se dá apenas através do eixo metrópole-
colônia, mas também entre as antigas colônias; além de evidenciar que o 
trânsito não é unilateral, ou seja, da colônia considerada mais importante 
no processo imperial português para o território africano. Assim, o 
que poderíamos destacar como um diálogo Sul-Sul no século XVII não 
é necessariamente a constatação de um predomínio cultural escrito 
que parte do Brasil e chega em Angola por variados motivos políticos. 
E a obra de Cadornega é um caso digno de nota sobre a triangulação 
dessa circularidade, já que o escritor tem a sua formação intelectual em 
Portugal, parte para Angola aos dezessete anos e posteriormente escreve 
a sua História Geral das Guerras Angolanas, utilizando registros escritos e 
recolha de histórias orais. 

Reforça tal perspectiva o estudo de Francisco Topa (2013) sobre 
o primeiro poema conhecido da literatura em Angola, identificado 
pelo verso inicial “Nesta turbulenta terra”, cuja autoria, segundo o 
pesquisador, é de Luís Félix da Cruz. Também incluído na História de 
Cadornega, no Tomo III, sem referência a Cruz, o poema apresenta 
outras versões manuscritas, dentre elas as recolhidas em dois códices 
de poemas atribuídos a Gregório de Matos, que circularam no Brasil 
e estão hoje sob a guarda de instituições brasileiras. Topa contesta a 
atribuição, baseado no fato de que o poeta baiano só chegou a Angola 
em 1694, e o poema já aparece na História finalizada em 1680; além disso, 
considera a versão manuscrita de uma coletânea de textos portugueses 
guardada na Biblioteca do Congresso dos Estados Unidos, que apresenta 
o poema e o vincula a Luís Félix da Cruz, situando-o por volta de 1652. 
Assim, questões de autoria à parte, fica mais uma vez demonstrada a 
circularidade cultural referida, interseções que se dão abaixo da linha 

O outro, o mesmo, em três tempos: circularidades poéticas entre Angola e Brasil

Gragoatá, Niterói, v. 30, n. 67, e66785, jan.-abr. 2025 5



do Equador com mais frequência do que, em geral, se evidencia, e cujo 
vetor mais uma vez aponta no sentido África-América, Angola-Brasil, o 
que reforça a pertinência da sobreposição do termo “circularidade” sobre 
o “predomínio” cultural. Evidencia-se assim, nas dinâmicas do diálogo 
Sul-Sul, o quanto não interessa retomar antigas noções de originalidade 
e influência, o que torna secundária, nessa perspectiva, a questão sobre 
a autoria dos textos. 

Tal circularidade está associada não somente às dinâmicas políticas, 
culturais e econômicas presentes, mas também ao caráter convencional 
da literatura desse período, a vinculação das letras portuguesas às 
convenções poético-retóricas estabelecidas pela tradição clássica, baseadas 
no princípio clássico da imitação de modelos, não da natureza, do que 
resultam procedimentos intertextuais como a apropriação, a paráfrase 
e a paródia, típicos dessa literatura (Pires, 1998). Para ilustrar, podemos 
citar um lugar-comum poético-retórico observado por Hansen (2004, p. 
82): as “marcas intersubjetivas da enunciação como alternância irônica 
de louvor e insulto das formas de tratamento [...] – por exemplo, como 
oposição hierárquica de ‘tu’, vulgar, íntimo e inferior, e ‘vós’, nobilitante, 
distanciado, igual ou superior”. Tal como nos versos anteriormente 
citados, esse uso irônico dos pronomes aparece em outro poema de 
Gregório de Matos, também articulado pelas variações pronominais, do 
qual Hansen destaca dois trechos – o primeiro do início do poema, em 
que a cidade da Bahia, referida como “Senhora Dona”, recebe o tratamento 
nobilitante de “vós”:

Senhora Dona Bahia,
nobre, e opulenta cidade,
madrasta dos Naturais,
e dos Estrangeiros madre.

Dizei-me por vida vossa,
em que fundais o ditame
de exaltar, os que aí vêm,
e abater, os que ali nascem?

Se o fazeis pelo interesse,
de que os estranhos vos gabem,
isso os Paisanos fariam
com duplicadas vantagens.
(Matos, 2013, p. 33, grifos nossos).

Já nos versos finais, rebaixada em função dos vícios denunciados 
ao longo do poema, a cidade recebe o tratamento vulgar de “tu”: 

Tão queimada, e destruída
te vejas, torpe cidade,
como Sodoma, e Gomorra
duas cidades infames.

Roberta Guimarães Franco e Rodrigo Garcia Barbosa

Gragoatá, Niterói, v. 30, n. 67, e66785, jan.-abr. 2025 6



Que eu zombo dos teus vizinhos,
sejam pequenos, ou grandes
gozos, que por natureza
nunca mordem, sempre latem.

Que eu espero entre Paulistas
na divina Majestade,
que a ti São Marçal te queime,
e São Pedro a mim me guarde.
(Matos, 2013, p. 39, grifos nossos).

Podemos considerar, assim, a alternância pronominal como um 
procedimento comum e difundido nas letras portuguesas seiscentistas, 
que por meio da ironia rebaixa e critica a figura satirizada, o que 
comprovam os versos destacados. Por ser um lugar-comum, tal alternância 
compõe, segundo Hansen (2019, p. 180-181), os “lugares primordiais dos 
conhecimentos, pois constituem um conjunto de máximas sobre os mais 
diversos assuntos, extraídas de toda parte em poetas e prosadores”; assim, 
proporciona ao destinatário o “reconhecimento do que é dito”, por ser um 
“patrimônio da memória coletiva”, nas palavras do próprio pesquisador; 
ou de uma “memória cultural”, na perspectiva de Jan Assmann (2016). Isso 
implica reconhecer o caráter institucional dessa memória, constituída em 
formas simbólicas “que podem ser transferidas de uma situação a outra e 
transmitidas de uma geração a outra” (Assmann, 2016, p. 118), mantidas 
por alguma instituição mnemônica, “monumentos, museus, bibliotecas, 
arquivos” (Assmann, 2016, p. 119), o que garante sua permanência 
por longos períodos. Assim, não se trata de uma forma cotidiana de 
memória, mas de uma memória formalizada em “narrativas, canções, 
danças, rituais, máscaras e símbolos” (Assmann, 2016, p. 120), e que por 
isso não remete a um passado imediato, mas a um tempo distante, por 
vezes mítico, que se funda sobre a noção de identidade:

A memória cultural alcança no tempo pretérito somente até o passado 
que pode ser reclamado como “nosso”. É por isso que nos referimos a 
essa forma de consciência histórica como “memória” e não apenas como 
conhecimento sobre o passado. O conhecimento sobre o passado adquire 
as propriedades e funções da memória somente se ele é relacionado a 
um conceito de identidade. (Assmann, 2016, p. 121)

Por isso Assmann (2016) aciona o conceito de “communautés affectives”, 
apresentado por Maurice Halbwachs, pois, mesmo sendo um tipo de 
memória especializada, difundida por poetas, sacerdotes, estudiosos 
e vários outros tipos de especialistas, ela implica “laços afetivos”, 
comunitários. E são justamente esses laços que se definem – ou que 
destacamos – quando comparamos os poemas de Macedo, Matos e Cruz, 
menos pela proximidade espaciotemporal entre eles – todos poetas do 
século XVII, que vivem e transitam entre as então colônias portuguesas, 
o que talvez remeta, em alguns aspectos, a uma “memória comunicativa”, 

O outro, o mesmo, em três tempos: circularidades poéticas entre Angola e Brasil

Gragoatá, Niterói, v. 30, n. 67, e66785, jan.-abr. 2025 7



também nos termos de Assmann (2016, p. 119), socialmente constituída a 
partir da interação cotidiana e delimitada temporalmente a um recorte 
de 3 gerações ou aproximadamente 80 anos – e mais por aquilo que 
tais poetas compartilham de um horizonte comum, o que poderíamos 
chamar de tradição; comum, mas não idêntico, pois projetado a partir 
das diferentes perspectivas em que é visto, concretizado nas diversas 
realidades em que se insere, conformando assim as dissonâncias que 
temos apontado desde o início do texto. Tal afetividade determina a 
falibilidade da noção de autoria – e a partir dela as de influência e ficção, 
por exemplo, principalmente nas dinâmicas do diálogo Sul-Sul – quando 
abordamos os poemas citados a partir de um ponto de vista histórico-
cultural, que busca captá-los em trânsito, em vez de capturá-los estáticos, 
visando alcançar o ser na ação, e não em uma idealizada suspensão.

Nesse quadro se insere o que Francisco Soares (2001, p. 49), em 
texto já mencionado, define como “um lastro cultural integrador”, um 
“sistema simbólico e histórico” que, se é compatível com termos como 
“lusofonia” e “luso-tropicalidade”, adotados pelo crítico, ultrapassa 
a dimensão centralizadora a que tais termos remetem, pois, como já 
demonstrado acima, “lastro” e “sistema” se formam para além do eixo 
metrópole-colônia, a partir das interseções entre América e África, diante 
das quais o adjetivo “luso” se revela insuficiente, ainda que presente4. 
Afinal, essa “memória cultural” de raízes europeias compõe o processo 
formativo dessas literaturas, e por isso constitui uma perspectiva 
ainda válida para os estudos sobre uma e outra, principalmente sobre 
as interseções entre ambas. Não para afirmar com isso uma herança 
portuguesa e uma mirada eurocêntrica, ainda que ambas sejam um 
fator incontornável nessa formação, nem ignorar os mecanismos de 
imposição cultural, tomando-os em chave positiva ou mesmo neutra, 
mas por permitir observar certas dinâmicas que se invisibilizam quando 
estreitamos o foco sobre o objeto e suas condições mais imediatas. Afinal, 
toda história, inclusive a literária, se faz com continuidades e rupturas, 
que se dialetizam de tal forma que umas nunca abolem completamente 
as outras, permitindo coexistirem apagamentos e sobrevivências. Assim, 
podemos, por exemplo, superar as leituras que separam rigidamente o 
geral e o particular, que também não existem excluídos um do outro.

Aplicado ao século XVII, esse ponto de vista pode ser estendido a 
outros momentos; afinal, se as literaturas brasileira e angolana seguiram 
seus próprios caminhos, constituídos pelas particularidades de suas 
respectivas histórias, continuaram a se encontrar muitas vezes.

PARTE 3

O poema sem título e sem autoria citado por Cadornega no III tomo 
de sua História, posteriormente atribuído a Gregório de Matos e, mais 
recentemente, a Luís Félix da Cruz com o título “Descrição da cidade 
de Luanda e Reino de Angola”, apresenta o território a partir de uma 
perspectiva de degredo, local para onde Portugal enviava o seu “lixo” 
(monturo), lugar horrendo no qual se encontraria a morte:

4 Apesar dos termos 
utilizados se 
assemelharem ao 
conceito amplamente 
difundido de 
“lusotropicalismo”, 
proposto por Gilberto 
Freire, Francisco 
Soares não pretende 
defender a perspectiva 
adotada pelo sociólogo, 
da adaptabilidade 
do povo português a 
outros territórios, o que 
resultaria na idealizada 
predestinação de 
Portugal à colonização, 
pregada pelo Estado 
Novo português. O 
que Soares destaca 
é justamente a 
circularidade cultural 
entre os territórios 
de língua oficial 
portuguesa.

Roberta Guimarães Franco e Rodrigo Garcia Barbosa

Gragoatá, Niterói, v. 30, n. 67, e66785, jan.-abr. 2025 8



Nesta turbulenta terra, 
armazém de pena e dor,
confuza may de temor, 
Inferno em vida.
Terra de gente oprimida, 
monturo de Portugal, 
por onde purga seu mal,
e sua escoria
[...] 
Aqui a fortuna minha,
conjurada com meu fado, 
me trouxe a tal estado
qual me vejo.
Aqui onde meu desejo
não chegou nunca a seu fim,
porque me acho sem mim
quando me busco. 
[...] 
Parte malvada e infesta, 
horrenda, triste e escura
dos homens vil supultura [...]
(apud Cadornega, 1972, Tomo III, p. 383-386)

Segundo Cadornega, o poema é digno de nota “para que também 
em verso se conheça este dizer do Autor, além do que relatado em o 
primeiro e segundo tomo da Historia Geral das Guerras Angolanas, e 
em este terceiro [...]” (Cadornega, 1972, Tomo III, p. 382). No entanto, o 
historiador faz uma ressalva sobre as imagens do poema que “fez um 
poeta curioso das calamidades destes reinos, que com isso lhe não tirão 
sua grandeza e estimação” (Cadornega, 1972, Tomo III, p. 382). Cadornega 
além de discordar de um retrato só de horrores, aponta o que seria um 
equívoco sobre a população que, segundo o poema, é composta de “filho 
fusco”, “quase negro o neto” e “todo negro o bisneto”, fazendo o autor 
da História Geral das Guerras Angolanas outra ressalva sobre a presença 
de “muita gente branca e grave, todos procedidos de gente portugueza” 
(Cadornega, 1972, Tomo III, p. 382). Apesar das várias observações de 
Cadornega ao longo de sua História, que em vários momentos se afasta 
da descrição da terra como selvagem, esta é uma imagem corriqueira 
nos relatos de viagens, e que não se restringem ao século XVII, mas 
que também estão presentes na Literatura Colonial do século XX, por 
exemplo. 

Por sua vez, o século XIX, fruto de um diálogo direto com o Brasil, 
trará outros contornos para essa perspectiva, ao falarmos de José da 
Silva Maia Ferreira e sua obra Espontaneidades da minha alma – às senhoras 
africanas (1849/1850)5. O caso de Maia Ferreira é um exemplo considerável 
para falarmos de uma circularidade concreta, que parte de Angola, ainda 
colônia, primeiro para o Brasil, depois para a metrópole, mas também 

5 São inúmeras as 
referências sobre a 
publicação realizada 
em 1849. No entanto, a 
existência de poemas 
datados de 1850 
fez vários críticos 
reconsiderarem a 
informação.

O outro, o mesmo, em três tempos: circularidades poéticas entre Angola e Brasil

Gragoatá, Niterói, v. 30, n. 67, e66785, jan.-abr. 2025 9



para os Estados Unidos. No caso específico da sua relação com o Brasil, 
verifica-se a integração em uma atividade cultural, tendo publicado “cinco 
poemas nos cadernos semanais de poesia portuguesa contemporânea 
dirigidos por José Ferreira Monteiro a partir de Outubro de 1847, sob o 
título neoclássico de Lisia Poetica, logo, entre 1848 e 1849, reunidos em 
três tomos” (Moser, 1980, p. XXII). Mas é no seu retorno para Angola que 
esse processo ganha outros contornos, ao inserir em um recente cenário 
de efetiva produção e circulação escrita, tendo em vista que a instalação 
do prelo em Angola data de 1845, os seus poemas, de forma avulsa e 
posteriormente com a publicação de Espontaneidades da minha alma. Na 
introdução à edição de 1980, Gerald Moser afirma a importância da obra 
em um momento no qual os laços entre Brasil e Angola “afrouxaram”, 
dada a independência do Brasil e a abolição do tráfico de escravizados, e 
destaca a relevância da publicação de Maia Ferreira em um espaço ainda 
incipiente na publicação literária:

Realmente, causa espanto pensar que ambiente tão tosco tenha 
produzido um poeta mavioso que, se não brilhou pelo engenho ou pela 
originalidade, tomou a iniciativa de publicar um livro sem utilidade 
mercantil, proclamando-se poeta africano numa região que só passado 
mais de um século veria surgir bons escritores: Alda Lara, Aires de 
Almeida Santos (que ali passou a mocidade), Pepetela... (Moser, 1980, 
p. XIV).

O trabalho de introdução e edição de Gerald Moser, em 1967 e 1980, 
pouco apresenta dados biográficos sobre José da Silva Maia Ferreira, 
elementos até então desconhecidos pelo editor, mas é suficiente para 
sabermos sobre um trânsito mínimo, se não da vida em si, da escrita de 
Maia Ferreira. Já as pesquisas realizadas por Francisco Soares6 avançam 
não só em dados biográficos – “poeta nascido a 7 de Junho de 1827 em 
Luanda, que teve uma vida acidentada entre Luanda, Benguela, Rio 
de Janeiro, Estados Unidos da América e Cuba, morrendo pobre, em 
1887, no Rio de Janeiro” (Soares, 2001, p. 83) – mas nomeam a circulação 
de Maia Ferreira de “percurso atlântico”, bem como classificam a sua 
atividade literária como uma “intertextualização luso-tropical”, uma 
vez que “A vida no Brasil e as amizades literárias permitiram-lhe, uma 
vez em Angola, dinamizar o meio trazendo informações e bibliografia 
preciosas” (Soares, 2001, p. 85). Assim, pode-se dizer que o poema a 
seguir resulta desse trânsito, principalmente em relação ao território e 
a literatura brasileiros:

De leite o mar - lá desponta 
Entre as vagas susurrando 
A terra em que scismando 
Vejo ao longe branquejar! 
É baça e proeminente, 
Tem d’Africa o sol ardente, 
Que sobre a areia fervente 
Vem-me a mente acalentar.

6 Antecedidas por 
Carlos Pacheco (1990) 
e Mário António 
Fernandes de Oliveira 
(1997).

Roberta Guimarães Franco e Rodrigo Garcia Barbosa

Gragoatá, Niterói, v. 30, n. 67, e66785, jan.-abr. 2025 10



Debaixo do fogo intenso, 
Onde só brilha formosa, 
Sinto n’alma fervorosa 
O desejo de a abraçar: 
É a minha terra querida, 
Toda d’alma, - toda - vida, - 
Qu’entre gozos foi fruida 
Sem temores, nem pesar.

[...]

De leite o mar, - eis desponta 
Lá na extrema do horizonte, 
Entre as vagas - alto monte 
Da minha terra natal; 
É pobre, - mas tão formosa 
Em alcantis primorosa, 
Quando brilha radiosa, 
No mundo não tem igual!
(Ferreira apud Soares, 2019, p. 26-27).

A Angola de Maia Ferreira não é o lugar do degredo do poema 
atribuído à Luís Félix da Cruz, é paisagem digna de exaltação, que 
proporciona sensações de conforto e afeto. O poema “À minha terra!”, 
transcrito acima, tem como subtítulo “(no momento de avistá-la, depois 
de uma viagem)” e toda a paisagem é tratada como um reencontro, que 
acalenta e abraça. Não é novidade que uma das passagens de Maia Ferreira 
pelo Brasil se dá no momento de publicação de Primeiros cantos (1846), de 
Gonçalves Dias, obra que contém o poema “Canção do exílio”, escrito 
anos antes quando o poeta brasileiro vivia em Portugal.7 O sentimento 
de saudade e o apelo aos elementos da natureza são incontestáveis nos 
dois poemas, e demarcam uma diferença entre as obras do século XIX 
e as do século XVII. No entanto, se em Gonçalves Dias prevalece o tom 
de comparação entre o que há no “lá” na terra distante e o que ele não 
encontra “cá”, como se pode verificar abaixo, o poema de Maia Ferreira 
traz a terra frente aos olhos, momento em que ele a contempla após a 
distância.

Minha terra tem palmeiras,
Onde canta o Sabiá;
As aves, que aqui gorjeiam,
Não gorjeiam como lá.

[...]

Não permita Deus que eu morra,
Sem que eu volte para lá;
Sem que desfrute os primores

7 O trabalho de 
Francisco Soares 
(2001) mostra o contato 
direto de Maia Ferreira 
com outro poeta no 
Brasil, o português 
João D’Aboim, amigo 
de Gonçalves Dias, 
em quem o poeta 
angolano teria se 
inspirado para escrever 
suas Espontaneidades, 
já que D’Aboim 
publicou em 1849 o 
Livro da minha alma. 
Além disso, Soares 
destaca que mesmo 
o subtítulo de Maia 
Ferreira, “às senhoras 
africanas”, teria sido 
inspirado também 
em D’Aboim que, em 
carta a Gonçalves 
Dias, mencionou o 
oferecimento de sua 
obra “às senhoras 
brazileiras” (Soares, 
2001, p. 90)

O outro, o mesmo, em três tempos: circularidades poéticas entre Angola e Brasil

Gragoatá, Niterói, v. 30, n. 67, e66785, jan.-abr. 2025 11



Que não encontro por cá;
Sem qu’inda aviste as palmeiras,
Onde canta o Sabiá.
(Dias, 1985, p. 16-17).

Embora a fortuna crítica sobre Maia Ferreira ainda trate com 
frequência a sua passagem pelo Brasil como mote para uma abordagem 
de “influência”, é importante ressaltar o que significa o seu trabalho no 
regresso a Angola. O diálogo com o romantismo brasileiro é inegável, 
mas na trajetória Angola-Brasil-Angola, Maia Ferreira insere no cenário 
cultural, ainda incipiente de um prelo recém-criado, uma imagem de 
terra-nação – desejada, acolhedora, bela e única – essencial para um 
tempo que ainda veria por mais um século à frente o território ser 
tratado como selvagem, a exemplo da mentalidade do século XVII. Nesse 
sentido, outro poema do autor, quase homônimo ao primeiro, intitulado 
“A minha terra”, mas sem o tom de ode ao berço como em “À minha 
terra!”, apresenta o que se poderia chamar de “sentimento patriótico”8:

Foi ali que por voz suave e santa
Ouvi e cri em Deos! É minha pátria!

E tu Poeta bem fadado,
Que na gentil Guanabára
Tantos cantos tens cantado
Á tua pátria preclara,
Recebe este meu canto
De amargor e de pranto,
Sem belezas, sem encanto,
Á minha pátria tão cara.
(Ferreira, 2018, p. 39-40).

Ainda que os versos apresentem alguma visão negativa da terra 
“Sem belezas, sem encanto”, não estamos mais diante do lugar de 
degredo encontrado no poema de Cruz. Assim, certa vivência em trânsito 
permitiu a Maia Ferreira construir uma visão mais dialética do que 
ufanista em relação à terra natal, reelaborando a seu modo as imagens 
e convenções com as quais se deparou nos deslocamentos entre Angola, 
Brasil e outras partes do Atlântico.

PARTE 4

Presente nos séculos XVII e XIX, como demonstrado acima, 
a “memória cultural” inserida entre Brasil e Angola sobrevive nos 
elementos que ainda hoje compõem a poesia de uma e de outra literatura. 
Isso se dá, por exemplo, a partir daquilo que é a chave geográfica da 
aproximação e do afastamento entre os dois países: o Oceano Atlântico. 
Sua constituição como um espaço compartilhado pode ser identificada 

8 Francisco Soares, 
ao comparar várias 
recepções críticas sobre 
este poema, conclui: “A 
ideia de pátria em Maia 
Ferreira não é, pois, 
ingénua, regionalista 
ou nativista, imberbe, 
inerme ou primária. 
Trata-se de uma 
concepção complexa 
que, liricamente 
representada, 
remete para três 
condições que, todas 
elas, implicam uma 
relação ontológica 
na fundamentação 
do patriotismo: a do 
reconhecimento pela 
saudade, pelo duplo 
nascimento (o do berço, 
e da «luz do sol embora 
ardente e forte»), e pela 
apropriação religiosa. 
A pátria pode, pois, 
definir-se em Maia 
Ferreira como o lugar 
onde se estrutura a 
personalidade, e por aí 
ganha uma dimensão, 
por assim dizer, 
etimológica: é a terra 
dos pais, aquela onde 
eles transmitem aos 
filhos o seu arquitexto” 
(Soares, 2001, p. 96).

Roberta Guimarães Franco e Rodrigo Garcia Barbosa

Gragoatá, Niterói, v. 30, n. 67, e66785, jan.-abr. 2025 12



no próprio nome, estabelecido a partir do século XVI, como observam 
Lois e Garcia (2009), sobre as matrizes clássicas da cultura erudita 
europeia, inspirado no mito do titã Atlas e nos registros históricos de 
Heródoto; mas também derivado da cordilheira situada no noroeste 
africano, as Montanhas do Atlas, que nomeiam o mar que há para além 
delas, intersecionando assim os dois continentes. Entretanto, segundo 
os mesmos autores, até o estabelecimento definitivo da denominação 
vigente, a orientação Norte-Sul que o nome único sugere, um só Oceano 
Atlântico longitudinal, conviveu com a instabilidade produzida por 
outras denominações paralelas, definidas a partir de uma orientação 
Leste-Oeste, com dois oceanos transversais que demarcam a presença 
de dois espaços: um Oceano Ocidental, ao Norte, cuja margem direita 
banha a Europa, e um Oceano Meridional, ao Sul, cuja margem oriental 
banha a África, ambos tendo à esquerda a América; ou, nas mesmas 
posições geográficas, um Mar do Norte e um Oceano Etiópico. Essas 
nomenclaturas demonstram a heterogeneidade desse espaço e das formas 
como ele é concebido, o que resulta no reconhecimento de contextos e 
dinâmicas diferentes, organizadas em torno dos vetores Norte-Norte e 
Sul-Sul, e reforçam a relevância da perspectiva africana na conformação 
da visão sobre a área situada na parte inferior do mapa. Apesar disso, 
segundo os mesmos autores, estabelecida a nomenclatura única Atlântico 
e a conformação longitudinal, pode-se dizer que ela resulta de duas 
dimensões, que inserem a América como um agente participante da 
interseção entre os outros dois continentes e, por consequência, relevante 
na configuração dessa memória oceânica comum, na qual sobrevivem e 
circulam todos esses vetores, nomenclaturas e orientações:

A configuração longitudinal do Atlântico foi, por um lado, resultado das 
práticas de exploração e conquista das coroas portuguesa e espanhola, 
e da consequente articulação do “Mundo Atlântico” que esses impérios 
construíram de um e outro lado do oceano; e, por outro, em estreita 
relação com ele, também foi resultado da configuração geográfica 
longitudinal da América. (Lois; Garcia, 2009, p. 34). 

Sendo tão determinante para a formação desse cenário, de sua 
história e cultura, é inevitável a presença dessa chave geográfica e sua 
bagagem memorialística na literatura que nela circula, admitindo ou 
não alguma nomenclatura, e que nessa literatura se desenvolva uma 
longa tradição de figurações poéticas do mar. Afinal, imagens marítimas 
são um lugar-comum dentro das literaturas portuguesa e europeia, da 
antiguidade à modernidade, de Homero a Camões, de Fernando Pessoa 
a Sophia de Mello Breyner Andresen, e consequentemente replicadas 
nas poesias brasileira e angolana, que compartilham essa tradição e 
sua memória. Com isso, tais figurações remetem a um repertório de 
referências culturalmente acumuladas e acionadas quando se lê um 
poema, interligando diferentes temporalidades e espacialidades em 
permanente circulação. 

O outro, o mesmo, em três tempos: circularidades poéticas entre Angola e Brasil

Gragoatá, Niterói, v. 30, n. 67, e66785, jan.-abr. 2025 13



Nessa tradição, as metáforas náuticas são muitas vezes associadas 
ao trabalho dos poetas, como observa Ernst Robert Curtius ao estudar 
as raízes latinas da literatura europeia:

Os poetas romanos costumam comparar a composição de uma obra com 
uma viagem marítima. [...] Em poemas que se compõem de muitos livros, 
cada livro pode começar “soltando” e terminar “colhendo” as velas. O 
final de todo poema é a entrada no porto, lançando ferros ou não [...]. O 
poeta torna-se marinheiro; e seu espírito ou sua obra, o barco. A viagem 
marítima é perigosa, especialmente quando dirigida por um “nauta 
inexperiente” [...] ou em “frágil batel”. [...] Em toda a Idade Média essas 
metáforas são amplamente divulgadas e, mais tarde, ainda se mantêm 
por longo tempo. (Curtius, 1996, p. 177-178).

Se tais imagens são comuns desde a antiguidade, como parte da 
“memória cultural” que fundamenta a formação das literaturas brasileira 
e angolana, é importante verificar como essa memória sobrevive nas 
produções contemporâneas, considerando as particularidades históricas 
e culturais que, desde a condição colonial, diferenciaram cada vez mais 
Brasil e Angola e transformaram as relações entre um país e outro. Tal 
investigação parte do pressuposto de que, apesar dos movimentos que 
propuseram reformular essas literaturas a partir de elementos próprios 
de suas respectivas realidades históricas, geográficas e culturais, e 
que muitas vezes significaram um afastamento da herança europeia e 
principalmente lusitana, como reação às dinâmicas do colonialismo, essa 
“memória cultural” permanece, amalgamada às “memórias coletivas” 
de cada país, evidenciando-se em formas simbólicas institucionalizadas, 
como no caso da poesia.

Por isso, não é com surpresa que encontramos metáforas náuticas, 
semelhantes às apontadas por Curtius, em versos do escritor angolano 
Ondjaki (2010, p. 7), publicados em 2000 na coletânea de poemas Acto 
Sanguíneo, que, segundo o próprio poeta, foram “escritos no fim da 
adolescência, onde a descoberta de manobras linguísticas se tornara 
veículo para dizer os mundos que me andavam por dentro, eram viagens 
internas que apelavam a ‘instantâneos’ poemas vestidos de cores, 
cheiros, dores, ecos do que também andava a ler e a descobrir”; poema 
que citamos a seguir:

fui a vela, o mastro,
o remo do dia.
em mim naveguei
não na calma
pretendida
mas no mar aleatório que se impôs.
rumo solto
em solto rum,
pirata em mim
vi nitidamente em que porto
adormecer.
e se meu barco, revolto,

Roberta Guimarães Franco e Rodrigo Garcia Barbosa

Gragoatá, Niterói, v. 30, n. 67, e66785, jan.-abr. 2025 14



me não levasse já, lá,
então em sonhos eu seguiria.
mas o vento foi manso
a água esteira
certeira
para o porto
em que ainda repouso.

cheguei.

(Ondjaki, 2010, p. 92).

Nesses versos, as imagens e viagens marinhas assumem a dimensão 
de uma metáfora da vida: o poeta – ou sua figuração – se faz à medida 
que faz o poema, na ação definida por um duplo “cheguei”, equivalente 
a um duplo “eis-me aqui”, uma dupla existência, entretanto unificada no 
porto final: o poema se conclui e se afirma nessa chegada, e com ele – 
através dele – se conclui e se afirma o eu figurado. Assim, vida e poesia se 
entrelaçam em um gesto de mútua criação, gesto ético pois constituinte 
de um éthos (Barthes, 2004, p. 215, 232), do poeta que se faz na práxis 
do poema, a partir de experiências e leituras acumuladas, memórias, 
como indicam as palavras do próprio Ondjaki: “pequenas explosões 
sensoriais que eu buscava controlar por via da palavra corrigida, mil 
vezes relida” (Ondjaki, 2010, p. 7). Tais memórias também são, ao seu 
modo, interseções espaciotemporais como as que observamos nos poemas 
de outros séculos anteriormente comentados; interseções que acionam 
duas noções de tempo, “a princípio divergentes”, como observa Roberta 
Guimarães Franco (2022, p. 211) ao considerar os comentários do próprio 
poeta: o tempo da lembrança, “remetendo à retomada do passado”, ecos 
de leituras e descobertas; e o tempo do instantâneo, “como experiência do 
presente”, do poema em “Acto”. E se considerarmos o que foi apresentado 
até aqui, podemos concluir que esse tempo retomado é mais do que um 
passado imediato, aproximando-se do “antigamente”, “palavra cara à 
produção do escritor angolano”, segundo a autora, concomitantemente 
referência à infância e “objeto de encantamento” (Franco, 2022, p. 212) 
– ou seja, um tempo mítico. Isso nos leva novamente às considerações 
de Jan Assmann (2016), interseccionando essa infância com a “memória 
cultural” acumulada, interligando passado e identidade na composição 
do éthos poético. E por implicar uma identidade, por remeter a um 
passado “nosso”, nas palavras de Assmann (2016, p. 121), o poema que 
resulta dessas interseções assume um caráter comunitário, constituído a 
partir de laços afetivos. Assim, as imagens marinhas e metáforas náuticas 
presentes neste e em outros poemas de Ondjaki fazem parte de uma 
memória que não é apenas individual, mas também coletiva, ou mais 
precisamente “cultural”, quando consideramos que se manifesta por meio 
de obras literárias, formas simbólicas institucionalizadas, transmitidas 
entre diferentes tempos e espaços.

O outro, o mesmo, em três tempos: circularidades poéticas entre Angola e Brasil

Gragoatá, Niterói, v. 30, n. 67, e66785, jan.-abr. 2025 15



Essas memórias, e as interseções que promovem, são replicadas, 
a seu modo, também no outro lado do Atlântico, e se destacam, por 
exemplo, quando lemos um poema de Ana Martins Marques, poeta 
brasileira contemporânea do angolano, publicado em 2015 na coletânea 
O livro das semelhanças, e que também tem no mar uma das fontes de seu 
imaginário:

Pense em quantos anos foram necessários para 
[chegarmos a este ano

quantas cidades para chegar a esta cidade
e quantas mães, todas mortas, até tua mãe
quantas línguas até que a língua fosse esta
e quantos verões até precisamente este verão
este em que nos encontramos neste sítio
exato
à beira de um mar rigorosamente igual
a única coisa que não muda porque muda sempre
quantas tardes e praias vazias foram necessárias

[para chegarmos ao vazio
desta praia nesta tarde
quantas palavras até esta palavra, esta.
(Marques, 2015, p. 70).

Em texto sobre a poesia de Marques, Rodrigo Garcia Barbosa 
(2024) destaca que o mar e outros elementos ligados a ele, como praias, 
ilhas, barcos etc., são algumas das imagens mais presentes em sua obra, 
desde seu livro de estreia, A vida submarina (Marques, 2009). Também 
ressalta como marca de seus poemas o caráter metapoético, “que a leva 
a permanentemente questionar o próprio fazer, não somente em relação 
a elementos artísticos e literários, mas também sobre sua vinculação 
com o vivido ou aquilo que está fora das palavras” (Barbosa, 2024, p. 
540). E, a partir desse reconhecimento, conclui que, nos poemas de Ana 
Martins Marques, mais do que coexistirem, mar e poesia se implicam 
mutuamente:

[...] mais do que uma paisagem ou um objeto, elas [as imagens marinhas] 
parecem inserir nos poemas da autora um espaço-tempo poético, um 
determinante de sua condição, que congrega, não sem conflitos, uma 
tradição insistentemente referida, implícita ou explicitamente, com a 
percepção imediata do mundo. Em outros termos, desde A vida submarina, 
a poesia de Ana Martins Marques tem no mar uma das metáforas de 
sua própria existência, tensionada pela dimensão indicial que a palavra 
assume, ao ser simultaneamente ocasião de presença e ausência daquilo 
que nomeia. (Barbosa, 2024, p. 542).

Ou seja, tal como a poesia de Ondjaki, os poemas de Marques 
também são repositórios de uma “memória cultural” que reelabora 
convenções e lugares-comuns literários, como as metáforas náuticas 

Roberta Guimarães Franco e Rodrigo Garcia Barbosa

Gragoatá, Niterói, v. 30, n. 67, e66785, jan.-abr. 2025 16



e a comparação entre as composições poéticas e as viagens marítimas 
apontas por Curtius (1996). Isso fica evidente quando observamos que nos 
dois poemas, o do angolano e o da brasileira, encontramos a dinâmica 
de uma viagem marítima cujo destino é o próprio poema constituído 
na página: em Ondjaki o “cheguei” com valor de “eis-me aqui”, o poema 
que duplamente apresenta a si e ao eu que nele se manifesta; em Marques 
a categórica expressão “esta palavra, esta”, não outra, mas a que se 
apresenta concretamente no instante da leitura, local de chegada que se 
constitui como um ponto de encontro entre o poeta – sua figuração – e 
o leitor. E em ambos os casos, mais do que uma viagem no espaço, um 
deslocamento entre um ponto geográfico e outro, o que temos é uma 
viagem no tempo, pois navegar esse mar, forma simbólica institucionaliza 
pela poesia, significa tocar simultaneamente passado e presente, o tempo 
da lembrança e o tempo do instantâneo (Franco, 2022), a despeito dos 
dois poetas evocarem em seus fechos um presente radical, entretanto 
falível: um “cheguei” em que ainda persiste o percurso, “esta” palavra 
e também outras que ecoam – desde onde e quando se pode chamar de 
“nosso” (Assmann, 2016).

Assim, entre porto e praia, as poesias de Ondjaki e de Ana Martins 
Marques, assentadas sobre uma “memória cultural” comum, revelam um 
mar que se apresenta como um ponto de interseções espaciotemporais, 
ainda que, diferentemente do observado em poemas de outros séculos, 
especialmente os comentados neste texto, não se identifique nenhum 
ponto de contato entre os dois poetas, nenhum sinal de colaboração ou 
influência, o que, como já observado anteriormente, parece ser pouco 
relevante quando se busca desenvolver um trabalho de comparação a 
partir das dinâmicas do diálogo Sul-Sul.

Como lugar-comum literário, o mar – “rigorosamente igual”, “que 
não muda porque muda sempre” – é um lugar em comum (poético e 
geográfico) em que as literaturas brasileira e angolana se encontram, 
se estabelecendo como um dos constituintes dos seus respectivos 
imaginários, a partir da “memória cultural” que compartilham, mesmo 
quando as convenções já não se impõem como em outros tempos, 
sobrevivendo, entretanto, em outras formas. Diante dessa paisagem, 
constituída entre os olhos que veem e os fantasmas que restam, se 
conformam os éthos – o eu que vê no outro o mesmo.

O outro, o mesmo, em três tempos: circularidades poéticas entre Angola e Brasil

Gragoatá, Niterói, v. 30, n. 67, e66785, jan.-abr. 2025 17



REFERÊNCIAS

ARISTÓTELES. Sobre a arte poética. Tradução de Antônio Mattoso e 
Antônio Queirós Campos. Belo Horizonte: Autêntica Editora, 2018.

ASSMANN, Jan. Memória comunicativa e memória cultural. Tradução 
de Méri Frotscher. História Oral, v. 19, n. 1, p. 115-127, 2016.

BARBOSA, Rodrigo Garcia. Mar, de Ana Martins Marques. In: PIRES, 
Antônio Donizeti; VIVALDO, Leonardo Vicente. Em trânsito transverso: 
Leituras de poesia brasileira contemporânea. São Paulo: Cultura 
Acadêmica, 2024. p. 539-554.

BARTHES, Roland. Inéditos, I: teoria. Tradução de Ivone Castilho 
Benedetti. São Paulo: Martins Fontes, 2004.

BENJAMIN, Walter. Passagens. Belo Horizonte: Editora UFMG, 2007.

CADORNEGA, António de Oliveira de. História geral das guerras angolanas, 
1680-1681. Anotado e corrigido por José Matias Delgado. Lisboa: Agência 
Geral do Ultramar, 1972. 3 tomos.

CURTIUS, Ernest Robert. Literatura Europeia e Idade Média Latina. Tradução 
Teodoro Cabral e Paulo Rónai. São Paulo: Hucitec; Editora da USP, 1996.

DIAS, Gonçalves. Poesia. Organizado por Manuel Bandeira. 12. ed. Rio 
de Janeiro: Agir, 1985. (Coleção Nossos Clássicos, v. 18)

FERREIRA, José da Silva Maia. Espontaneidades da Minha Alma:  
Às Senhoras Africanas. Reprodução fac-similada da edição de Luanda 
de 1849. Introdução e organização de Francisco Topa. Porto: Sombra pela 
cintura, 2018.

FRANCO, Roberta Guimarães. Um escrever-ler em continuum: políticas 
de afeto no (des)lembrar de Ondjaki. Scripta, v. 26, n. 56, p. 210-220, 2022.

HANSEN, João Adolfo. A sátira e o engenho: Gregório de Matos e a Bahia do 
século XVII. São Paulo: Ateliê Editorial; Campinas: Editora da Unicamp, 
2004.

HANSEN, João Adolfo. Letras coloniais e historiografia literária. Matraga, 
Estudos Linguísticos e Literários, Revista do Programa de Pós-Graduação 
em Letras da UERJ, n. 18, p. 13-44, 2006.

HANSEN, João Adolfo. Lugar-comum. In: CUNHA, Cilaine Alves; 
LAUDANNA, Mayra (org.). Agudezas Seiscentistas e Outros Ensaios. São 
Paulo: Editora da Universidade de São Paulo, 2019. p. 173-186.

LOIS, Carla; GARCIA, João Carlos. Do oceano dos clássicos aos mares 
dos impérios: transformações cartográficas do Atlântico sul. Anais do 
Museu Paulista. São Paulo. v. 17. n. 2. p. 15-37, 2009.

Roberta Guimarães Franco e Rodrigo Garcia Barbosa

Gragoatá, Niterói, v. 30, n. 67, e66785, jan.-abr. 2025 18



MARQUES, Ana Martins. O livro das semelhanças. São Paulo: Companhia 
das Letras, 2015.

MARQUES, Ana Martins. A vida submarina. Belo Horizonte: Scriptum, 
2009.

MATOS, Gregório de. Poemas atribuídos: Códice Asensio-Cunha, volume 3. 
João Adolfo Hansen, Marcello Moreira (edição e estudo). Belo Horizonte: 
Autêntica Editora, 2013.

MERLEAU-PONTY, Maurice. O visível e o invisível. São Paulo: Editora 
Perspectiva, 1992.

MOSER, Gerald. Introdução. In: FERREIRA, José da Silva Maia. 
Espontaneidades da minha alma: às senhoras africanas. Lisboa: Edições 70, 
1980. p. X-XXXIV.

OLIVEIRA, Mário António Fernandes de. A formação da literatura angolana 
(1851-1950). Lisboa: Imprensa Nacional-Casa da Moeda, 1997.

ONDJAKI. Dentro de mim faz sul seguido de Acto Sanguíneo. Alfragide: 
Caminho, 2010.

PACHECO, Carlos. José da Silva Maia Ferreira: o homem e a sua época. 
Luanda: União dos Escritores Angolanos, 1990.

PIRES, Antônio Donizeti. Personas gregorianas: a poesia de Gregório 
de Matos e as convenções retóricas. Itinerários, Araraquara, n. 13, p. 163-
183, 1998.

RABELO, Manuel Pereira. Vida do Excelente Poeta Lírico o Doutor Gregório 
de Matos Guerra. In: MATOS, Gregório de. Poemas atribuídos: Códice 
Asensio-Cunha, volume 1. João Adolfo Hansen, Marcello Moreira (edição 
e estudo). Belo Horizonte: Autêntica Editora, 2013. p. 17-50.

SOARES, Francisco (org.). Antologia lírica angolana: roteiro mínimo. 
Campinas: Editora da Unicamp, 2019.

SOARES, Francisco. Notícia da literatura angolana. Lisboa: Imprensa 
Nacional-Casa da Moeda, 2001.

TOPA, Francisco. Entre a Terra de gente oprimida e a Terra de gente 
tostada: Luís Félix da Cruz e o primeiro poema angolano. Revista 
Literatura em Debate, v. 7, n. 13, p. 122-147, 2013.

VAINFAS, Ronaldo; FRANCO, Roberta Guimarães. O cristão-novo 
Cadornega e sua obra sobre as guerras angolanas no século XVII. Tempo, 
v. 29, n. 2, p. 155-177, 2023.

O outro, o mesmo, em três tempos: circularidades poéticas entre Angola e Brasil

Gragoatá, Niterói, v. 30, n. 67, e66785, jan.-abr. 2025 19



The Other, the Same, in Three Times: Poetic 
Circularities Between Angola and Brazil

ABSTRACT:
Studies, in different fields of knowledge, about territories 
whose histories have been crossed by colonial processes 
often suffer from a centralizing premise: the conception of 
influence or the use of a certain notion of tradition that comes 
from the colonizing element. In the Portuguese-speaking 
world, this centrality is attributed to Portugal, where the 
cultural base and mediation between its colonized territories 
would have come from. This article, however, proposes a 
South-South analysis between Angola and Brazil without 
the intermediation of the northern country. Recognizing 
the imaginary surrounding some images and the Western 
poetic tradition, it proposes going beyond the simplistic 
notion of influence, putting into dialogue productions from 
three distinct temporalities in the literary history of these 
countries, the 17th, 19th and 21st centuries, using the 
concept of “cultural memory”, by Jan Assmann. Although 
the temporal trajectory begins in the colonial period of both 
spaces, the poetic circularity is read on the axis of the South 
Atlantic, between poems by Antônio Dias Macedo (Angola) 
and Gregório de Matos (Brazil). In the 19th century, the 
moment of Brazilian independence and intensification of 
Portuguese colonization in Angola, the focus is on the 
production of José da Silva Maia Ferreira, author of what 
is considered the first Angolan book, published after his 
return from Brazil to Angola and contact with poets such 
as João D’Aboim and Gonçalves Dias. Finally, in the 
21st century, it proposes a comparison between poems by 
Angolan Ondjaki and Brazilian Ana Martins Marques, a 
dialogue that, regardless of effective contact between the 
poets, focuses on a shared ethos via “cultural memory”.

Keywords: Poetic circularities. Cultural Memory. 
Angola. Brazil.

Roberta Guimarães Franco e Rodrigo Garcia Barbosa

Gragoatá, Niterói, v. 30, n. 67, e66785, jan.-abr. 2025 20


