
 

 

 

A EDUCAÇÃO INDÍGENA COMO INSTRUMENTO DE LUTA PELA DEMARCAÇÃO 

DE TERRITÓRIOS INDÍGENAS 

 Andressa Luiz 

Dra. Carla Sant Ana de Oliveira 

 
Resumo: Esta pesquisa, baseada em uma revisão bibliográfica realizada no Google Acadêmico, investigou o papel 

da Educação Escolar Indígena (EEI) no Brasil como instrumento estratégico de resistência e de efetivação dos 

direitos territoriais. Buscou compreender como a EEI contribui para a luta pela demarcação e preservação das terras 

indígenas, destacando sua importância na valorização cultural, na conscientização territorial e na mobilização 

política. Os resultados indicam que a EEI ultrapassa o ensino formal, configurando-se como um direito fundamental 

assegurado pela Constituição Federal de 1988 e pela LDB de 1996, que garantem uma educação específica, 

intercultural e diferenciada. Essa modalidade fortalece a identidade, a autoestima e o diálogo entre saberes 

tradicionais e universais, atuando como espaço de transmissão de etnoconhecimentos e reafirmação cultural. No 

contexto da luta territorial, a EEI assume papel ativo por meio dos Territórios Etnoeducacionais (TEE) e da 

concepção da escola que transforma o espaço pedagógico em instrumento de ocupação, vigilância e defesa do 

território. A articulação entre saberes tradicionais e práticas de gestão amplia a autonomia e a capacidade de 
reivindicação das comunidades. Entretanto, persistem desafios como a colonialidade do saber nas estruturas 

curriculares e a insuficiência de apoio institucional. Conclui-se que a EEI é um pilar de resistência e articulação 

política essencial para o etnodesenvolvimento sustentável, a justiça social e o reconhecimento territorial dos povos 

indígenas. 

 

Palavras-chave: Educação Escolar Indígena; Colonialidade do Saber; Pedagogia Social. 

 

INTRODUÇÃO 

A presente pesquisa buscou investigar a educação indígena no Brasil como um 

mecanismo fundamental na luta pela demarcação e preservação dos territórios indígenas. Este 

estudo se fundamenta na relevância de compreender como as práticas educativas desenvolvidas 

nas comunidades indígenas podem atuar como instrumentos de afirmação cultural, política e de 

direitos territoriais. No Brasil, a educação indígena possui um histórico marcado tanto por 

resistências, quanto por avanços significativos, refletidos em legislações e políticas públicas que 

foram se moldando ao longo dos anos em resposta às demandas desses povos e de movimentos 

sociais aliados. 

A questão central que orientou esta pesquisa consistiu em compreender de que modo à  

educação indígena, a partir da Pedagogia Social podem atuar como instrumento de luta e 

resistência na reivindicação e na efetivação dos direitos territoriais dos povos indígenas. Dessa 

forma, o objetivo geral deste estudo foi analisar como a educação indígena contribui para o 

fortalecimento cultural, a conscientização territorial e a mobilização política em prol da 

demarcação de terras. Especificamente, buscou-se identificar práticas educativas que favorecem a 

valorização da cultura e da identidade indígena, bem como examinar o papel dessas práticas na  



 

 

 

 

 

sensibilização e na mobilização coletiva em defesa dos direitos territoriais. 

A justificativa para a realização desta pesquisa reside na compreensão de que a educação 

é um direito fundamental, que, quando voltado para as particularidades das comunidades 

indígenas, torna-se um poderoso veículo de transmissão de conhecimentos tradicionais, de 

reafirmação de identidades e de luta por direitos. A educação indígena, portanto, emerge não 

apenas como um campo de aprendizado formal, mas como um espaço de resistência, de 

articulação política e de reivindicação por direitos historicamente negligenciados. 

O panorama legal e político da educação indígena no Brasil tem evoluído desde a 

Constituição Federal de 1988, que reconheceu os direitos dos povos indígenas à terra, à cultura, 

ao idioma e à educação específica e diferenciada. Leis subsequentes, como a Lei de Diretrizes e 

Bases da Educação Nacional (LDB), de 1996, e a criação de políticas públicas específicas, 

consolidaram esses direitos, estabelecendo marco legal para a implementação de uma educação 

que respeite as particularidades culturais e linguísticas de cada povo indígena. A implementação 

efetiva dessas políticas enfrenta desafios significativos, que vão desde a falta de recursos até 

questões de territorialidade, que impactam diretamente na qualidade e na acessibilidade da 

educação oferecida. 

A educação indígena, ao integrar os saberes tradicionais às práticas pedagógicas, não 

somente contribui para a preservação cultural e a afirmação identitária, mas também se configura 

como um instrumento estratégico na luta pela demarcação de territórios.  

1.1 Histórico da educação indígena 

A educação indígena no Brasil é permeada por uma complexa trajetória de resistências e 

transformações que refletem as tensões entre os modos de vida indígenas e as políticas estatais. 

Historicamente, as práticas educativas em territórios indígenas foram marcadas por processos de 

assimilação e tentativas de integração à sociedade não indígena, sobretudo por meio de políticas 

governamentais e ações missionárias que visavam à catequização e à ocidentalização. Essa 

abordagem, predominante até meados do século XX, ignorava a diversidade cultural, linguística 

e social dos povos indígenas, impondo modelos educacionais alheios às suas realidades e 

necessidades (Grupioni, 1994). 

A partir da década de 1970, em meio às lutas pelos direitos indígenas que ganhavam  



 

 

 

 

 

força em todo o país, começou a se desenhar uma nova perspectiva para a educação 

indígena. Este período foi marcado por um crescente reconhecimento da importância de se 

respeitar as especificidades culturais e linguísticas dos povos indígenas no processo educacional. 

Emergia, então, o conceito de educação escolar indígena diferenciada, intercultural e bilíngue, 

que procurava valorizar os saberes tradicionais e promover uma interlocução entre os 

conhecimentos indígenas e não indígenas (Urquiza, 2011). 

A Constituição Federal de 1988 representou um marco significativo ao reconhecer os 

direitos dos povos indígenas à sua organização social, costumes, línguas, crenças e tradições, 

além do direito à educação escolar específica e diferenciada. Tal reconhecimento legal inaugurou 

uma nova fase, na qual a educação indígena começou a ser pensada como um direito que deve 

ser exercido de maneira autônoma e conforme as particularidades de cada povo (Ferreira, 2009). 

Nos anos subsequentes, diversas legislações e políticas públicas foram elaboradas com o 

objetivo de garantir a implementação de uma educação escolar indígena de qualidade. Entre elas, 

destaca-se a Lei de Diretrizes e Bases da Educação Nacional (LDB), de 1996, que estabeleceu 

diretrizes para o desenvolvimento de currículos e programas educacionais específicos, 

respeitando a diversidade cultural indígena (Porto; Bonin, 2020). 

Apesar dos avanços legais e da crescente mobilização em torno da educação escolar 

indígena, a implementação efetiva dessas políticas enfrenta desafios. Entre os principais 

obstáculos estão à falta de recursos financeiros, a escassez de materiais didáticos específicos, a 

necessidade de formação de professores indígenas e não indígenas capacitados para atuar nesse 

contexto específico, e a garantia de acesso à educação de qualidade nas terras indígenas 

(Mendes, 2016). 

A história da educação indígena no Brasil é marcada por um movimento contínuo de luta 

por reconhecimento e valorização das culturas indígenas. A passagem de uma perspectiva 

assimilacionista para uma abordagem de respeito às diversidades culturais e à autonomia dos 

povos indígenas reflete um importante avanço. No entanto, ainda é necessário superar diversos 

desafios para que a educação indígena possa efetivamente contribuir para a afirmação das 

identidades indígenas, a preservação de suas culturas e a garantia de seus direitos (Lima; 

Nazareno, 2014). 

1.2 Legislação e políticas públicas de educação indígena 



 

 

 

 

 

A legislação e as políticas públicas relativas à educação indígena no Brasil constituem um 

arcabouço normativo que visa garantir o direito a uma educação específica, diferenciada, 

intercultural e bilíngue, respeitando as particularidades culturais, sociais e linguísticas dos povos 

indígenas. Este conjunto de normativas reflete um percurso de reconhecimento e valorização das 

diversidades e das especificidades dos povos originários do Brasil, marcando uma transição 

significativa na forma como o Estado se relaciona com estas comunidades no âmbito 

educacional. 

A Constituição Federal de 1988 representou um marco histórico ao assegurar os direitos 

dos povos indígenas à sua cultura, costumes, línguas, crenças e tradições, e reconhecer a 

educação escolar indígena como um direito fundamental. Este reconhecimento constitucional 

abriu caminho para a elaboração de políticas públicas mais específicas voltadas para a educação 

desses povos (Urquiza, 2011). 

Com a promulgação da Lei de Diretrizes e Bases da Educação Nacional (LDB), em 1996, 

estabeleceu-se legalmente a base para a implementação da educação escolar indígena no Brasil. 

A LDB determina que o ensino oferecido aos povos indígenas deve ser diferenciado, com 

currículos e métodos de ensino adequados às suas culturas e realidades, além de ser ministrado, 

preferencialmente, na língua materna da comunidade (Porto; Bonin, 2020).  

Além da LDB, outras normativas específicas foram criadas para fortalecer a educação 

indígena, como o Plano Nacional de Educação (PNE), que incluem diretrizes e, objetivos para a 

educação escolar indígena, visando à melhoria da qualidade do ensino e à valorização das 

línguas e culturas indígenas. Ademais, o Estatuto do Índio (Lei nº 6.001/1973), apesar de anterior 

à Constituição de 1988, foi um importante instrumento legal que, em certa medida, já apontava 

para a necessidade de garantir aos indígenas o direito a uma educação que considerasse suas 

especificidades (Ferreira, 2009). 

No entanto, apesar dos avanços legislativos e da criação de políticas públicas voltadas 

para a educação indígena, a implementação efetiva dessas normativas enfrenta desafios 

significativos. Entre eles, destacam-se a falta de infraestrutura adequada nas escolas localizadas 

em territórios indígenas, a escassez de materiais didáticos específicos e a necessidade de 

formação de professores indígenas e não indígenas que estejam capacitados para atuar nesse 

contexto educacional diferenciado (Mendes, 2016). 



 

 

 

 

 

A legislação e as políticas públicas representam passos importantes nessa direção, mas é 

fundamental que haja uma contínua avaliação e adaptação dessas normativas para atender às 

reais necessidades das comunidades indígenas, garantindo uma educação que seja 

verdadeiramente inclusiva, equitativa e capaz de promover a valorização e preservação das 

culturas indígenas (Lima; Nazareno, 2014). A educação indígena, portanto, é um campo em 

constante evolução, que requer o comprometimento do Estado e da sociedade para assegurar que 

os direitos educacionais dos povos indígenas sejam efetivamente respeitados e promovidos.  

1.3 Teorias sobre território, cultura e identidade 

A educação, conforme Giroux (1995) constitui-se como um campo de disputa e 

contestação contínua, situada entre a reprodução social e cultural e as rupturas promovidas por 

práticas alternativas e desestabilizadoras. A escola, entretanto, tende a reforçar identidades 

nacionais fixas e monoculturais, marginalizando narrativas e vozes de grupos subalternizados. 

Contudo, um movimento de superação deste centrismo epistemológico, em direção a uma 

compreensão plural das culturas e significações. Nesse contexto, a emergência de perspectivas 

que reconhecem a legitimidade das diferenças culturais representa um avanço no campo 

educacional. 

Arroyo (1996) reforça a necessidade de uma base epistemológica que contemple a 

diversidade de identidades, etnias, gêneros e culturas, não apenas sob a ótica da exclusão, mas 

também da afirmação e da resistência. Assim, o étnico deve ser compreendido como processo 

histórico e relacional, e não como herança fixa. A identidade étnica constitui-se como um 

processo dinâmico de construção simbólica e cultural, em permanente transformação e vinculada 

às relações de poder e representação social. 

Enguita (1996) destaca o caráter situacional e relacional da etnicidade, evidenciando que 

os limites entre grupos são móveis e historicamente produzidos. A cultura, nesse sentido, é 

entendida como processo concreto de organização social e simbólica (Geertz, 1973), 

expressando conflitos, resistências e reinterpretações constantes. 

Moreira e Silva (1994) lembram que, a cultura é o terreno das disputas e das redefinições 

identitárias. Assim, a etnia, longe de representar um dado estático, é um eixo fundamental na 

construção histórica das relações de poder. Nessa perspectiva, a interculturalidade mostra-se 

mais adequada que o multiculturalismo, pois evidencia o caráter dinâmico, relacional e conflitivo  



 

 

 

 

 

das interações culturais. Neste sentido, a complexidade e diversidade das populações 

indígenas no Brasil se confirmam nos levantamentos mais recentes. Segundo o Censo 

Demográfico 2022 do IBGE, em cooperação com a FUNAI, há 1.693.535 pessoas indígenas, 

representando cerca de 0,83% da população total do país. Até o momento, os dados de 2022 

ainda não confirmaram oficialmente a atualização do número de etnias e línguas indígenas 

registrados em 2010: naquele ano, foram identificadas 305 etnias e 274 línguas indígenas faladas 

(IBGE, 2024). 

A distribuição dessas comunidades se estende por uma ampla malha territorial: há 

milhares de localidades indígenas no Brasil (8.568 identificadas em 2022), localizadas tanto 

dentro quanto fora de Terras Indígenas declaradas, homologadas, regularizadas ou em processo. 

O Instituto Brasileiro de Geografia e Estatística (IBGE) divulgou em 2022, os resultados do 

Censo Demográfico 2022 – Indígenas: alfabetização, registros de nascimentos e características 

dos domicílios, segundo recortes territoriais específicos. O levantamento revelou avanços na 

alfabetização e persistentes desafios no saneamento básico entre as populações indígenas 

brasileiras. (IBGE, 2024) 

De acordo com o Censo, o Brasil possui 1.693.535 pessoas indígenas, representando 

0,83% da população nacional. Houve um crescimento de 21% no número de pessoas vivendo em 

Terras Indígenas (TI), que passaram de 567.582 em 2010 para 689.532 em 2022. A taxa de 

alfabetização também apresentou melhora: entre indígenas com 15 anos ou mais, subiu de 76,6% 

(2010) para 84,9% (2022), embora ainda abaixo da média nacional (93,0%). Dentro das TI’s, o 

analfabetismo caiu de 32,3% para 20,8%, especialmente entre os jovens, o que reflete maior 

acesso à educação nas últimas décadas. (IBGE, 2024) 

Em contrapartida, os indicadores de saneamento básico continuam preocupantes. Em 

2022, 69,1% dos indígenas residentes em domicílios permanentes conviviam com alguma 

precariedade de saneamento, ausência de abastecimento de água, esgoto ou coleta de lixo, 

totalizando 1,1 milhão de pessoas. Nas TI’s, 95,6% dos domicílios apresentavam ao menos uma 

dessas carências. Segundo o IBGE, fatores geográficos e a falta de adaptação das políticas 

públicas às realidades locais explicam grande parte desse cenário. (IBGE, 2024) 

O Ministério dos Povos Indígenas (MPI) vem implementando ações integradas com  

 



 

 

 

 

 

outros órgãos, como o projeto Indígena Cidadão1 e Fronteira Cidadã, financiado pelo 

Fundo de Convergência Estrutural do MERCOSUL (FOCEM), destinado à construção de 

sistemas de abastecimento de água. Na área educacional, destaca-se a parceria com o Ministério 

da Educação para fortalecer a educação bilíngue, promovendo alfabetização em português e nas 

línguas maternas indígenas. Os dados do Censo Indígena 2022 constituem instrumento essencial 

para formulação e monitoramento de políticas públicas que garantam direitos, promovam o bem 

viver e respeitem a autodeterminação dos povos indígenas. 

A análise de dados (incluindo o IBGE) e a literatura indicam que os povos indígenas no 

Brasil enfrentam historicamente marginalização e "subcidadania" devido à demonização de suas 

diferenças culturais. As identidades minoritárias foram usadas como ferramentas de repressão 

para impor os valores dos grupos dominantes, um processo reforçado pelo colonialismo e pelo 

paradigma moderno que impôs modelos europeus, brancos e masculinos, legitimando a violência 

e a discriminação. A questão do reconhecimento se articula com a redistribuição econômica e a 

justiça social (Fraser, 2001), sendo necessárias políticas transformativas que combatam 

estereótipos e respeitem as diferenças culturais. Assim, as injustiças identitária e econômica 

estão interligadas, motivando movimentos sociais organizados pela transformação. 

A identidade, é um conceito dinâmico, que se constrói e se reconfigura constantemente 

nas interações sociais e na relação com o território e a cultura. Para os povos indígenas, a 

identidade não se limita a uma autoconcepção individual, mas está imbricada na pertença a um 

coletivo, marcada pela ligação com a terra e pela partilha de uma herança cultural comum. As 

políticas educacionais indígenas, ao reconhecerem e valorizarem esses aspectos, desempenham 

um papel fundamental na afirmação da identidade indígena e na resistência contra processos de 

assimilação e homogeneização cultural (Kreutz, 1999). 

Sobre isso, pode-se dizer que os movimentos sociais contemporâneos combinam 

estratégias diretas e indiretas de mobilização, atuando na esfera cultural, política e social para  

                                            

1 O Projeto Cidadão, promovido pelo Tribunal de Justiça do Acre (TJAC) em Cruzeiro do Sul nos dias 4 e 
5 de julho de 2025, ofereceu gratuitamente serviços como emissão de documentos, atendimentos de 
saúde, assistência social e palestras educativas, voltados à população em situação de vulnerabilidade. A 
iniciativa reafirma o compromisso do Judiciário acreano com a promoção da cidadania e do acesso a 
direitos básicos. (PODER JUDICIÁRIO DO ACRE, 2025. Projeto Cidadão do TJAC leva cidadania e 
dignidade à população de Cruzeiro do Sul. Disponível em: https://www.tjac.jus.br/2025/07/projeto-
cidadao-do-tjac-leva-cidadania-e-dignidade-a-populacao-de-cruzeiro-do-sul. Acesso em: 16 out. 2025). 



 

 

 

 

 

enfrentar sistemas de dominação (Almeida; Angelin; Veronese, 2023). No Brasil, o 

movimento indígena se fortaleceu desde a década de 1970, com Assembleias Indígenas e a 

União das Nações Indígenas (UNI), culminando na participação ativa na Assembleia Nacional 

Constituinte de 1988, que reconheceu direitos coletivos, organização social, línguas, religiões, 

usos e costumes, além do direito originário à terra (Almeida; Angelin; Veronese, 2023). 

No âmbito de gênero, mulheres indígenas enfrentam dupla vulnerabilidade: por serem 

mulheres e por serem indígenas. Desde a década de 1980, surgiram organizações específicas, 

como Associação de Mulheres Indígenas do Alto Rio Negro (AMARN)2 e Associação de 

Mulheres Indígenas do Distrito de Taracuá, Rio Uaupés e Tiguié (AMITRUT)3, e encontros 

regionais e nacionais, culminando na I Marcha das Mulheres Indígenas em 2019, com cerca de 

2.500 participantes de mais de 130 povos, pautando direitos ao território, proteção corporal, 

espiritualidade e memória cultural (Almeida; Angelin; Veronese, 2023, CIMI, 2019). Esses 

movimentos evidenciam a importância do protagonismo feminino indígena na preservação 

cultural e na luta por reconhecimento, demonstrando que organização coletiva, redistribuição de 

recursos e reconhecimento identitário são elementos interdependentes na construção da justiça 

social. 

Neste contexto, a intersecção entre território, cultura e identidade evidencia a 

complexidade das questões que envolvem a educação indígena. A compreensão dessas 

dimensões é essencial para o desenvolvimento de práticas pedagógicas que sejam 

verdadeiramente inclusivas e capazes de promover a valorização da diversidade cultural. Nesse 

sentido, a educação indígena surge não apenas como um direito, mas como um instrumento de 

luta pela preservação dos territórios, culturas e identidades indígenas, destacando a importância 

de políticas públicas que estejam alinhadas com essas perspectivas (Silva; Diniz; Alencar, 2021). 

Assim, as teorias sobre território, cultura e identidade fornecem um arcabouço teórico 

valioso para a análise e formulação de estratégias educacionais que respeitem e promovam a 

riqueza cultural dos povos indígenas, reconhecendo a educação como um direito fundamental e 

como um meio de fortalecimento da autonomia e da soberania dessas comunidades. 

                                            

2 Associação de Mulheres Indígenas do Alto Rio Negro (AMARN). 
3 Associação de Mulheres Indígenas do Distrito de Taracuá, Rio Uaupés e Tiguié (AMITRUT). 



 

 

 

 

2. METODOLOGIA 

A metodologia adotada para o desenvolvimento deste estudo consiste em uma pesquisa 

bibliográfica e documental. Seguindo as orientações de Gil (2002), a revisão bibliográfica foi 

realizada com o intuito de proporcionar uma visão abrangente sobre o tema, permitindo a 

identificação de lacunas no conhecimento existente e a formulação de novas perspectivas de 

análise. 

Para a seleção do material bibliográfico, foram empregados descritores específicos 

relacionados ao tema da pesquisa, tais como "educação indígena", "demarcação de territórios 

indígenas", "políticas públicas para povos indígenas" e "cultura e identidade indígena". A busca 

pelos materiais foi realizada na base de dados Google Acadêmico, uma vez que esta plataforma 

oferece um vasto acervo de publicações científicas em português, incluindo artigos, teses, 

dissertações e livros, o que se alinha à necessidade de acessar fontes em língua portuguesa. 

Os critérios de inclusão definidos para a seleção dos artigos foram: publicações que 

abordam explicitamente a educação indígena e sua relação com a luta pela demarcação de 

territórios indígenas no Brasil; trabalhos que discutem políticas públicas voltadas para a 

educação indígena; e estudos que analisam a importância da cultura e da identidade na educação 

de povos indígenas. Como critérios de exclusão, foram determinados: artigos que não se 

relacionam diretamente com o contexto brasileiro; publicações que não abordam a educação 

indígena como foco central de análise; e materiais que, apesar de mencionarem a educação 

indígena, não discutem sua relação com a demarcação de territórios. 

3. Educação indígena e territorialidade 

A Educação Escolar Indígena (EEI) visa fortalecer a identidade cultural e a autoestima de 

cada povo, partindo dos etnoconhecimentos e permitindo que as comunidades atuem como 

protagonistas na elaboração do currículo. 

A Educação Escolar Indígena é vista como um espaço de diálogo entre os saberes 

tradicionais e os saberes universais/ocidentais. A participação de professores indígenas e o 

envolvimento dos mais velhos (detentores da tradição oral) são capitais nesse processo de 

preservação cultural. A legislação brasileira (Constituição de 1988, LDB, e resoluções 

específicas) garante o direito a uma educação específica, diferenciada, bilíngue/multilíngue e 

intercultural (Rodrigues, 2018), reconhecendo que a educação é um meio de manter a sua 

diferença e pluralidade. 



 

 

 

 

 

O conceito de conscientização territorial do texto de 2011 evoluiu para a noção da escola 

como um agente ativo na defesa e manutenção do território. De modo que, o conceito de 

Território Etnoeducacional (TEE) foi legalmente instituído para organizar a oferta da EEI, 

reconhecendo que a educação deve respeitar as especificidades etnoterritoriais dos povos 

(Rodrigues, 2018, Góes Neto, 2023). 

O artigo "Quando a escola é uma flecha educação escolar indígena e territorialização na 

Amazônia" (Rodrigues, 2018) mostra que as atividades escolares, podem ser intencionalmente 

voltadas para a ocupação, vigilância e posse do território. O aprendizado prático e a integração 

das atividades ao longo do território (e não apenas no prédio escolar) se tornam um modo de 

manutenção territorial e identitária. A conexão entre saberes tradicionais, respeito à 

biodiversidade e sustentabilidade, é intrinsecamente ligada à territorialidade, pois a forma de vida 

e o conhecimento indígena dependem diretamente da saúde e da posse da terra.  

A educação indígena é inseparável da luta e resistência contra o projeto colonialista, o 

epistemicídio (apagamento cultural e desvalorização de saberes) e a integração forçada. Apesar 

dos avanços legais (Constituição 88, LDB 9394/96, Resoluções CNE, 1999, 2003), ainda há 

muitas deficiências na efetivação dessas conquistas. Isso inclui a falta de professores indígenas 

em número suficiente, a carência de materiais pedagógicos adequados e a necessidade de garantir 

as condições mínimas de funcionamento das escolas. O debate sobre a educação sempre remete à 

questão maior dos direitos originários à terra (Art. 231 da CF/88) e à proteção das manifestações 

culturais (Art. 215 da CF/88), sendo a demarcação de terras uma das lesões mais graves e um 

tema central. 

Lima e Troquez (2024) denunciam que as manifestações da colonialidade que persistem 

nas políticas, nas práticas e nos currículos destinados aos povos indígenas no Brasil. A premissa 

fundamental do trabalho é que as epistemologias próprias das comunidades indígenas devem ser 

reposicionadas no núcleo central desse campo educativo. As autoras argumentam que, apesar dos 

inegáveis avanços normativos e da retórica institucional em favor da diversidade cultural, 

estruturas, discursos e artefatos escolares continuam a reproduzir a colonialidade do saber.  

A centralidade dos saberes indígenas permite a desnaturalização da educação dominante e 

pavimenta o caminho para a multiplicidade de vozes. Ao expor que a superação da colonialidade 

não se resolve com meras alterações legislativas ou inclusões superficiais da "diferença",  



 

 

 

 

 

demandando, antes, uma profunda transformação na estrutura do conhecimento. Além 

disso, o caráter proposicional do artigo é um ponto forte, pois sugere a reedição dos conceitos a 

partir de lógicas indígenas, sinalizando uma abertura para reconfigurações educativas em diálogo 

com as comunidades. 

A relação entre educação indígena e territorialidade é uma dimensão fundamental para 

compreender as dinâmicas de preservação cultural e de conscientização territorial entre os povos 

indígenas. A educação, nesse contexto, transcende o ensino formal, configurando-se como um 

instrumento de resistência e afirmação da identidade cultural, além de ser uma ferramenta 

essencial na luta pela demarcação e preservação de territórios indígenas. Através de programas 

educacionais que integram o conhecimento tradicional com questões legais sobre demarcação de 

terras, os Pataxó fortalecem sua identidade cultural e sua capacidade de reivindicar e gerir seus 

territórios de forma sustentável (Porto; Bonin, 2020). 

Outro exemplo é o estudo de Góes Neto (2023) que mostra que a Educação Escolar 

Indígena não se limita apenas ao espaço físico da escola, mas está profundamente ligada ao 

território como espaço de vida, identidade e conhecimento. O texto destaca a educação indígena 

como um espaço de diálogo entre saberes tradicionais e saberes universais, e essa relação tem 

vínculo direto com o território, é nele que os saberes tradicionais são construídos, transmitidos e 

vivenciados.  Os autores mencionam a participação dos professores indígenas e dos mais velhos, 

são essas pessoas que guardam e compartilham o conhecimento ancestral enraizado no território, 

isto é, nas histórias, nas línguas, nas práticas agrícolas, nas relações com a natureza.  

A legislação brasileira, ao garantir que os povos indígenas possam ensinar e aprender 

segundo suas próprias tradições e línguas, reconhece o direito à autonomia territorial e cultural, 

fundamentais para a sobrevivência e autodeterminação desses povos. A Educação Escolar 

Indígena, ao promover o diálogo entre saberes e valorizar a participação comunitária atua como 

um instrumento de resistência e afirmação territorial.  

Além disso, a educação indígena desempenha um papel importante na mobilização e 

articulação política. A formação de lideranças indígenas, muitas vezes facilitada por processos 

educativos que combinam conhecimento tradicional com habilidades modernas de gestão e 

negociação, tem sido essencial na defesa dos territórios indígenas. A capacitação oferecida nas 

escolas indígenas permite que os jovens se engajem de forma mais efetiva nas discussões e  



 

 

 

 

 

decisões que afetam suas comunidades, reforçando a luta pela demarcação de terras e pela 

preservação de seus modos de vida (Lima; Nazareno, 2014). 

A educação indígena é um pilar fundamental na preservação da cultura e na 

conscientização sobre a importância da territorialidade para os povos indígenas. Através de 

experiências educacionais que integram saberes tradicionais com conhecimentos 

contemporâneos, as comunidades indígenas fortalecem sua identidade, promovem a 

sustentabilidade de seus territórios e capacitam suas gerações futuras para a continuidade da luta 

por seus direitos. 

3.1 Educação Escolar Indígena e a Luta pelo Território: Desafios e Estratégias na Afirmação 

da Autonomia 

A Educação Escolar Indígena (EEI) contemporânea configura-se como um campo 

estratégico inseparável da luta pela terra, transcendendo a função pedagógica formal para 

assumir-se como um instrumento de resistência e afirmação territorial. Sob um arcabouço legal 

que, desde a Constituição de 1988 e a Lei de Diretrizes e Bases (LDB 9394/96), assegura o 

direito a uma educação específica, diferenciada, bilíngue/multilíngue e intercultural (Rodrigues, 

2018), a EEI tem como objetivo central fortalecer a identidade cultural e a autoestima dos povos, 

partindo de seus próprios etnoconhecimentos e conferindo às comunidades o protagonismo na 

elaboração curricular.  

A relevância da EEI na luta territorial manifesta-se também no seu papel de mobilização e 

articulação política. A formação de lideranças indígenas, conforme evidenciado por Lima e 

Nazareno (2014), é frequentemente facilitada por processos educativos que combinam o 

conhecimento tradicional com habilidades modernas de gestão e negociação. A capacitação 

oferecida pelas escolas empodera os jovens a se engajarem de forma mais efetiva nas discussões 

e decisões que afetam a comunidade, reforçando a luta pela demarcação e pela sustentabilidade. 

Exemplos como a experiência dos Pataxós, que integram o conhecimento tradicional com 

questões legais sobre demarcação (Porto; Bonin, 2020), demonstram a eficácia da EEI vinculada 

à luta territorial. Ao fortalecer o pertencimento e assegurar que o território seja um espaço de 

vivência e produção de conhecimento, a educação indígena atua como um pilar fundamental na 

preservação da cultura e na conscientização sobre a importância da territorialidade para a 

autodeterminação dos povos. 



 

 

 

 

4. CONSIDERAÇÕES FINAIS 

A Educação Escolar Indígena (EEI) se consolida não apenas como um direito 

constitucionalmente assegurado à diferença, mas como uma estratégia política de sobrevivência 

cultural e territorial no Brasil contemporâneo. A EEI representa uma ruptura com o modelo 

assimilacionista ao centrar-se nos etnoconhecimentos e ao promover um diálogo produtivo e, por 

vezes tenso, entre saberes tradicionais e universais, fortalecendo a identidade, a autoestima e a 

autonomia dos povos indígenas. 

 O desenvolvimento do conceito de Território Etnoeducacional (TEE) e a prática 

revelam o processo de territorialização do espaço pedagógico, que passa a atuar como uma 

ferramenta ativa de ocupação, vigilância e afirmação da posse da terra. Tal perspectiva reforça a 

compreensão de que a forma de vida, a sustentabilidade e os saberes sobre a biodiversidade 

indígena são indissociáveis da saúde e proteção do território. 

Contudo, a trajetória da EEI é marcada pela resistência à colonialidade ainda presente nas 

estruturas educacionais. Nas escolas indígenas os currículos e práticas escolares ainda remetem às 

lógicas coloniais que precisam ser denunciadas e superadas, reposicionando as epistemologias 

indígenas no centro do processo educativo. Por isso, a luta por educação está diretamente ligada à 

luta pela terra. A demarcação dos territórios é fundamental, pois é a base tanto material quanto 

simbólica para garantir os direitos culturais e educacionais dessas comunidades. 

 Nesse sentido, a EEI, ao formar lideranças e promover a consciência política, fortalece 

as comunidades indígenas na defesa de seus territórios e modos de vida. A vitalidade da educação 

indígena, portanto, é o termômetro da autonomia e da autodeterminação desses povos. 

 Apesar dos avanços, os desafios para a consolidação de uma educação indígena de 

qualidade ainda são significativos: infraestrutura precária, escassez de investimentos, resistência 

à educação diferenciada e insuficiência de políticas públicas específicas continuam a limitar seu 

pleno desenvolvimento. Superar tais obstáculos exige comprometimento contínuo do Estado e da 

sociedade civil, aliado à valorização e protagonismo das comunidades indígenas. 

 Por outro lado, as experiências analisadas revelam caminhos promissores. A 

implementação de currículos interculturais, a formação e valorização de professores indígenas, o 

uso estratégico das mídias e tecnologias e o envolvimento comunitário no processo educativo 

despontam como estratégias fundamentais para consolidar uma educação que não apenas 

transmita conteúdos acadêmicos, mas que preserve e fortaleça as bases culturais, linguísticas e  



 

 

 

 

 

territoriais dos povos originários. Ela se configura como um instrumento de resistência e 

transformação social, capaz de promover o respeito à diversidade, o reconhecimento dos direitos 

fundamentais e a construção de uma sociedade mais justa, equitativa e sustentável. 

REFERÊNCIAS 

ALMEIDA, J. R. DE.; ANGELIN, R.; VERONESE, O.. Identidade, diferença e reconhecimento: 

um olhar sobre os movimentos de mulheres indígenas no Brasil e a pauta de enfrentamento à 

violência de gênero. Revista Direito e Práxis, v. 14, n. 2, p. 915–939, abr. 2023. Disponível em: 

https://doi.org/10.1590/2179-8966/2021/58177.  

ARROYO, M. G. Prefácio. In: DAYRELL, J. (org.). Múltiplos olhares sobre educação e 

cultura. Belo Horizonte: UFMG, 1996. 

BRASIL, Constituição da República Federativa do Brasil. Brasília: Congresso Nacional, 

1988. 

BRASIL. Diretrizes Nacionais para o Funcionamento das Escolas Indígenas. Brasília: 

MEC/CNE/CEB, 1999. Disponível em: http://portal.mec.gov.br/cne/arquivos/pdf/rceb03_99.pdf. 

Acesso em 20 Jun. 2025. 

BRASIL. Diretrizes Curriculares Nacionais para a Educação Escolar Indígena no Ensino 

Básico. Brasília: MEC/CNE/CEB, 2003. Disponível em: http://portal.mec.gov.br/secretaria-de-

regulacao-e-supervisao-da-educacao-superior-seres/323-secretarias-112877938/orgaos-

vinculados-82187207/17417-ceb-2012. Acessado em 20 de maio de 2025.  

BRASIL. Diretrizes Curriculares Nacionais para a Educação Básica: diversidade e inclusão. 

Brasília: Conselho Nacional de Educação/Ministério da Educação/Secretaria de Educação 

Continuada, Alfabetização, Diversidade e Inclusão, 2013. 

BRASIL. Lei de Diretrizes e Bases da Educação Nacional. Lei n. 9.394/1996. Brasília: Senado 

Federal, 2017. Disponível 

em: http://www2.senado.leg.br/bdsf/bitstream/handle/id/529732/lei_de_diretrizes_e_bases_1ed.p

df.  Acesso em: 24 jun. 2025. 

CIMI. Marcha das Mulheres Indígenas divulga documento final: “lutar pelos nossos territórios é 

lutar pelo nosso direito à vida”. Conselho Indigenista Missionário. 2019. Disponível em: 

https://cimi.org.br/2019/08/marcha-mulheres-indigenas-documento-final-lutar-pelos-nossos-

territorios-lutar-pelo-nosso-direito-vida/. Acesso em: 10 Jun. 2025. 

ENGUITA, M. F. Escuela y etnicidad: el caso del pueblo gitano. Madrid: Pirâmide, 1996. 

FRASER, Nancy. Da redistribuição ao reconhecimento? Dilemas da justiça da era pós-

socialista. In: SOUZA, Jessé (Org.). Democracia hoje: novos desafios para a teoria democrática 

contemporânea. Brasília: Editora Universidade de Brasília, 2001. 

FERREIRA, Andrey Cordeiro. Políticas para Fronteira, História e Identidade: a luta 

simbólica nos processos de demarcação de terras indígenas Terena. Mana, v. 15, p. 377-410, 

2009. 

SOCIOAMBIENTAL. Senado aprova projeto que desestrutura demarcação de terras  

https://doi.org/10.1590/2179-8966/2021/58177
http://portal.mec.gov.br/cne/arquivos/pdf/rceb03_99.pdf
http://portal.mec.gov.br/secretaria-de-regulacao-e-supervisao-da-educacao-superior-seres/323-secretarias-112877938/orgaos-vinculados-82187207/17417-ceb-2012
http://portal.mec.gov.br/secretaria-de-regulacao-e-supervisao-da-educacao-superior-seres/323-secretarias-112877938/orgaos-vinculados-82187207/17417-ceb-2012
http://portal.mec.gov.br/secretaria-de-regulacao-e-supervisao-da-educacao-superior-seres/323-secretarias-112877938/orgaos-vinculados-82187207/17417-ceb-2012
http://www2.senado.leg.br/bdsf/bitstream/handle/id/529732/lei_de_diretrizes_e_bases_1ed.pdf
http://www2.senado.leg.br/bdsf/bitstream/handle/id/529732/lei_de_diretrizes_e_bases_1ed.pdf
https://cimi.org.br/2019/08/marcha-mulheres-indigenas-documento-final-lutar-pelos-nossos-territorios-lutar-pelo-nosso-direito-vida/
https://cimi.org.br/2019/08/marcha-mulheres-indigenas-documento-final-lutar-pelos-nossos-territorios-lutar-pelo-nosso-direito-vida/


 

 

 

 

 

indígenas. São Paulo, 2025. Disponível em: https://www.socioambiental.org/noticias-

socioambientais/senado-aprova-projeto-que-desestrutura-demarcacao-de-terras-indigenas. Acesso 

em: 16 out. 2025. 

GEERTZ, C. A interpretação das culturas. Rio de Janeiro: Zahar, 1973. 

GIL, Antônio Carlos. Como elaborar projetos de pesquisa. 4. ed. São Paulo: Atlas, 2002. 

GIROUX, H. A. Praticando estudos culturais nas faculdades de educação. In: SILVA, T. T. 

(org.). Alienígenas na sala de aula: uma introdução aos estudos culturais em educação. 

Petrópolis: Vozes, 1995 p. 85103. 

GÓES NETO, Antônio Fernandes. Trilhas da educação escolar indígena: inovação em 

Cabari, São Gabriel da Cachoeira, AM. 

672 p. Tese (Doutorado – Programa de Pós-Graduação Educação e Ciências Sociais: 

Desigualdades e Diferenças) — Faculdade de Educação, Universidade de São Paulo, 2023. 

GRUPIONI, Luis. Da aldeia ao parlamento: a educação escolar indígena na nova LDB. Em 

Aberto, v. 14, n. 63, 1994. 

INSTITUTO BRASILEIRO DE GEOGRAFIA E ESTATÍSTICA (IBGE). IBGE divulga novos 

dados do Censo Indígena de 2022. Agência IBGE Notícias, Rio de Janeiro, 7 ago. 2024. 

Disponível em: https://agenciadenoticias.ibge.gov.br/agencia-sala-de-imprensa/2024-agosto/ibge-

divulga-novos-dados-do-censo-indigena-de-2022.Acesso em: 16 out. 2025. 

KREUTZ, L.. Identidade étnica e processo escolar. Cadernos de Pesquisa, n. 107, p. 79–96, jul. 

1999. Disponível em: < https://doi.org/10.1590/S0100-15741999000200003>. Acesso em : 10 

Out 2025. 

LIMA, S. C.; NAZARENO, Elias. Territórios ameaçados, saberes ressignificados: A 

cartografia social como possibilidade nas estratégias de luta dos Tapirapé. Interdisciplinaridade 

e Meio Ambiente. 01ed. São Luis: UFMA, v. 1, p. 247-276, 2014. 

LIMA, R. B. de; TROQUEZ, M. C. C. Por uma educação escolar indígena decolonial. Revista 

Inter-Ação, Goiânia, v. 49, n. 2, p. 1429–1445, 2024. DOI: 10.5216/ia.v49i2.79512. Disponível 

em: https://revistas.ufg.br/interacao/article/view/79512. Acesso em: 16 out. 2025. 

MENDES, Simone Rodrigues Batista. Formação do Educador Indígena: instrumento de 

fortalecimento da educação escolar indígena. Revista Amazônida: Revista do Programa de 

Pós-Graduação em Educação da Universidade Federal do Amazonas, v. 1, n. 2, 2016. 

MOREIRA, A. F. B., SILVA, T. T. Currículo, cultura e sociedade, 1.ed. São Paulo: Cortez, 

1994. 

PODER JUDICIÁRIO DO ACRE. Projeto Cidadão do TJAC leva cidadania e dignidade à 

população de Cruzeiro do Sul. Disponível em: https://www.tjac.jus.br/2025/07/projeto-cidadao-

do-tjac-leva-cidadania-e-dignidade-a-populacao-de-cruzeiro-do-sul. Acesso em: 16 out. 2025 

PORTO, Helânia Thomazine; BONIN, Jiani Adriana. A educação indígena Pataxó: entre 

distopias e utopias. Tellus, 2020. 

RODRIGUES, Gilberto César Lopes. Quando a escola é uma flecha: Educação Escolar 

Indígena e Territorialização na Amazônia. Rev. Exitus,  Santarém ,  v. 8, n. 3, p. 396-

422,  set.  2018 .   Disponível em  

https://www.socioambiental.org/noticias-socioambientais/senado-aprova-projeto-que-desestrutura-demarcacao-de-terras-indigenas
https://www.socioambiental.org/noticias-socioambientais/senado-aprova-projeto-que-desestrutura-demarcacao-de-terras-indigenas
https://agenciadenoticias.ibge.gov.br/agencia-sala-de-imprensa/2024-agosto/ibge-divulga-novos-dados-do-censo-indigena-de-2022
https://agenciadenoticias.ibge.gov.br/agencia-sala-de-imprensa/2024-agosto/ibge-divulga-novos-dados-do-censo-indigena-de-2022
https://doi.org/10.1590/S0100-15741999000200003
https://revistas.ufg.br/interacao/article/view/79512
https://www.tjac.jus.br/2025/07/projeto-cidadao-do-tjac-leva-cidadania-e-dignidade-a-populacao-de-cruzeiro-do-sul
https://www.tjac.jus.br/2025/07/projeto-cidadao-do-tjac-leva-cidadania-e-dignidade-a-populacao-de-cruzeiro-do-sul


 

 

 

 

 

http://educa.fcc.org.br/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S2237-

94602018000300396&lng=pt&nrm=iso. Acesso em  06  out.  2025.   

SANTOS, André Leonardo Copetti; LUCAS, Doglas Cesar. A (in)diferença no Direito: 

minorias, diversidade e direitos humanos. 2. ed. Porto Alegre: Livraria do Advogado, 2019. 

SILVA, Messias Furtado da; DINIZ, Renato Eugênio da Silva; ALENCAR, Joelma Cristina 

Parente Monteiro. A questão da cidadania sob o olhar dos indígenas na Terra Indígena 

Cobra Grande, Santarém/PA. Educação e Pesquisa, v. 47, 2021. 

URQUIZA, A. H. A. A educação indígena e a perspectiva da diversidade. Contrapontos, v. 

11, n. 03, p. 336-348, 2011. 

http://educa.fcc.org.br/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S2237-94602018000300396&lng=pt&nrm=iso
http://educa.fcc.org.br/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S2237-94602018000300396&lng=pt&nrm=iso

