
 

1 
 

 
 V.23, nº 52 - 2025 (setembro-dezembro)                                                                    ISSN: 1808-799 X 

 

DISTOPIAS DO PRESENTE:  

ATROFIA DA FANTASIA E SOCIEDADE ADAPTADA1 

 

Luciana Tosta2    
Monique Andries Nogueira3 

 
Resumo 
Este artigo, através do método teórico-crítico, pretende refletir sobre como o arrefecimento das artes e 
os processos de dessubjetivação do sujeito fazem parte do esquema de controle social sistematizado 
pelo neoliberalismo. A Indústria Cultural atua na atrofia da imaginação e cooptação das subjetividades 
na Idade Mídia e suas reverberações, consequentemente, prejudicam a formação e empobrecem o 
potencial criativo, emancipador e da experiência. As aulas de Artes poderiam contribuir nessa disputa 
para reequilibrar os empreendimentos científicos, tecnológicos e as coisas do espírito. 
Palavras-chave: ensino de artes; Indústria Cultural; fantasia. 
 
DISTOPÍAS DEL PRESENTE: ATROFIA DE LA FANTASÍA Y SOCIEDAD ADAPTADA 
 
Resumen 
Este artículo, a través del método teórico-crítico, pretende reflexionar sobre cómo el enfriamiento de 
las artes y los procesos de desubjetivación del sujeto forman parte del esquema de control social 
sistematizado por el neoliberalismo. La Industria Cultural actúa atrofiando la imaginación y cooptando 
las subjetividades en la Edad de los Medios, cuyas reverberaciones, en consecuencia, perjudican la 
formación y empobrecen el potencial creativo, emancipador y experiencial. Las clases de Arte podrían 
contribuir en esta disputa para reequilibrar los emprendimientos científicos, tecnológicos y las 
cuestiones del espíritu. 
Palabras clave: enseñanza de las artes; Industria Cultural; fantasía. 
 
DYSTOPIAS OF THE PRESENT: ATROPHY OF FANTASY AND ADAPTED SOCIETY 
 
Abstract 
This article, through a theoretical-critical approach, seeks to reflect on how the cooling of the arts and 
the processes of subject dessubjectivation are part of the systematized scheme of social control 
implemented by neoliberalism. The Culture Industry operates by stifling imagination and co-opting 
subjectivities in the Media Age, and its reverberations consequently undermine education and 
impoverish the creative, emancipatory, and experiential potential of individuals. Art classes could 
contribute to this struggle by helping to rebalance scientific and technological endeavors with the matters 
of the spirit. 
Keywords: art education; Culture Industry; fantasy. 

 
1Artigo recebido em 21/04/2025. Primeira Avaliação em 23/08/2025. Segunda Avaliação em 18/10/2025. Aprovado 
em 22/11/2025. Publicado em 10/12/2025.  
DOI: https://doi.org/10.22409/tn.v23i52.67493 
2Doutora em Educação pela Universidade Federal do Rio de Janeiro (UFRJ), Rio de Janeiro - Brasil.. Professora 
de Licenciatura em Teatro (Faculdade Cesgranrio/Facesg). Professora de Artes Cênicas (Secretaria Municipal de 
Educação/SME-RJ). E-mail: tosta.lu@gmail.com. Lattes:   http://lattes.cnpq.br/9720662856581883. ORCID: 
https://0000-0002-4161-061X.  
3Doutora em Educação na Universidade Federal de São Paulo (USP), São Paulo - Brasil. Mestre em Educação 
Escolar Brasileira (Universidade Federal de Goiás/UFG), com estágios pós-doutorais em Didática (Universidade 
Federal de São Paulo/USP) e Estética (Univ. das Ilhas Baleares). Professora titular aposentada da UFRJ. E-mail: 
moniqueandriesnogueira@gmail.com.  
Lattes: http://lattes.cnpq.br/7560951448803509. ORCID: https://0000-0003-1982-0693. 

mailto:tosta.lu@gmail.com
http://lattes.cnpq.br/9720662856581883
https://0000-0002-4161-061x/
mailto:moniqueandriesnogueira@gmail.com
http://lattes.cnpq.br/7560951448803509
https://0000-0003-1982-0693/


 

2 
 

Introdução 

 

“A humanidade, cujas habilidades e conhecimentos se diferenciam com a 
divisão do trabalho, é ao mesmo tempo forçada a regredir os estágios 
antropologicamente mais primitivos, pois a persistência da dominação 
determina, com a facilitação técnica da existência, a fixação do instinto 
através de uma repressão mais forte. A fantasia atrofia-se” (Adorno).  

 
Começo este texto significando o conceito de distopia a partir de sua antítese; 

a utopia. Para tal, recorro a Paulo Freire (2011) que a define como uma força positiva 

orientada para o futuro, não como um ideal irrealizável, ao contrário, se conecta com 

a concretização de sonhos possíveis nas transformações dos rumos da História. 

Segundo Freire, na dialética da utopia encerra-se a denúncia da desumanização e o 

anúncio do oposto a esta. Para este autor, a esperança e a conscientização estão 

diretamente ligadas à utopia; ambas são atitudes que deveriam estar embasadas na 

crítica e somente na prática se justificariam. Desta forma, a esperança viabilizaria uma 

futuridade possível promovida por ações transformadoras que possam combater às 

barbáries do presente (Streck; Redin, Zitroski, 2010).  A distopia enquanto experiência 

de uma utopia negativa se localiza na dimensão da opressão. 

Nas sociedades contemporâneas podemos observar que o arrefecimento das 

Artes e os processos de dessubjetivação do sujeito estão estreitamente ligados; fazem 

parte do esquema de controle social sistematizado pelo capitalismo/neoliberalismo. 

Gostaria de abordar dois componentes vitais dos processos criativos: a imaginação e 

a capacidade de fantasiar. A existência da arte depende disso. Na língua alemã, de 

Freud e Adorno que aqui irão dialogar com outros interlocutores, 

vorstellungskafte/einbildungskraft (imaginação), kreativitat (criatividade) e phantasie 

(fantasia) fazem parte de uma mesma família de palavras e atuam nos limites do real 

e do não-real.  

A imaginação se relaciona às ideias e imagens que atravessam nossos 

pensamentos e podem ou não ter conexão com o real, a criatividade tem uma ligação 

intrínseca com a sensibilidade e com as articulações dos materiais, a fantasia é 

sempre irreal. Esses ingredientes estruturantes do fazer artístico, e que também se 

entrelaçam em uma aula de Artes, tem um potencial crítico e transformador 

indispensável para uma educação emancipadora. Cabe ressaltar que na psicanálise, 

imaginação e fantasia têm uma entrada aproximada e podem ser vistas como 



 

3 
 

sinônimos designando “o mundo imaginário, os seus conteúdos e a atividade criadora 

que o anima (das phantasieren)” (Laplanche; Pontalis, 1983, p. 228). 

Este artigo se propõe a refletir sobre como a Indústria Cultural (Adorno; 

Horkheimer, 1985), um instrumento de dominação capitalista, interfere nas 

subjetividades, e, portanto, na formação dos professores e dos alunos, ao arrefecer o 

potencial crítico e emancipador da arte ao mesmo tempo em que se utiliza dos 

elementos e procedimentos dos fazeres artísticos, de forma utilitarista e redutora, na 

criação de mercadorias envolvidas em contextos sedutores. A intenção é a de 

relacionar esta problemática às apropriações dos produtos culturais nas aulas de 

Artes para tentar perceber o quanto isto pode descaracterizar uma educação 

emancipadora. Na lógica da adaptação da vida e não de sua transformação, a 

criatividade, a imaginação/fantasia são cooptadas pelos modelos propagados pela 

publicidade para o consumo imediato de seus produtos, atualmente subjugados a um 

excesso de tecnologia, acirrado a partir da pandemia Covid 19.  

Um importante registro a fazer é o de sinalizar a problemática da adaptação ser 

maior do que a emancipação. Para Adorno, a Bildung (educação/formação cultural) 

apresenta duas facetas: a adaptação e a emancipação. Para esse autor (2020), o 

componente da adaptação é importante nos processos educativos, pois é na 

consolidação do que foi produzido por nossos antepassados que construímos um 

futuro. O problema surge quando essa faceta se sobrepõe à da adaptação, 

negligenciando uma possível transformação da sociedade. É o que ocorre nos dias 

atuais, em que no Brasil, assim como em outros países, existe uma ascensão da 

extrema-direita que vem causando destruições ambientais, econômicas, sociais, 

afetivas e culturais, expressadas abertamente nas formas mais variadas de 

preconceitos contra as minorias e acobertadas por um discurso distorcidamente 

amparado no estado democrático de direito que garante a liberdade de expressão. 

Como a Indústria Cultural serve à dominação? Que relações podemos 

estabelecer entre pobreza de experiência e a atrofia da fantasia? Quais são as 

apropriações e os efeitos disso nas aulas de Artes na Educação? Por que a arte, e a 

imaginação, têm potencial emancipador? Como se dão as apropriações pela escola e 

pelos professores dos produtos da Indústria Cultural? Quais são os efeitos destas 

atitudes nos agentes da transformação social? 



 

4 
 

Tais perguntas serão discutidas na perspectiva de compreender o Ensino das 

Artes na atualidade histórica como possibilidade de fortalecer a práxis de uma 

educação libertadora que vislumbre a autonomia de cada indivíduo, no 

desenvolvimento pleno de sua criatividade e capacidade de fantasiar, como fator 

fundamental para a emancipação social e para a democracia. 

Desta forma, o presente artigo aborda o problema da Semiformação e da atrofia 

da fantasia como efeitos da Indústria Cultural e do sistema capitalista-neoliberal sobre 

a educação e as subjetividades contemporâneas, responsáveis por neutralizar o 

pensamento crítico e reduzir a arte a um instrumento de adaptação e consumo. Tem 

como objetivo compreender de que modo esses mecanismos de dominação 

interferem na formação de professores e alunos, comprometendo o potencial 

emancipador da experiência estética e da imaginação criadora. O método adotado é 

teórico-crítico e reflexivo, fundamentado em Adorno, Horkheimer, Benjamin, Paulo 

Freire e faz interlocuções com a psicanálise, articulando arte, filosofia e educação na 

análise dos processos formativos. A investigação delimita-se ao campo do Ensino das 

Artes, concebido como espaço de resistência e reinvenção simbólica capaz de reativar 

a sensibilidade, a criticidade e o amor como fundamentos de uma formação 

emancipadora. 

 

A atualidade da Indústria Cultural  

 

A Indústria Cultural é um conceito-chave para a Teoria Crítica da Sociedade; o 

termo foi cunhado por Adorno e Horkheimer no livro “Dialética do Esclarecimento” 

(1985). No capítulo “A Indústria Cultural: o esclarecimento como mistificação das 

massas”, os frankfurtianos elaboraram uma teoria que nos ajudasse a entender como 

atua essa engrenagem na produção, disseminação e consumo dos produtos culturais, 

através da análise do cinema hollywoodiano. Os autores Zuin e Gomes (2019) 

atualizaram a tradução da palavra “mistificação”, de forma precisa, por “autoengodo”, 

reforçando que “Os consumidores dos produtos da Indústria Cultural precisam 

contribuir efusivamente para a perpetuação da ideologia que os escraviza” (Zuin; 

Gomes, 2019, p.383). 

De fato, para que isso aconteça, os consumidores precisam ser iludidos de que 

usam do livre arbítrio nas suas escolhas, embora a Indústria Cultural manipule essas 



 

5 
 

escolhas nos conduzindo ao consumo principalmente através da publicidade com 

seus mecanismos de captura das subjetividades. Na era do determinismo digital, com 

a invasão das telas nas nossas vidas, ocorre uma fusão das esferas pública e privada 

intensificando a padronização dos produtos e ideologias que nos chegam pelas mídias 

(Zuin; Gomes, 2019). Assim, cultura e arte são manobradas por um sistema que 

impulsiona o capitalismo e que apoia sua ideologia; Adorno e Horkheimer sentenciam 

que “A racionalidade técnica hoje é a racionalidade da própria dominação” (Adorno; 

Horkheimer, 1985, p.100). Desta forma a técnica atrofia a fantasia.  

Antes de pormenorizar o sentido de fantasia, gostaria de expor algumas 

características da Indústria Cultural usadas para formar as subjetividades 

considerando também o contexto atual, o da Idade Mídia. Primeiramente, arte e 

cultura são vistas como um negócio que objetiva a comercialização dos produtos: 

 
O que se poderia chamar de valor de uso na recepção dos bens 
culturais é substituído pelo valor de troca; ao invés do prazer, o que se 
busca é assistir e estar informado, o que se quer é conquistar prestígio 
e não se tornar um conhecedor” (Adorno; Horkheimer, 1985, p.131).  

 
A dialética na constituição destes produtos culturais é a de que apesar de serem 

derivados das obras de arte, ou dos elementos utilizados na criação destas (como nas 

propagandas), precisam ser rapidamente consumidos e substituídos, portanto, são 

produtos deterioráveis; contradizem a obra de arte que pode, inclusive, ser 

imortalizada. 

O que rege esta ideologia é a adaptação atingida pela produção em série, pelas 

repetições e, em especial, pela divisão do trabalho; que fragmenta as atividades e os 

pensamentos. Segue a lógica do controle do gosto individual, da identificação imediata 

com a realidade, da previsibilidade, da imitação como algo absoluto, da diversão como 

alienação, da castração, ou seja, do fracasso do desejo. A publicidade, como 

elemento constituinte que impulsiona todo esse processo, não atua somente na 

propaganda, na venda e na massificação dos produtos culturais. Por exemplo, nos 

intervalos da programação televisiva vende-se mercadorias de todos os tipos, aliás, 

são os comerciais e o merchandising que sustentam em grande parte as emissoras.  

No atual cenário da Idade Mídia, somos controlados pelo Big Data4 e por 

algoritmos que criam nichos de consumo de produtos e de ideologias; através da 

 
4 O Big Data permite “prever traços de personalidades a partir de ‘pegadas digitais’ deixadas pelos 
usuários” nas redes através de curtidas, comentários, pesquisas, compras, que determinam as 



 

6 
 

técnica se produz uma neutralidade que é crucial para entender os caminhos daquilo 

que se efetiva como uma disputa política: 

 
Programas e aplicativos on-line registram e inteligentemente oferecem 
aos usuários a repetição de si mesmos; reforçam, com isso, toda uma 
série de estereótipos e pensamentos padronizados sobre si e sobre o 
outro, ao tolher o contato com o que não aparece no espelho obscuro 
de nossas telas (Antunes; Maia, 2018, p. 190).   
 

As mídias têm alcance global, em tempo real e chegam em grande quantidade, 

no nosso celular, computador ou tablet, através do facebook, instagram, youtube, 

whatsapp, tik-tok, X, thread, e-mail; invadem nossa individualidade no sentido político, 

econômico, social e afetivo. Apesar de sermos assoberbados diariamente por 

tamanho excesso, nós ainda buscamos essas mídias para nos divertir, ter prazer, nos 

informar, pesquisar, namorar entre outras atividades da vida humana. Através delas 

ficamos à mercê das fake news, decidindo eleições, e da invasão de robôs que tentam 

nos iludir, por exemplo, de que pessoas que defendem ideias totalitárias são em 

quantidade maior do que na realidade. 

O youtube traz a falsa ideia de democratização; tudo está ali - tutoriais, receitas 

culinárias, arte, política - regado por uma proliferação de anúncios que atrapalham a 

audiência dos vídeos, porém se o consumidor é vip/pagante estes desaparecem. A 

Indústria nunca joga para perder, lucra nas vendas, nos likes e nas visualizações: 

 
Um belo dia, a propaganda de marcas específicas, isto é, o decreto da 
produção escondido na aparência da possibilidade de escolha, pode 
acabar se transformando no comando aberto do Fuhrer, [este] ordena 
de maneira mais moderna e sem maior cerimônia tanto o holocausto 
quanto a compra de bugigangas (Adorno; Horkheimer, 1985, p.132). 
 

O ideal de totalidade e a cooptação do particular e da imaginação são 

acionados a partir de um todo padronizado que cria uma ilusão de que os produtos 

são diferentes entre si. Assim,  

 

 

 

 
personalidades ao “observar os comportamentos de milhões de indivíduos no momento em que 
acontecem; ao invés de buscar regularidades estatísticas e princípios subjacentes, a análise do Big 
Data busca simplesmente reconhecer padrões”. [...] “Essas informações fornecidas pelos usuários 
comuns de forma consentida, mas não deliberada, são armazenadas pelo site compondo um conjunto 
de dados sobre os perfis, preferências, hábitos, etc, que ficam disponíveis para prospecção e utilização 
por pesquisadores e publicitários” (Antunes; Maia, 2018, p.193). 



 

7 
 

cada produto se apresenta como individual; a individualidade mesma 
contribui para o fortalecimento da ideologia, na medida em que se 
desperta a ilusão de que o que é coisificado e mediatizado é um 
refúgio de imediatismo e de vida (Adorno apud Zuinn; Gomes, 2019, 
p. 382).  

 

A fórmula, por exemplo, dos blockbusters, se disfarça nos diferentes gêneros, 

mas a visão maniqueísta e o happy end não mudam (Zuin; Gomes, 2019). É nesse 

sentido que ocorre o processo de dessubjetivação do sujeito. Não importa o que se 

escolhe, o que vale é que a ideologia está sendo introduzida em qualquer uma de 

suas escolhas; “Toda ligação lógica que pressuponha um esforço intelectual é 

escrupulosamente evitada” (Adorno; Horkheimer, 1985, p.113). Uma ideologia que 

precisa do arrefecimento do potencial crítico e do potencial emancipador para se 

efetivar; “O descaramento da pergunta retórica: ‘O que as pessoas querem?’ Consiste 

em dirigir-se às pessoas como sujeitos pensantes, quando sua missão específica é 

desacostumá-las da subjetividade” (Adorno; Horkheimer, 1985, p.119). 

Desta maneira, a Indústria Cultural provoca desejo e promete prazer, criando 

ilusões que encobrem as falsificações da realidade de maneira alienante.  O que na 

verdade está sendo oferecido, em um invólucro sedutor, é a realização imediata e 

ilusória do desejo seguida da frustração, pois “A Indústria Cultural está corrompida, 

mas não como uma babilônia do pecado, e sim como catedral do divertimento de alto 

nível” (Adorno; Horkheimer, 1985, p.118). Seguindo esse raciocínio e aproximando 

esse mecanismo da psicanálise podemos perceber que a psiquê dos consumidores é 

orientada não pelo Princípio do Prazer (jogo de equilíbrio com o desprazer) e sim pelo 

Gozo, na medida em que este só possibilita uma satisfação parcial e uma compulsão 

da repetição, como o vício em drogas. O Gozo estaria mais além do Princípio do 

Prazer5, seria algo que captura o sujeito e o leva para angústia: 

 

Lacan estabelece uma distinção essencial entre o prazer e o gozo, 
residindo este na tentativa permanente de ultrapassar os limites do 
prazer. Esse movimento, ligado à busca perdida que falta no lugar do 
Outro, é causa de sofrimento; mas tal sofrimento nunca erradica por 
completo a busca do gozo (Roudinesco, 1998, p. 300). 
 

 
 

 
5 Freud define o que está para além do princípio do prazer (Freud, Sigmund. Além do Princípio do 
Prazer. In: Obras completas volume-14. Tradução: Paulo César Lima de Souza. Editora: Cia. das 
Letras, 2010), porém é Lacan que o nomeia por gozo e avança nos estudos do conceito (Roudinesco, 
1998). 



 

8 
 

A atrofia da fantasia  
 

Como foi dito anteriormente, na psicanálise, imaginação e fantasia podem ter o 

mesmo significado, adotarei essa linha de raciocínio para argumentar sobre como a 

“atrofia da fantasia” (Adorno; Horkheimer, 1985, p.40-41) não somente contribui para 

a adaptação da sociedade como também para enfraquecer a capacidade criativa, 

transformadora e crítica da Arte. Contudo, é importante sinalizar que a fantasia é um 

conceito psicanalítico amplo e complexo, fundamental para o entendimento da 

atividade psíquica e de suas manifestações no real.  

Essa reflexão se debruça em um texto escrito em 1908, por Freud, intitulado “O 

escritor e a fantasia” (ou “O poeta e o ato de fantasiar”). Neste, o autor delineia 

possíveis relações entre a brincadeira na infância, a criação artística e o ato de 

fantasiar. O comportamento do poeta diante das coisas do mundo seria parecido com 

o da criança, o de reordenar os elementos do real de acordo com o seu desejo e de 

gastar nestas dinâmicas “grandes montantes de afeto” (Freud, 2015, p.228). A 

diferença entre o brincar e o fantasiar estaria nas conexões com o real; enquanto na 

brincadeira a criança insere objetos palpáveis e reconhecíveis do mundo real nas 

situações que imagina, na fantasia o apoio no real é interrompido. Contudo, a  

 
irrealidade do mundo imaginário traz consequências importantes para 
a técnica artística, pois muitas coisas que, sendo reais, não poderiam 
dar prazer, podem proporcioná-lo no jogo da fantasia, muitas emoções 
que são dolorosas em si mesmas podem se tornar fonte de fruição 
para os ouvintes e espectadores do escritor (Freud, 2015, p. 229). 
 

Creio que esta afirmação poderia ser deslocada da literatura para qualquer obra 

de arte, em diferentes linguagens artísticas. Segundo Freud, ao crescer as pessoas 

migram da brincadeira para a fantasia, isso significa um abandono do apoio dos 

objetos extraídos do real. Contudo, o adulto pode ter uma disposição psíquica que o 

faça recordar da seriedade com que brincava quando criança e transpor aquela 

seriedade aos seus afazeres atuais e assim livrar-se do peso da vida com prazer e 

humor. Uma diferença crucial entre a brincadeira e a fantasia é que na primeira a 

criança não se importa em revelar seu jogo e na segunda o adulto se esmera para 

escondê-lo, para segredar. Isso acontece porque da vida madura espera-se a 

seriedade, porém “o oposto da brincadeira não é a seriedade e sim a realidade” 

(Freud, 2015, p.228).  



 

9 
 

Se a capacidade de fantasiar envolve a criatividade na transformação do real, 

existe um descolamento do próprio real para “sonhá-lo” e recriá-lo em uma outra 

dimensão. Por exemplo, na arte, para que um copo se torne um instrumento musical, 

como no filme “E La Nave Va” de Federico Fellini (1983), é preciso que se rompa com 

a ideia preconcebida da utilidade de um copo; a partir disso, podemos conceber uma 

sinfonia executada por uma orquestra de copos, panelas, colheres e garrafas que 

fascina a audiência. Uma pessoa em situação de rua, que se encontra 

desesperançosa, precisa resgatar a capacidade de imaginar para que consiga projetar 

uma futuridade possível: somente a partir desta postura diante das incertezas da vida 

é que estratégias de mudança poderão ser estabelecidas. Sem isso, o que existe é o 

moto contínuo da inércia e o desespero da sobrevivência que se resume a comer e 

dormir.  

Desta forma, creio que podemos dizer que a dialética da fantasia é a de que 

apesar de ser impulsionada por desejos não satisfeitos ela, ao mesmo tempo, 

representa a realização desses desejos. Nas palavras do psicanalista: “Desejos não 

satisfeitos são as forças motrizes das fantasias, e cada fantasia é uma realização de 

desejo, uma correção da realidade insatisfatória” (Freud, 2015, p.230). Importante 

observar o valor atribuído à fantasia nessa lógica, pois, ao mesmo tempo que ela 

permite um alívio na satisfação dos desejos frustrados, pode impulsionar mudanças 

tanto na realidade empírica (o real), quanto na realidade psíquica (o inconsciente).  

As fantasias não são fixas e imutáveis e pairam em três momentos da nossa 

vida ideativa: partem de um desejo no presente, retrocedem a uma vivência passada 

na infância em que aquele desejo foi realizado e projetam uma situação futura, 

fantasiada, em que o desejo se realize, situação esta que “carrega os traços de sua 

origem na ocasião e na lembrança. Assim, passado, presente e futuro são como que 

perfilados na linha do desejo que os atravessa” (Freud, 2015, p.231-232). A ênfase no 

retorno à infância sinaliza a premissa de que tanto a obra de arte, quanto o devaneio 

são “prosseguimento e substituição do que um dia foi brincadeira infantil” (Freud, 

2015, p.232). Dessa forma, Freud nos oferece estímulos para pensar as interfaces 

entre a fantasia e a escolha do material poético. A arte se apresenta com um potencial 

libertador: enquanto o “sonhador diurno” esconde as suas fantasias para não chocar, 

o artista nos oferece, com suas revelações, a possibilidade de sentir elevado prazer. 

Nesse sentido, aponta Freud: “Na técnica de superar aquele sentimento de choque, 



 

10 
 

que indubitavelmente está ligado às barreiras que se separam cada Eu e os demais, 

é que se acha propriamente a arte poética” (Freud, 2015, p. 235).  

Outro ponto, sinalizado por Freud, é o de que a Arte é anterior à psicanálise 

que muito tem a aprender com ela: “Esse ganho de prazer, que nos é oferecido para 

possibilitar a liberação de um prazer maior, de fontes psíquicas mais profundas, é 

denominado ‘brinde incentivador’ ou ‘prazer preliminar’” (Freud, 2015, p.236). O prazer 

estético teria esse caráter e o poder de libertar as tensões da nossa psiquê através 

da fruição da obra, e, “talvez contribua para isso, em não pequena medida, o fato de 

que o escritor [artista6] nos permite desfrutar nossas próprias fantasias sem qualquer 

recriminação e sem pudor” (Freud, 2015, p. 236).  

Existe um outro lado da fantasia que diz respeito ao excesso de crescimento e 

intensidade que podem produzir, criando condições para a entrada de neuroses ou 

psicoses7. Outro aspecto relevante do fantasiar é sua relação com o sonho, que Freud 

denomina “sonhos diurnos”; etéreas criações daqueles que fantasiam, que assim 

como os deformados “sonhos noturnos” são igualmente realização do desejo (Freud, 

2015, p.232). Sendo assim, podemos dizer que o ato de fantasiar, além de nos trazer 

satisfação prazerosa ao redimensionar desejos, também pode ser fonte de 

transformações sociais, ou seja, propulsor da emancipação, na medida em que pode 

criar aberturas para novas formas de ver e atuar no mundo. 

A fantasia é criativa, imagina futuros em que os desejos possam se realizar, 

oportuniza o conforto do “como se fosse” típico das brincadeiras da infância, 

característico também da linguagem teatral. Ao acreditarmos na tese de que a fantasia 

seja um atributo que possa nos aliviar das angústias dos desejos reprimidos e 

inconfessáveis, ao mesmo tempo em que atua em uma articulação entre passado, 

presente e futuro, podemos observar que estes são elementos que precisam ser 

controlados para o domínio do capitalismo na sociedade; corpos dóceis, mentes que 

repetem ideias e ações adaptativas são facilmente domesticáveis. Por outro lado, a 

liberdade de fazer escolhas que incidam em medidas emancipatórias, que relacionem 

as subjetividades à consciência histórica, são problematizadoras. Entretanto, 

 

 
6 Parênteses nosso, para reforçar que a ideia se amplia para artistas de outras artes, além da literária. 
7 Como é descrito em “Batem numa criança” de 1919, entre outros textos (Freud, Sigmund. Batem 
numa criança: contribuição ao conhecimento da gênese das perversões sexuais. In: Obras completas 
volume-14. Tradução: Paulo César Lima de Souza. Editora: Cia. das Letras, 2010). 



 

11 
 

Atualmente, a atrofia da imaginação e da espontaneidade do 
consumidor cultural não precisa ser reduzida a mecanismos 
psicológicos. Os próprios produtos – e entre eles em primeiro lugar o 
mais característico, o filme sonoro8 – paralisam essas capacidades em 
virtude de sua própria constituição objetiva. São feitos de tal forma que 
sua apreensão adequada exige, é verdade, presteza, dom de 
observação, conhecimentos específicos, mas também de tal sorte que 
proíbem a atividade intelectual do espectador, se ele não quiser perder 
os fatos que desfilam velozmente diante de seus olhos (Adorno; 
Horkheimer, 1985, p. 104-105). 
 

A atrofia da fantasia como instrumento de dominação capitalista se dá 

principalmente através da engrenagem da Indústria Cultural, que captura as 

subjetividades e arrefece o potencial crítico e emancipador. Para sua eficiência, este 

projeto conta com uma diversidade de produtos culturais que invadem nossas 

existências determinando um desejo de consumo desenfreado por intermédio da 

publicidade; “Só há duas opções: participar ou omitir-se” (Adorno; Horkheimer, 1985, 

p.122). 

As reverberações deste projeto de poder no Ensino do Teatro, e das Artes em 

geral, são negativas, pois a potência da imaginação/ato de fantasiar está em 

desenvolver a capacidade de sonhar, de acionar passados e projetar futuros, e 

acreditar na criação de novas possibilidades de estar no mundo; satisfazendo desejos, 

articulando e transformando os materiais, na aproximação e no rompimento com a 

realidade empírica - processo este dinâmico na criação artística e estimulado em uma 

aula de Artes.  

A experiência é um importante conceito para a educação ao encadear 

diferentes tempos, como na fantasia, fortalecendo a memória e indicando uma ideia 

de continuidade da consciência no futuro; esta fica problematizada quando 

“substituída por um estado informativo pontual, desconectado, intercambiável e 

efêmero, e que se sabe que ficará borrado no próximo instante por outras 

informações” (Adorno, 2010, p.33). Desse modo, “os delirantes sistemas” da 

consciência alienada, ou Semiformação, cultivados pela Indústria Cultural, “dão um 

curto-circuito na permanência” (Adorno, 2010, p.35).  

Walter Benjamin atribuiu a pobreza da experiência na humanidade à 

incapacidade de compartilhar narrativas comunicáveis que atravessem gerações; a 

sabedoria contida nas histórias que eram contadas pelos mais velhos aos mais jovens 

 
8 No presente além dos filmes temos uma gama de produtos culturais e informações que nos alcançam 
pelas redes virtuais através da internet.  



 

12 
 

desapareceu com a suspensão desses momentos. O esmorecimento da experiência 

foi radicalizado pela guerra, pela inflação, pela fome, pela desmoralização dos 

governantes e foi responsável pela desvalorização do nosso Patrimônio Cultural, 

aquilo que nos orienta enquanto coletividade; assim, “uma nova forma de miséria 

surgiu com esse monstruoso desenvolvimento da técnica, sobrepondo-se ao homem” 

e ao “frágil e minúsculo corpo humano” (Benjamin, 1994, p.115). Diante da pobreza 

da experiência podemos concluir que a imaginação perde seu ânimo e que a 

Semiformação se evidencia.  

 

Formação, deformação, negação da formação  

 

A formação que se esquece que a criação dos bens culturais deve ter como 

meta primordial melhorar a vida de cada um em sociedade, converte-se em 

Semiformação, que prima pela hipertrofia de sua faceta de adaptação (Adorno, 2010). 

O indivíduo, com a autonomia abortada, segue acatando passivamente a indução aos 

fetiches, prescindindo de qualquer pensamento crítico que o faça minimamente 

questionar, por exemplo, a apropriação feita pela Indústria Cultural das obras de arte, 

transformando-as em mercadorias, produtos derivados dos mais diversos tipos e 

utilidades. A Semiformação é totalitária, os indivíduos perdem a singularidade, “estão 

tão destituídos de liberdade que sua vida conjunta não se articula como verdadeira, 

pois lhes falta o necessário apoio em si mesmos” (Adorno, 2010, p.20). Embora a 

formação integral tenha sido historicamente um privilégio das elites, e a Semiformação 

vinculada principalmente à pequena-burguesia, creio que Adorno deixa uma pista de 

esperança em uma mudança que venha das bases, o que faz pensar também em uma 

educação pública crítica para todos e todas: 

 
É possível que inúmeros trabalhadores, pequenos empregados e 
outros grupos, graças à sua consciência de classe ainda viva, embora 
debilitada, não caiam nas malhas da semiformação. [...] A não cultura, 
como mera ingenuidade e simples ignorância, permitia uma relação 
imediata com os objetos em virtude do potencial de ceticismo, 
engenho e ironia – qualidades que se desenvolvem naqueles não 
inteiramente domesticados -, podia elevá-los à consciência crítica. [...] 
Eis aí algo fora do alcance da semiformação cultural (Adorno, 2010, 
p.18 e 21). 
 

O industrialismo coisifica a alma, as ligações com o espírito, que se conectam 

a fantasia e a arte. Por intermédio das mídias digitais, a Semiformação alcança em 



 

13 
 

larga escala, por variados dispositivos eletrônicos, os indivíduos que ficam 

“neutralizados e petrificados” e desta forma alimentam aquele que os escraviza. Justo 

as well adjusted people que se formam deveriam ser as primeiras a serem modificadas 

(Adorno, 2010, p.16). A atrofia da fantasia, que causa danos tanto para a atividade 

psíquica, quanto para suas manifestações no real, empobrece a experiência e 

favorece a Indústria Cultural com sua estratégia de cooptação das subjetividades. 

Um efeito direto na educação é, na maioria dos casos, uma escola ajustada a 

estes paradigmas, arrisco dizer que tanto na rede pública, quanto privada, o que nos 

faz pensar na formação cultural dos professores e da comunidade escolar, que 

formam os alunos. Estamos aqui refletindo sobre um projeto de poder que para se 

realizar estruturalmente na sociedade globalizada precisa controlar as consciências 

dos indivíduos, reduzidos a consumidores, e o faz mediante um sistema organizado e 

midiático que revitaliza o conceito de Indústria Cultural. Como a educação, a escola e 

os professores se posicionam em relação a isso? Na hipótese de os professores terem 

tido uma formação tecnicista, meramente midiática e não crítica, precisamos refletir 

sobre como não perpetuá-la nos alunos, sem prescindir das benesses da ciência e da 

tecnologia. 

 

Ecos na escola  

 

Com a lente sobre o Ensino das Artes, a problemática está para além das aulas 

destas disciplinas, porque professores de outras áreas do conhecimento, na educação 

básica e principalmente os das crianças menores, fazem uso de obras de arte e 

produtos culturais, nas atividades que propõem, na perspectiva reprodutivista, a 

repetição do modelo que está na mídia. Assim, contribuem para a implementação da 

ideologia que os produtos culturais carregam. No que concerne aos professores das 

linguagens artísticas, também pode se dar desta forma, a depender do tipo de arte 

que consomem, se suas referências são as séries pasteurizadas ou as novelas na 

televisão ou mesmo as músicas tocadas nas rádios populares, que hoje tem seus 

canais próprios de difusão nas redes. É bem provável que partam do que consomem, 

ou seja, de um universo restrito, em suas pesquisas, materiais e exemplos que levam 

para as aulas. As faculdades de Educação e seus cursos de Pedagogia também 

poderiam estar mais atentas ao valor que dão para as artes em seus currículos. 



 

14 
 

O potencial crítico de uma aula de Teatro, por exemplo, está relacionado à 

relação palco-plateia, na reflexão sobre o que e como foi apresentado. Arte e filosofia 

estão intrinsecamente ligadas; uma é o objeto de interpretação da outra. “O que é 

exclusivamente espiritual, e que a outra coisa não pode servir diretamente, não pode 

ser medido apenas por sua finalidade” (Adorno, 2010, p.23). A arte e a filosofia 

possuem dependência mútua: como um enigma que é a arte precisa da filosofia para 

decifrá-la e a filosofia precisa da arte como expressão sensível e metafísica de um 

mundo que, por mais que se tente compreender, é inexplicável na sua totalidade, 

devido à dinâmica dos processos sociais em permanente mutação, que, em análises 

frias e tendenciosas, percebe tudo que vem do espírito como aquilo que precisa ser 

domesticado, controlado. Nos termos do artista Marcel Duchamp sobre os seus ready-

mades,  

 
o ato criador não é executado pelo artista sozinho: o público 
estabelece um contato entre a obra de arte e o mundo exterior, 
decifrando e interpretando suas qualidades intrínsecas e, desta forma, 
acrescenta sua contribuição ao ato criador” (Duchamp, apud Jorge, 
2010, p.247). 
 

Uma atividade que tem como pilares o exercício crítico, autocrítico, a 

experiência, a não-redução das diferenças e a negação do ideal de totalidade, aponta 

para a emancipação. A fórmula cerceia inúmeras outras possibilidades; a ordem 

civilizatória, ao elevar a imitação e a repetição, aprisiona a civilização. Perde a arte, a 

escola, a educação e o indivíduo que se desorienta de si mesmo para seguir a massa 

alienada.  

Esta visão tenta se fundamentar na análise crítica dos processos sociais, 

entendendo que a sociedade é complexa e que a teoria se transforma conforme as 

dinâmicas de tais processos; portanto, tenta salientar que as apropriações dos 

produtos da Indústria Cultural pela escola e pelos professores é crucial para 

refletirmos sobre uma educação emancipadora. Existe uma resistência por parte de 

alguns a estes pressupostos, porém não podemos negar que somos diariamente 

massificados pelas telas que atraem compartilhamentos de mídias indutivas de todos 

os tipos.  

Os produtos da Indústria Cultural invadem a escola através de grande parte da 

comunidade escolar formada por esses produtos. Na contramão dessa tendência, os 

professores de Artes emancipadores, aqueles que buscam em suas práticas a 



 

15 
 

criatividade, a autonomia, a interdisciplinaridade e o compromisso social, trabalham 

resistindo, combatendo as barbáries desde a primeira infância, ressaltando a 

sensibilidade em uma educação estética (Adorno, 2020). Alimentando a utopia 

freireana e a inadequação e inquietude do sujeito emancipado adorniano. 

O potencial emancipador da arte reside em contribuir para o desenvolvimento 

crítico, sensível, expressivo, comunicacional, de uma área específica do 

conhecimento humano que possui racionalidade própria, materialidade própria 

também, e que toca em uma dimensão da sensibilidade humana como nenhuma outra 

área do conhecimento, o que legitima sua ligação com a filosofia. A arte arrefecida o 

é no ato de fantasiar. Desta forma, é usada como propagadora dos produtos da 

Indústria Cultural e acaba servindo como potente instrumento de adaptação e 

dominação.  

O seu potencial empobrecido e subjugado se expressa na escola nas pecinhas 

de teatro em datas comemorativas, nos murais repletos de frases-feitas criados 

geralmente pelos professores e não pelos alunos, nas cantorias e danças pobres e 

repetitivas que reforçam mensagens prontas, facilmente decodificáveis, que se 

distanciam do que entendemos por pensamento crítico, aquele fundamentado na 

dialética e em uma leitura de mundo complexa. A Educação para a fantasia também 

é racional em duplo sentido; o de uma racionalidade própria da arte e o de valorizar o 

esclarecimento, a conscientização a respeito dos processos históricos na construção 

das nossas subjetividades e de como tudo isso se expressa em uma aula de Artes – 

e repercute na vida real. 

 

Conclusão  

 

“[...] essas forças distorcem sempre a realidade e insistem em aparecer como 
defensoras do homem, de sua dignidade, de sua liberdade, apontando os 
esforços de verdadeira libertação como ‘perigosa subversão’, como 
‘massificação’, como ‘lavagem cerebral’ – tudo isso produto de demônios, 
inimigos do homem e da civilização ocidental cristã. Na verdade, elas é que 
massificam, na medida em que domesticam e endemoniadamente se 
‘apoderam’ das camadas mais ingênuas da sociedade. Na medida em que 
deixam em cada homem a sombra da opressão que o esmaga. Expulsar essa 
sombra pela conscientização é uma das fundamentais tarefas de uma 
educação realmente libertadora e por isso respeitadora do homem como 
pessoa”.  

                                                  Paulo Freire. 
 



 

16 
 

Os futuros possíveis e impossíveis são sujeitos às contingências somadas às 

atitudes dos agentes da transformação social; de cada um e de todos juntos. Benjamin 

propôs uma barbárie positiva, que nos impelisse a ter a força necessária para o 

ressurgimento da humanidade como valor, que nos levasse a  

 

partir para frente, a começar de novo, a contentar-se com pouco, sem 
olhar nem para a direita nem para a esquerda. Entre os grandes 
criadores sempre existiram homens implacáveis que operaram a partir 
de uma tábula rasa” (Benjamin, 1994, p.16). 
 

 Uma vez mais a utopia de Paulo Freire (2011) se presentifica; o fortalecimento 

desta é uma importante contribuição da sua obra para a formação docente. Do fundo 

do poço de Alice9 surge um novo campo de lutas em que as experiências podem 

aflorar. Estamos em um momento da História, e da humanidade, em que é urgente 

pensarmos no futuro que queremos, mudando as estruturas, mas conscientes da 

ambição humana arraigada nas relações de poder e dominação.  

A atrofia da fantasia se interliga com a incapacidade de relacionar os processos 

históricos e o presente, de confrontar os conceitos que nos ajudam a refletir, a 

analisar, para a emancipação. Porque é no campo da fantasia que se operam essas 

relações dialéticas entre sentimento/razão, concreto/abstrato, realidade/sonho. É 

onde a gente pode admitir as impossibilidades destas dicotomias. Se a Educação 

falha nesse debate, corremos o risco eterno de continuar vendo a realidade de forma 

inexorável e maniqueísta de acordo com interesses particulares e não coletivos.  

Para a psicanálise, em cada humano existe a divisão de duas forças poderosas, 

o amor e o gozo, que aquele tenta equilibrar; mas elas se dissociam, seguem em 

direção oposta e dilaceram o indivíduo. De um lado, o gozo sexual, que é o maior dos 

prazeres e a eterna falta; do outro o amor, que embora mais frágil do que o gozo, 

deixa um rastro eterno. O polo do amor poderia se traduzir na cultura também pela 

fixação religiosa e o do gozo “pela pujança do capitalismo” incentivando o consumo 

de maneira excessiva; “Não é só a neurose e a perversão que se traduzem na nossa 

cultura com uma presença relevante, a psicose também o faz. E parece que ela o faz 

pela ciência. [...] A ciência enlouqueceu, perdeu os limites” (Jorge, 2010, p.90).  

A lógica da fantasia não é a dos cálculos e das utilidades, da exatidão, das 

certezas, do desejo de unidade; pelo contrário, a diversidade, a expansão dos limites, 

 
9 Cena da história “Alice no País das Maravilhas” de Lewis Carrol. 



 

17 
 

o não-determinismo, a criação, a orientam. Se acreditamos na afirmação de que “A 

cultura sempre contribuiu para domar os instintos revolucionários, e não apenas os 

bárbaros” (Adorno; Horkheimer, 1985, p.126), precisamos debater sobre como este 

sentido pode ser invertido. A defesa deste artigo coaduna com Jorge (2010) quando 

este diz que, na cultura, a arte é uma potente linguagem que sustenta esse lugar da 

falta e do desejo. As aulas de Artes, ministradas por professores críticos e defensores 

da emancipação, em qualquer nível da educação, poderiam contribuir nessa disputa 

para reequilibrar os empreendimentos científicos/tecnológicos e as coisas do espírito. 

Todavia, a urgência é a de uma educação que ressignifique o conceito de amor. 

 

Referências 

 

ADORNO, T; HORKHEIMER, M. Dialética do esclarecimento: fragmentos 
filosóficos. Tradução: Guido Antonio de Almeida. Rio de Janeiro: Zahar, 1985. 
 
ADORNO, T. Educação e Emancipação. Tradução: Wolfgang Leo Maar. São Paulo: 
Paz e Terra, 2020. 
 
ADORNO, T. Teoria da Semiformação. In: PUCCI, Bruno; ZUIN, Antônio; LASTÓRIA, 
Luiz (Orgs). Teoria Crítica e inconformismo. Campinas: Autores Associados, 2010. 
 
ANTUNES, D. C. MAIA, A. F. Big Data, exploração ubíqua e propaganda dirigida: 
novas facetas da indústria cultural. Psicologia USP [online], vol. 29, n. 2, pp.189-199, 
2018. 
 
BENJAMIN, W. Experiência e pobreza. In: Obras escolhidas: magia e técnica, arte e 
política. Tradução: Sérgio Paulo Rouanet. São Paulo: Brasiliense, 1994. 
 
FREIRE, P. Pedagogia da Esperança: um reencontro com a pedagogia do oprimido. 
São Paulo: Paz e Terra, 2011. 
 
FREUD, S. O Escritor e a Fantasia. In: Obras completas volume-8. Tradução: Paulo 
César Lima de Souza. Editora: Cia. das Letras, 2015. 
JORGE, Marco Antonio Coutinho. Arte e travessia da fantasia. In: Fundamentos da 
Psicanálise 2: de Freud a Lacan, vol. 2: A Clínica da Fantasia. Rio de Janeiro: Zahar, 
2010. 
 
LAPLANCHE, J-L. PONTALIS, Jean-Bertrand. Vocabulário da psicanálise. 
Tradução: Pedro Tamen. São Paulo: Martins Fontes, 1983. 
 
ROUDINESCO, E. PLON, M. Dicionário de Psicanálise. Tradução: Vera Ribeiro, 
Lucy Magalhães; supervisão da edição brasileira de Marco Antonio Coutinho Jorge. 
R.J: Zahar, 1998. 
 



 

18 
 

STRECK, D. REDIN, E, ZITKOSKI, J. J. (orgs).  Dicionário Paulo Freire. Belo 
Horizonte: Autêntica Editora, 2010. 
 
ZUIN, A. Á. GOMES, L. R. A Formação da subjetividade na Idade Mídia. Revista 
Eletrônica de Educação, v. 13, n. 2, p. 377-387, maio/ago. 2019. 


